# جامعة محمد خيضر بسكرة كلية علوم الإنسانية والإجتماعية علوم الإنسانية



# مذكرة ماستر

أدخل الميدان تاريخ تاريخ و حضارة المغرب الإسلامي رقم: أدخل رقم تسلسل المذكرة

> إعداد الطالب: بوسنة زينب يوم://

# الحياة الاجتماعية بالغرب الإسلامي في عمد الحياة الاجتماعية بالغرب 1056 م 1147 م 1056 م

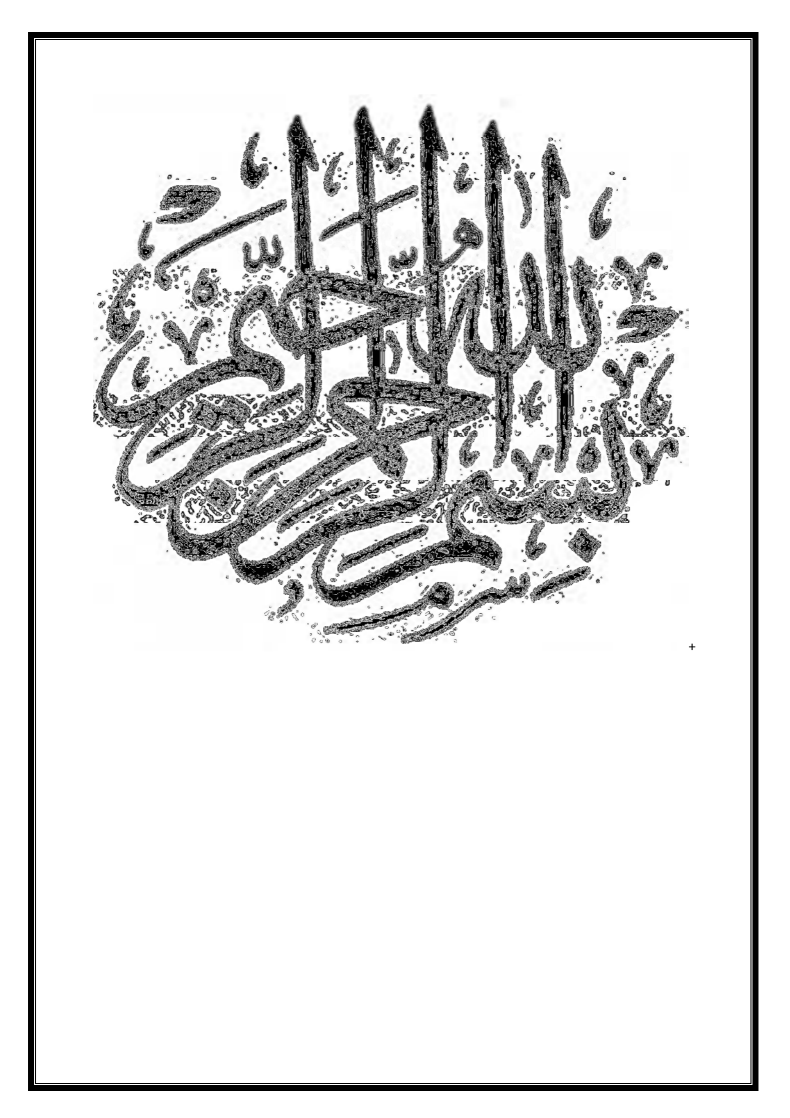
#### لجنة المناقشة:

 د/کربوع مسعود
 أستاذ م ب بسکرة
 مشرفا

 د/ کربوعة سالم
 أستاذ م ب بسکرة
 مشرفا

 د/ حاجي فاتح
 أستاذ م ب بسکرة
 مناقشا

السنة الجامعية:2018 - 2019



# الشكر والتقديب

الحمد الله ربب العالمين والصلاة والسلام على الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد وعلى أله وصحبه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، أمارعد ...

- \* أشكر الله تعالى أوله وأخره على توفيقه لنا وعلى الصبر والعزيمة الذي أمدنا بما.
- \* و أيضا وفاء وتقديرا واعترافا مني بالجميل أتقده بجزيل الشكر لأولئك المخلصين الذين لو يألو جمدا في مساعتنا في مجال البحث العلمي وأخص بالذكر الأستاذ الفاضل "كربوعة سالو" الذي أزال غيمة جمل مررت بما وحاحب الفضل في توجيمي وتصديح عثراتي جزاه الله خير.
- \* أشكر جميع الأساتذة تاريخ بصغة عامة ونخص بالشكر والعرفان لأساتذة التاريخ المغرب الإسلامي وإلى كل من وقف على المنابر ليعطنا من حصيلة علمه ومعرفته.
- \* أشكر والديا الذين كانا خير سند لي وأناروا دربي وأغانوني بالطوات والدعوات.
- \* وفي الأخير أشكر جميع من ساهم في إنجاز بحثي هذا وإلى كل من علمني حرفا.

# الإهداء

الحمد الله ربم العالمين والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين...

## أهدي

ثمرة جمدي إلى نبع الدنان أمي التي تتسابق الكلمات لتعبير على مكنون ذاتما حفظها الله واطال عمرها وإلى من عمل بكد في سبيلي علمني معنى الكفاح والجمد وأوطني إلى ما أنا فيم أبي الغالي أطال الله في عمره وأحامه لي..

# إلى أخوتي:

إلى من يحملون في غيونهم ذكريات طفولتي وشبابي .. سعيدة .. لطيفة .. زهرة و غبد الومابد .. حمزة .. فيحل .. زكرياء .. وسيف الدين ... وإلى زوجات أخوتي .. سعاد وشيماء .

إلى براعم أسرتي .. إياد .. أريج .. يوشع .. نمال .. وائل .. عبد الرؤوف .. أسينات .. أيسم

#### إلى حديقاتي:

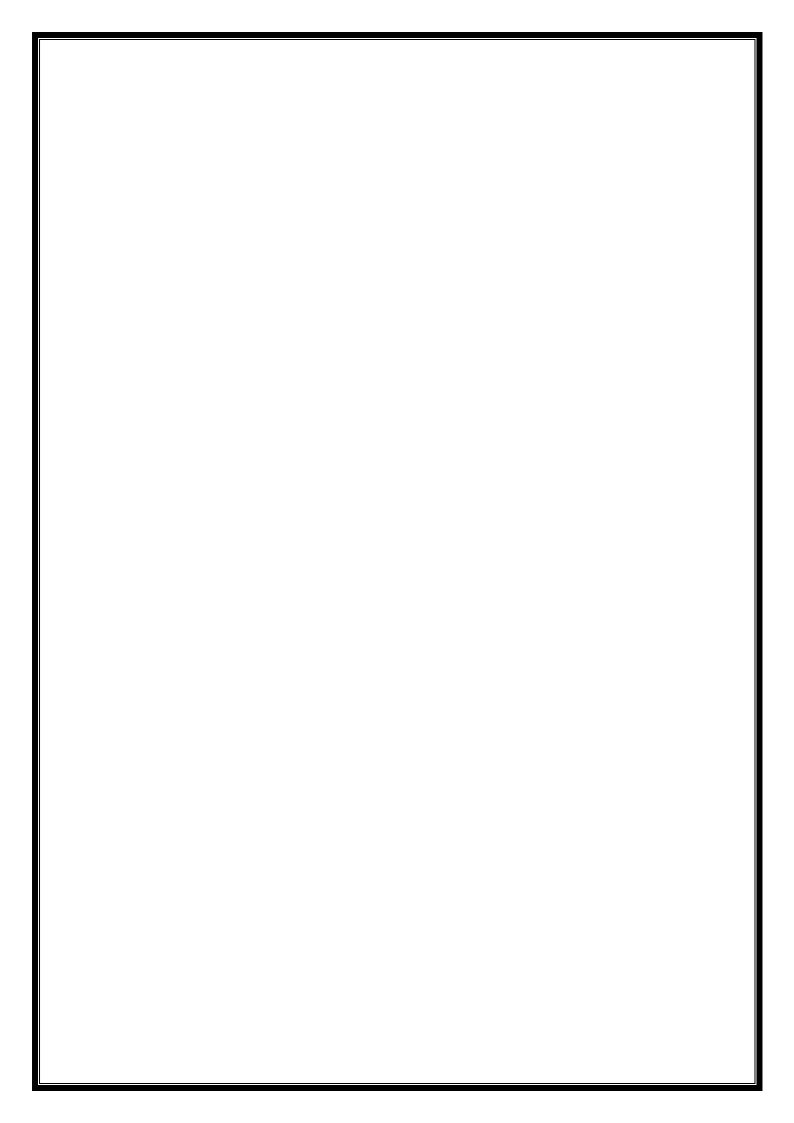
التي خافت السطور من ذكرهم فحملهم قلبي...سمر .. نهلة.. خلود..

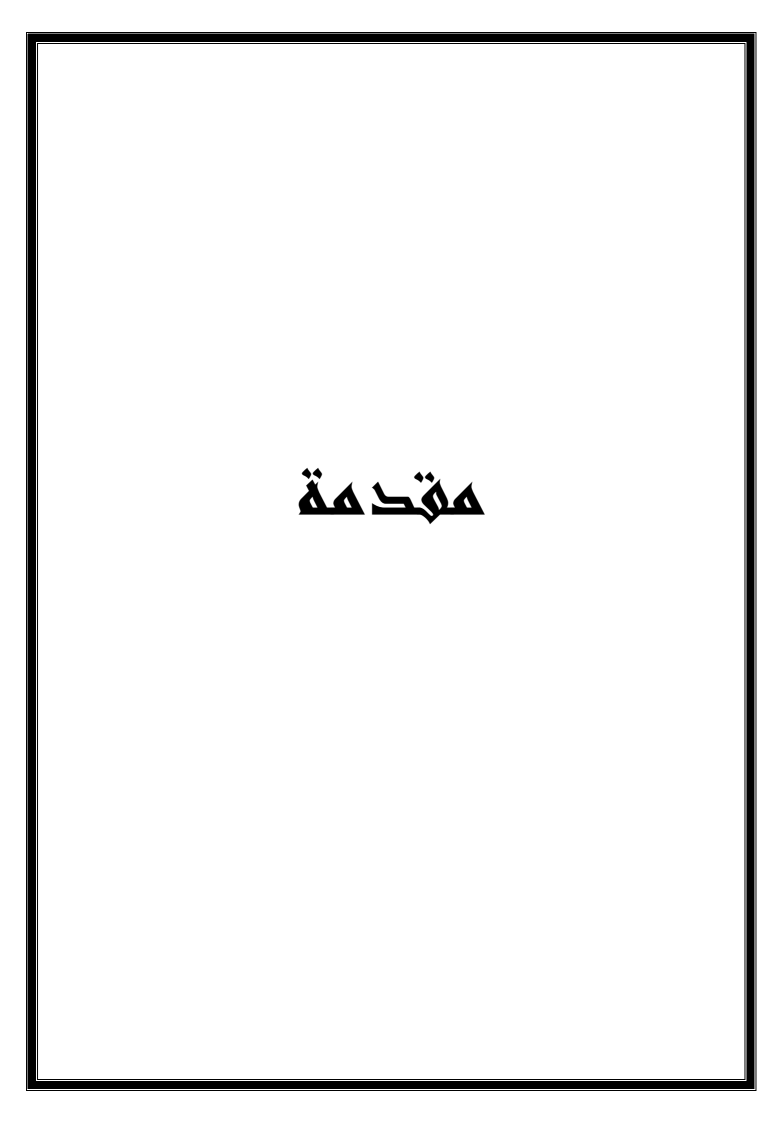
ماجر ... رسمة .. أمرنة .. فوزية ..

أسماء..نادية.. حنان..راخية.. حميدة..سامية..مليكة.. فطيمة..

إلى كل من ساعدني من قريب أو بعيد وأختص بالذكر أستاذ الطيب العقبي جزاه الله خير الذي ساعدني في أنجاز بحثي مدا.

"إلى كل محبي العلم والمعرفة"





لقد كان المغرب الأقصى قبل منتصف القرن الرابع هجري تحكمه إمارات متفرقة متناحرة فيما بينها، مما انعكس ذلك على الأوضاع السياسية والاقتصادية والاجتماعية والثقافية في المنطقة مما أدخلها في صراع دائم على السلطة وهو ما أنتج غياب حكومة مركزية موحدة، حتى حل منتصف القرن(5ه)، حيث تغيرت هذه الأوضاع بعد قيام دولة وطيدة الأركان عرفت بدولة "المرابطين" بالمنطقة الجنوبية للمغرب الأقصى تحت زعامة عبد الله بن ياسين واتخذت صبغة دينية أساسها الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فاعتمدت هذه الدولة في بدايتها على التحام القبائل الصنهاجية ثم لم يلبث ذلك إلى أن تحول هذا الالتحام إلى دولة لعبت دورا هاما في التاريخ الإسلامي بصفة عامة وتاريخ المغرب والأندلس بصفة خاصة، حيث عملت على إرساء قواعد الحضارة الإسلامية بما قدمته من نظم محكمة في الحياة الاقتصادية والثقافية فضلا عن الجانب الاجتماعي، حيث استطاعت أن تبني كيانا اجتماعيا قويا رغم اختلاف العناصر المكونة للمجتمع التي عكست صورة واضحة على أحوال الشعوب في عاداتها ونقاليده ونمط معيشتهم،وعلى هذا الأساس سلطت الضوء على موضوعنا الموسوم: "الحياة الاجتماعية في العهد المرابطي في الغرب الاسلامي الضوء على موضوعنا الموسوم: "الحياة الاجتماعية في العهد المرابطي في الغرب الاسلامي الصوء على موضوعنا الموسوم: "الحياة الاجتماعية في العهد المرابطي في الغرب الاسلامي

#### أهداف الموضوع:

لقد كانت فترة حكم الدولة المرابطية حافلة بالأحداث التاريخية مما أدى إلى الكثير من المؤرخين والباحثين في دراسة العديد من الجوانب السياسية مما حضت بإهتمام كبير على حساب الجوانب الأخرى كالجانب الاجتماعي التي لم يلقى دراسات خاصة رغم أهميته العلمية والثروة المعلوماتية التي تحتوى عليه.

لكي يفتح لنا مجال دراسة المجتمع من خلال دراسة طبقاته والذي ينعكس عن العادات والتقاليد السائدة للمرابطين، بالإضافة إلى القيم السائدة والآفات الاجتماعية التي كانتبهمما يتيح لنا إبراز المكانة للحياة الاجتماعية لهذه الدولة سواء في المغرب والأندلس.

الإشكالية: أما بالنسبة للإشكالية المطروحة في موضوعنا هذا والتي تتعلق بالجانب الاجتماعي والتي تتمثل في:

- ماهي مظاهر الحياة الاجتماعية السائدة لدولة المرابطين في الغرب الإسلامي (448-541هـ/ 1056م)؟

وتتدرج تحت الإشكالية الرئيسية للموضوع مجموعة من الأسئلة الفرعية المتمثلة في الجانب الاجتماعي:

- من هم المرابطون؟ وما سبب تسميتهم؟
- أين يتواجد المرابطون؟ما هي التركيبة البشرية للمجتمع المرابطي؟
- وكيف استطاعت أن تجمع بين العناصر مختلفة (البربر، العرب، مولدون)؟
  - وما هو التصنيف الطبقي للمجتمع المرابطي؟
  - ما هي المظاهر الاجتماعية التي كانت سائدة في مجتمع المرابطي؟

#### دواعى اختيار الموضوع:

جاء اختيار موضوعنا تحت عنوان الحياة الاجتماعية في العهد المرابطي (448هـ جاء اختيار موضوعنا تحت عنوان الحياة الاجتماعية في تاريخ وحضارة المرابطين وأثرها في الشعوب ، ولعل اهتمام المؤرخين والباحثين بالشقين السياسي والعسكري ومدى أثره على حساب الجانب الاجتماعي الذي قامت به الدولة مما دفعني إلى إتمام وضع لبنة أخرى في هذا الصرح المتكامل لدراسات التاريخية ولتسليط الضوء على الجانب الاجتماعي،محاولة مني إثراء بما توفر لديه من الدراسة وإلمام المادة العلمية التي من المصادر والمراجع المختلفة.

# خطة البحث:

للإجابة على هذه التساؤلات اتبعنا الخطة التالية:

فنستهل هذا البحث إلى مقدمة وأربعة فصول، تطرقنا أولا إلى المقدمة التي احتوت على التمهيد بالموضوع وأسباب اختياره والإشكالية وخطة العمل والمنهج المتبع وتقييم المصادر، أما بالنسبة للخطة بحثتا فنستهل بالفصل الأول، الذي هو عبارة عن مدخل تمهيدي لتعرف على أصل المرابطين وسبب تسميتهم والمواطن التي أقاموا بها وبداية الدعوة وصولا إلى قيام الدولة المرابطية، ثم يأتي الفصل الثاني: تحت عنوان العناصر العرقية المشكلة للمجتمع

وتطرقت فيه إلى العناصر المشكلة للمجتمع بدءا بالبربر الذين كانوا يشكلون السواد الأعظم من السكان المنطقة مع ذكر أهم القبائل الصنهاجية، ثم تتاولت ثاني عنصر وهم العرب في المغرب والأندلس والمولدون وتطرقت في المبحث الأخير إلى الأقليات الأخرى من الروم والصقالبة ومكانتهم في المجتمع مع التطرق إلى الطوائف المشكلة للمجتمع المرابطي التي تتباين بين الطائفة المسيحية واليهودية.

الفصل الثالث: تحت عنوان طبقات المجتمع المرابطي تطرقنا فيه إلى طبقات المجتمع فتناولنا أولا، الطبقة الحاكمة المشكلة من الأمراء وقادة الجيش والوزراء والولاة ومشرفي المدن، أما الطبقة الوسطى تطرقت إلى التجار والصيارفة والسماسرة وأصحاب المهن الحرة، وفي الأخير تطرقنا إلى الطبقة العامة المشكلة من صغار التجار والفلاحين والصناع والمهمشين مع فئات أخرى كالأيتام والمتسولين وقطاع الطرق.

وبالنسبة للفصل الرابع، الذي كان تحت عنونا مظاهر الحياة الاجتماعية للمجتمع المرابطي الذي تطرقنا فيه إلى المبحث الأول الأسرة ودور المرأة بها ومكانتها داخل الأسرة والمجتمع والمشاكل التي كانت تواجه الأسرة، إضافة إلى ذلك تتاولت العادات والتقاليد التي كان يتميزون بها كزي الأفراد أو المنازل ومختلف الأطعمة السائدة سواء في المغرب أو الأندلس و اختلافهم في هذه العادات بين فئة الطبقة الخاصة وبين العامة وتمايز الملحوظ الذي كان، إضافة إلى الاحتفالات الدينية منها أو الموسمية والوسائل الترفيهية التي يلجئون إليها أثناء أوقات فراغهم وتطرقنا في آخر عنصر إلى القيم السائدة كالكرم والضيافة وظهور الآفات الاجتماعية في هذا العصر وطرق معالجتها، ثم خاتمة التي تتمثل في حوصلة عن الموضوع.

#### المنهج المتبع:

لقد اعتمدنا في هذه الدراسة على المنهج التاريخي الوصفي وذلك بجمع المادة العلمية واستنباط بعض الحقائق التي تمحورت حول الحياة الاجتماعية لدولة المرابطين في العهد المرابطين واستعملت هذا المنهج طبقا لما جاء من معلومات حيث لا يمكن الاستغناء عنه في الكتابة التاريخية وتتخلل هذا السرد بعض الوصف للتعمق أكثر في الموضوع.

## دراسة المصادر:

## أولا: كتب التاريخ العام

تحتل كتب التاريخ أهمية بالغة لدراسة الحقب الزمنية المختلفة لتاريخ المغرب والأندلس، وهي مصادر لا يمكن لأي باحث الاستغناء عنها، وعلى الرغم من تركيز هذه المصادر على العديد من الجوانب إلا أن ذلك كان مفيدا لنا.

- البيان المغرب في الأندلس والمغرب يرجع هذا الكتاب لمؤلفه ابن عذارى المراكشي(712هـ-1112م)، حققه إحسان عباس كتاب متخصص لدراسة تاريخ المغرب والأندلس لا يمكن الاستغناء عنه بأجزائه 4 خاصة في دراسة المغرب والأندلس وترجع أهمية هذا لكتاب لاحتوائه على شيوخ ثقات عاصرو الحدث.

- الأنيس المطرب بروض القرطاس: كتاب يرجع لمؤلفه ابن أبي زرع الفاسي

(ت 726هـ/1326م) استفدت من هذا الكتاب في مواضيع كثيرة منذ بداية دولة المرابطين بجنوب الصحراء.

- كتاب الحلل الموشية في الأخبار المراكشية: كتاب صغير الحجم، كثير الفوائد مؤلفه مجهول يعالج تاريخ المغرب والجزء الأهم في كتابه قد خصصه للدولة المرابطين منذ بداية قيامها إلى تأسيس مراكش أفادني في مواضيع كثيرة خاصة في فترة حكم يوسف بن تاشفين ، ويعتبر هذا الكتاب من أهم الكتب التي أفادتني في بحثي هذا لاعتماده على كتب مفقودة كابن الصيريفي.

- كتاب تاريخ ابن خلدون المسمى بديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر لعبد: مؤلفه عبد الرحمان ابن خلدون (ت808ه/1405م): يعد هذا الكتاب من المصادر الرئيسية التي تفيديني في بحثي هذا حيث يعالج تاريخ المغرب ويعتبر موسوعة شاملة، حيث حدثنا في الأصول الأولى التي تشكل منها المجتمع المرابطي ابتدأ من تلك القبائل الصنهاجية وناقش في جزءه السادس والسابع خاصة التركيبة العرقية التي كان يتشكل منها مجتمع المرابطي خاصة البربر.

#### ثانيا: كتب الجغرافيا

- كتاب" صورة الأرض" ابن حوقل معاصر نهاية القرن الرابع الذي اعتمدت عليه في التعريف ببعض مناطق الجغرافية.
- كتاب "المغرب في ذكر بلاد إفريقية" والمغرب لمؤلفه أبي عبيد الله البكري (478ه- 1113م)، ويعتبر من أهم الكتب الجغرافية الذي أفدانا في الدراسة، خاصة أنه عاصر مرحلة الأولى من قيام الدولة استفدت من معلومات قيمة منذ بداية دعوة إلى غاية تأسيس مراكش، وخاصة في وصفة للمدن المغرب.
  - كتاب "صفة المغرب وأرض السودان ومصروا لأندلس" لمؤلفه الإدريسي

(ت561ه/1164م)تكمن أهميته في كونه معاصر لهاته الفترة وقد ساعدني كثيرا بذكره أحوال المدن المغربية والأندلسية وما بها من الصناعات كما وضح لنا بعض الغموض خاصة في الفصل الثالث المبحث الثاني الطبقة الوسطى.

- كتاب "معجم البلدان" وهذا لمؤلفه، ياقوت الحموي أفادني هذا الكتاب في التعريف الكثير المناطق التي كان بها المربطون.

#### ثالثا: كتب التراجم والطبقات:

فهذه الكتب نقصد بها الكتب التي اهتمت بتاريخ الرجال حسب أنماط مختلفة من الناس سواء أنبياء أو خلفاء وعلماء وغيرهم فهي تدرس جميع الطبقات التي من بينها:

- "كتاب الإحاطة في أخبار غرناطة" للسان الدين بن الخطيب فقد تعرفنا من خلاله على العديد من الشخصيات المهمة للدولة المرابطية والتي تركت بصمتها خلال فترة حكمها.
- إضافة إلى "كتاب أعمال الأعلام " لترجمة بعض الشخصيات التي كان لهم الأثر في مجتمع المرابطي سواء كانوا من أفراد طبقة الحاكمة أو الطبقة العامة.
- -كتاب"التكملة لكتاب الصلة" وهو من أهم الكتب ما ألفه ابن الأبار القضاعي (ت858ه/1259م) الذي ألف الكثير من المصنفات التاريخية، من بين كتبه الذي اعتني بتحقيقه الدكتور عبد السلام هراس وهو موسوعة في تاريخ رجال الأندلس على اختلاف

توجهاتهم وكتابه "الحلة السيراع" الذي اعتني بتحقيقه حسين مؤنس وهو من كتب التراجم المهمة خاصة أنه استعان في كتابته على مصادر أخرى.

#### رابعا: كتب النوازل والحسبة

- كتاب" المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى أهل إفريقية والأندلس والمغرب (834-914هـ/ 1508-1508م)" للمؤلف الونشريسي.
- كتاب فتاوى ابن رشد: لصاحبه أحمد بن رشد المالكي (ت520ه/1126م) كتاب فتاوى تكمن أهميته في كون فتاويه تمثل اتساعا زمنيا ومكانيا وله أهمية كونه تعكس صورة عن الواقع الاجتماعي المعاش.

# 5/المراجع:

بالنسبة إلى المراجع: فقد أفادتنا مجموعة من المراجع التي قمنا باستخدامها في موضوع البحث هذا: نذكر كتاب "مباحث في التاريخ الاجتماعي للمغرب والأندلس خلال عصر المرابطين" للمؤلف إبراهيم القادري بوتشيش حيث تكلم عن الحياة الاجتماعية للدولة، كما اعتمدنا على تاريخ المغرب والأندلس في عصر المرابطين لنفس المؤلف الذي أفادني خاصة في مظاهر الحياة الاجتماعية بالإضافة إلى الحضارة الإسلامية في المغرب والأندلس عصر المرابطين والموحدين إلى صاحبه حسن علي حسن أفادتنا كذلك هذا الكتاب في محطات عديدة، وكذلك كتاب التاريخ السياسي والحضاري لعبد المنعم حمدي وهو أيضا تحدث عن الجانب الاقتصادي وفصل فيه.

#### 6/الرسائل الجامعية:

المغرب والأندلس في عصر المرابطين دراسة اجتماعية واقتصادية، دراسة دكتوراه لدكتور عيسى بن الذيب الذي أفادني كثيرا في دراستي كونه عالج الحياة الاجتماعية بالتفصيل. وكذلك الآداب في الحسبة: ابن عبدون والسقطي وقد أفادتنا هذه الرسائل خاصة فيما يتعلق بأمور الأسواق ونظامها والمحتسبين.

## صعوبات البحث:

واجهتني بعض الصعوبات في موضوعنا هذا، وهي صعوبة الفصل بين الجانب الاجتماعي مع الجوانب الأخرى الثقافية منها والسياسية والاقتصادية إضافة إلى ذلك تشعب الموضوع كثيرا بما أنه في عهدين المغرب والأندلس إضافة إلى نقص المادة العلمية عن الحياة الاجتماعية في المغرب خاصة.

# الفحل الأول

الفصل الأول: الجذور التاريخة لدولة المرابطين.

المبحث الأول: أصل المرابطين.

المبحث الثاني: سبب التسمية.

المبحث الثالث: الأمتداد الجغرافي للمرابطين.

المبحث الرابع: بداية الدعوة وقيام دولة المرابطين.

# المبحث الأول: أصل المرابطين.

لعبت دولة المرابطين دورا هاما في التاريخ الإسلامي بصفة عامة وتاريخ المغرب والأندلس بصفة خاصة، حيث يبدأ تاريخهم في جناح المغرب الأيمن في الصحراء الغربية أو ما يسمى بالسودان الغربي أ، وفي هذه الصحراء الشاسعة كانت تعيش قبائل صنهاجة التي تتقسم بدورها إلى قسمين: صنهاجة الشمال وصنهاجة الجنوب واحتوت صنهاجة تحت جناحها سبعين قبيلة ومن بين هذه القبائل لمتونة وجدالة ولمطة ومسوفة ومسوفة هذه الدولة المرابطين لابد من التعرف على الأصول العرقية لها:

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الرحمن علي الحجي، التاريخ الإسلامي من الفتح حتى السقوط غرناطة، ط2، دار القلم، بيروت، 1402ه – 1981م، 1402.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> صنهاجة، هي نسبة إلى صنهاج بن حمير بن سبأ وقيل صنهاجة فخذ من هوارة، وهوارة فخذ من حمير يمانيون من وبد الصوار بن وائل بن حمير، وتتقسم صنهاجة إلى سبعين قبيلة أشهرهم لمتونة جدالة مسوفة لمطة مصراتة تكلاتة منداسة بني وارث بني مسفير. أنظر، أبي الحسن علي بن عبد الله ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك المغرب ومدينة فاس، دار المنصورة للطباعة والوراقة، الرباط، 1972م، ج1، ص ص 119–120.

 $<sup>^{8}</sup>$  صنهاجة الشمال، كانت لهم الدول سياسية كبطن تلكاتة التي أنجبت دولتين الزيرية والحمادية، فالدولة الزيرية نسبة إلى زيري بن مناد أما الحمادية فتنسب إلى حماد بن بلكين بن زيري. أنظر، عبد الرحمان ابن خلدون، تاريخ ابن خلدون المسمى ديوان المبتدأ والخبر في خبر العرب والبربر ومن عاصرهم من ذي الشأن الأكبر، ضبط المتن، خليل شهادة، سهيل زكار، دار الفكر، لبنان، 1421هـ1420م، 143، 14200، عبد الكريم غلاب، قراءة جديدة في المغرب العربي، دار الغرب الإسلامي، 14218، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 14200، 1420

<sup>4</sup> صنهاجة الجنوب، المعروفين بالملثمين يقول ابن خلدون: أنهم الملثمون الموطنون بالقفر والرمال. أنظر، ابن خلدون، العبر، ج6، ص241، حسن علي حسن، الحضارة الإسلامية في المغرب والأندلس عصر المرابطين والموحدين، مكتبة الخانجي، 1980م، ص ص294-295.

أمتونة، وهي أولاد لمط وجدالة ولمط ومصطوف حيث أن لمط جد لمتونة ابن وجدال جد جدالة ولمط جد لمطة ومصطوف جد مسوفة وكلهم ينسبون إلى صنهاجة. أنظر ،مؤلف مجهول، الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، تحقيق، سهيل زكار وعبد القادر زمانة، دار الرشاد الحديثة، 1939م -1979م، ص -57-60.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> جدالة، هي إحدى قبائل صنهاجة أهلها رحل يقيمون في الصحراء تمتد أراضيهم إلى نهر السنغال وتعتبر مدينة أوليل مركزا لها لإحتوائها الملح. أنظر، مؤلف مجهول، المصدر السابق، ص59، حسن أحمد محمود، قيام دولة المرابطون مقدمة شرقية من تاريخ المغرب في العصور الوسطى، دار الفكر العربي، القاهرة، ص46.

لمطة، هم أولاد لمتونة وينسبون إلى صنهاجة وهم ضواعن الصحراء رحالة لا يطمئن بهم منزل يأوون إليه ومراحلهم في الصحراء مسيرة شهرين ما بين السودان وبلاد الإسلام. أنظر، مؤلف مجهول، المصدر السابق، ص17.

<sup>8</sup> عبد المنعم حمدي حسين، تاريخ المغرب والأندلس في عصر المرابطين، دار المغرب الإسلامي، 1403هـ-1983م، ص200.

الأصول العرقية للمرابطين يشير ابن الأثير" بأن المرابطين عدة قبائل ينسبون للحميريين" و من أشهر هذه القبائل لمتونة وجدالة وملة ومسوفة وترغة وترغة من بلاد اليمن وارتحلوا إلى الصحراء ويقول أبي زرع الفاسي أن هذه القبيلة تتحدر من عبد شمس وائل بن حمير جاء بهم  $^{6}$  الملك إفريق  $^{7}$  لما بنى مدينة إفريقية نزلت قبيلتان هما " صنهاجة وكتامة  $^{8}$ .

ويقول ابن خلدون: في عبره { أن المرابطين من قبيلة لمتونة } والتي هي بطن من بطون صنهاجة التي ذكر فيه أنه لا يكاد قطر من أقطار بلاد المغرب يخلو من بطن من بطونهم في جبل أو بسيط حتى زعم البعض أنهم ثلث البربر  $^{9}$  و ورد عند النسابة أنهم من بطون البرانس وهم من ولد برنس بن بر بن قيس بن علان  $^{10}$ ، يسمون البرانس  $^{11}$ .

<sup>1</sup> حميريين، هم بربر من صنهاجة وأعقابهم موجودون إلى الآن يعرفون بالطوارق. أنظر، محمود مقديش، نزهة الأنظار في عجائب التاريخ والأخبار، تحقيق، على الزواري ومحمد محفوظ، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1988م، مجلد1، ص431.

أبي الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني ابن الأثير، الكامل في التاريخ، تحقيق، محمد يوسف الدقاق، دار الكتب العلمية، بيروت، 1407ه-1987م، ج8، ص470.

 $<sup>^{3}</sup>$  مسوفة، من قبائل الصنهاجية التي كانت مضاربها قاحلة إذا حصرت بين سجلماسة في الشمال و أدوغشت في الجنوب. أنظر، ابن خلدون، العبر، ج6، ص180. أنظرأيضا، ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس المطرب، ص119– 120، مجهول، الحلل، ص17، حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص15– 45.

<sup>4</sup> ترغة، تتتشر ترغة في وادي درعة بالمغرب. المرجع نفسه، ص ص44-45.

 $<sup>^{5}</sup>$  يذكر صاحب الحلل: أن سبب خروجه من اليمن أن بعض الأحبار أخبروه بحوادث الأيام بالكتب المنزلة من الله على رسوله عليه الصلاة والسلام إن الله يبعث رسولا خاتم الأنبياء ويرسله إلى جميع الأمم فأمن به وسار إلى اليمن راجيا أهل مملكته إلى الإيمان فلم يجبه إلا طائفة من قوم حمير. أنظر، مؤلف مجهول، الحلل الموشية، ص ص18-19.

ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ص-119 ابن أبي زرع الفاسي، المصدر

افريقيش، بن أبرهة ذي منار بن الحرث الزائش بن شداد بن مطاط بن عمرو بن عبد شمس بن وائل بن حمير خرج غازيا نحو  $^7$  افريقية فلما توغل بالمغرب بنى مدينة افريقية وهي مشتقة من اسمه. أنظر، المصدر نفسه، ص119.

 $<sup>^{8}</sup>$  كتامة، هي قبيلة بربرية من البرانس تقيم بين ميلة و جيجل، كانت من أكبر المناصرين للشعية. لتفصيل أنظر، بوزيان دراجي، القبائل الأمازغية أدوراها مواطنها أعيانها، ط4، 2010م، ج2، ص168.

<sup>9</sup> ابن خلدون، المصدر السابق، ج6، ص 241.

أبي محمد علي بن أحمد بن سعيد الأندلسي ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، تحقيق وتعليق، محمد هارون، ط5، دار المعارف، مصر، ص495.

<sup>11</sup> البرانس، هم بنو برنس بن بر وهم سبعة قبائل من بينها أوربة، صنهاجة كتامة. أنظر، المصدر نفسه، ص 201. أبو العباس أحمد بن علي أحمد القلقشندى، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق، إبراهيم الأبياري، ط3، دار الكتب العصرية، مصر، 1991م، ص200، أنظر أيضا، ابن خلدون، العبر، ج6، ص201، ابن ابي زرع الفاسي، الانيس المطرب، ص119.

ولمتونة قبيلة صحراوية وبلادهم في القبلة مسيرة 6 أشهر ولا علم لهم بأمور الزرع والحرث والصناعة ويعتمدون في غذائهم عن اللحم واللبن ولا يستقرون بمكان بل يرتحلون من مكان لآخر 1 ويقول ابن خلدون: اتخذوا اللثام خطاما ما تميزوا به وعد اللثام الذي يلبسونه شعارا يميزهم عن بقية القبائل الصحراوية الأخرى 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن خلدون، العبر...، ج6، ص206.

<sup>2</sup> المصدر نفسه، ص201.

# المبحث الثاني: سبب التسمية

عرفت صنهاجة الجنوب "بالصنهاجة اللثام" وعد اللثام الذي يرتدونه شعارا يميزهم عن غيره فيذكر البكري في ذلك:  $\{$  بأن جميع قبائل الصحراء يلتزمون النقاب وهو جوف اللثام لا يبدو منه إلا محاجر العنين ولا يفارقونه ولا يميز رجل منه حميم ولا ولده إلا إذا تتقب وصار ذلك ألزم من جلودهم ويسمون من خالف ذلك أفواه الملثمين  ${}^{2}$ ، واتخذ ذلك طابعا غريبا حيث كانوا يلبسونه بين كل الأوقات سواء كان الجو حارا أو معتدلا أو باردا، في الليل أو النهار، أثناء العمل والراحة بل ينامون به ويستيقظون به وأن الرجل منهم لا يعرف إلا إذا تلثم وحتى في المعارك فإن الرجل منهم إذا توفي لا يعرف إلا تلثم وإذا مات لا بد أن يرد عليه لثامه كي يتعرفوا عليه  ${}^{6}$ ، ويذكر ابن عبدون:" أن اللثام لا يلبسه إلا الصنهاجي وإذا تلثم غيرهم يكون بلثام مغاير لهم حتى لا يعرف كالعبيد وأن الرجل منهم لا يعرفونه إلا إذا ردوا عليه لثامه  ${}^{8}$  وهو عادة توارثها الأبناء عن الآباء على الموارق المحدثون على هذه الحال وإذا الرجل أراد إن يتثلم اختفي على الأنظار حتى على أهله وبعد اللثام مفخرة يمتدحون به ولا يعتبر الرجل مكتملا إلا به وبهذا استقر اللثام في صنهاجة  ${}^{7}$ ، ويذكر ابن خلدون:  ${}^{6}$ [اتخذوا اللثام خطاما... وذلك منذ طفولتهم دون الإناث فهن حواسر الوجوه  ${}^{8}$ ، إذا يعتقدون "أن ظهور الفم عورة يجب إخفاؤها... وأنه لما يخرج من الفم أنتن من يخرج من الغورة " ${}^{9}$ 

<sup>1</sup> اللثام، هو قطعة قماش يغطي بها الرجل وجهه من الأسفل إلى الأعلى. أنظر، جورج مارسيه، بلاد المغرب وعلاقتها بالمشرق في العصور الوسطى، ترجمة، محمود عبد هيكل، نشأة المعارف، الإسكندرية، ص256.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الله ن عبد العزيز بن محمد بن أيوب أبي عبيد الله البكري، المغرب في ذكر أخبار افريقية والمغرب، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، ص170.

 <sup>3</sup> حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص48− 49.

 $<sup>^{4}</sup>$  محمد بن أحمد التجيبي ابن عبدون، ثلاث رسائل أندلسية في آداب الحسبة والمحتسب، القاهرة، 1955، ص $^{30}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الطوارق، اسم الطوارق الذي أطلق على الملثمين في الوقت الحالي مشتق من ترغة وترغة قبيلة من قبائل المسلمين في العصور الوسطى كانت تضرب في المنطقة الواقعة في وادي درعة في المغرب الأقصى. أنظر، المرجع نفسه، ص48.

حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص6

المرجع نفسه، ص50.

ابن خلدون، المصدر السابق، ج6، ص201

 $<sup>^{9}</sup>$  أبى قاسم النصيبي ابن حوقل، صورة الأرض، دار مكتبة الحياة، بيروت،  $^{1945}$ م، ص $^{102}$ 

ولما قامت دولة المرابطين تغيرت التسمية من الملثمين إلى المرابطين $^{1}$ .

وقد وردت أقوال عدة عن سبب تلثمهم، يذكر ابن خلكان: أنها خدعة حربية أستعملها الحميريون في مواجهة عدوهم الذي كان يغير عليهم كلما غفل أو خرجوا من بيوتهم ويؤيده في ذلك ابن الأثير" قال: سببها أن طائفة من لمتونة خرجوا غائرين على عدو لهم فخالفهم العدو على بيوتهم ولم يكن بها إلا المشايخ الصبيان والنساء... أمروا النساء أن يلبسن ثياب الرجال يتثلمن ويضيقنه حتى لا يعرفن ويحملن السلاح فلما أشرف العدو رأى جمعا عظيما ظن العدو أنهم رجال فقتلوا العدو فجعلوا اللثام سنة يتوارثونها حتى أصبح لا يعرف الشاب منهم من الشيخ أن تحول اللثام إلى عقيدة راسخة لدى الرجال و ضرورة لبسه أن وفي هذا يقول ابن خلكان أن "أن حمير كانت كانت تتثلم لشدة الحر والبرد ويفعله الخواص منهم فكثر حتى صار يفعله العامة أن ويقول أبو الناصري: في ذلك "أن الملثمين لا يكشفون عن وجوههم أصلا ومما قيل في اللثام" يقول أبو

قَوْمٌ لَهُمْ دَرْكُ الْعُلا فِي حِمْيَرٍ \*\*\* وَإِنِ انْتَمَوْا صِنْهَاجَةً فَهُمُ هُمُ لَمَّا حَوَوْا إِحْرَازَ كُلِّ فَضِيلَةٍ \*\*\* غَلَبَ الْحَيَاءُ عَلَيْهِمُ فَتَلَثَّمُوا <sup>8</sup>

يذهب علماء الأنثربولوجيا أن استخدام المرابطين اللثام قد يكون مظهرا من مظاهر انتسابهم لأمهاتهم واحترامهم للمرأة في ذلك وأسماؤهم وأمراؤهم وقوادهم ومن بين القواد ابن فاطمة 1.

ذكر ابن خلكان بأن يوسف بن تاشفين هو من سمى أتباعه المرابطون أما ابن أبي زرع فيرى بأن عبد الله بن ياسين هو الذي أطلق عليهم التسمية. أنظر، أبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن بكر ابن خلكان، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق، إحسان عباس، دار صادر، بيروت، 1978م، ج7، ص129، ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، 125.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خلدون، المصدر السابق، ج $^{6}$ ، ص $^{170}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن الأثير، المصدر السابق، ج8، ص ص $^{300-300}$ 

<sup>4</sup> أبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكرابن خلكان، الوفيات و أنباء أبناء الزمان، تحقيق، إحسان عباس، دار الصادر، بيروت، 1986م، ج7، ص129.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص36.

 $<sup>^{6}</sup>$  ابن خلكان، وفيات، ج7، ص $^{242}$ .

أبو العباس أحمد بن خالد الناصري السلاوي، الإستقصا لأخبار دول المغرب الأقصى، تحقيق، محمد عثمان، دار الكتب العلمية، لبنان، 2007، +1، +1، +1000، حالت العلمية، لبنان، +1000، حالت العلمية العلمية، لبنان، +11، حالت العلمية العلمية

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> المصدر نفسه، ج1، ص99.

واتخذته النساء في أعراسهم وأصبح عادة $^2$  والمرجح لاستخدام اللثام هو ظروف المناخ الصحراوي الجاف في الصيف والبرد القارص في الشتاء هو الذي فرض اللثام $^3$ .

نستنتج أن تسميتهم جاءت نسبة للثام الذي كان يرتدونه والذي أصبح يتميز به الصنهاجي اللمتونى على غيره، والذي كان يلزمهم في كل الأوقات ولا يفارقهم.

<sup>1</sup> أحمد مختار العبادي، صور من حياة الحرب والجهاد في الأندلس، منشأة المعارف، الإسكندرية، 2000م، ص91.

أشباخ يوسف، تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين، ترجمة، محمد عبد الله عنان، تقديم، سليمان العطار، القاهرة، 2011م، ج2، ص62.

<sup>.</sup> 13م، 2004، انتصارات يوسف بن تاشفين، مكتبة الصحابة، الإمارات، 2004م، ص $^3$ 

# المبحث الثالث: الامتداد الجغرافي للمرابطين.

سكن الملثمون الصحراء  $^1$  الممتدة من "غدامس  $^2$  شرقا إلى المحيط الأطلسي  $^3$  من الغرب وجبال درن  $^4$  شمالا إلى أواسط الصحراء الكبرى  $^3$ ، وقد حرمت هذه المنطقة من الأنهار دائمة الجريان والغطاء النباتي الأخضر والأمطار إن هطلت عليها فهي قليلة وأحيانا تتحبس عنها لعدة سنوات عدة ولم تعد للنبات شكلا وتعرض سكانها المجاعة  $^3$ ، ويذكر ابن أبي زرع الفاسي: أن مضاربهم من الشرق إلى الغرب مسيرة سبعة أشهر طولا وأربعة أشهر عرضا  $^7$ ، هذا بالنسبة للوطن للوطن الأم أما بالنسبة للمجال الحيوي التي تجوس فيه القبائل فنجد قبيلة لمطة وجزولة  $^3$  التي تحتل المنطقة الممتدة من جبال الدرن حتى واد نول  $^9$  القريب من المحيط الأطلسي  $^{10}$  فلمتونة من أهم هذه القبائل وأقواها فهي تمتد من منطقة لمطة وجزولة وتمتد من وادي نون على المحيط

طول الصحراء التي سكنها قبائل صنهاجة ألف كيلومتر تقطعها القوافل في شهر لتصل إلى حوض السنغال.أنظر، حسين مؤنس، معالم تاريخ المغرب والأندلس، دار الرشاد، د.ط، ص185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> غدامس، منطقة كبيرة مسكونة حيث القصور العديدة والقرى المؤهلة، على نحو ثلاثمائة ميل من البحر، سكانها أغنياء لهم باستين نخل، وأموال لأنهم يتجرون مع بلاد السودان ويرتفع ثمن اللحم والقمح. أنظر، حسن بن محمد الوزان الفاسي المعروف بليون الأفريقي، وصف إفريقيا، ترجمة، محمد محي ومحمد الأخضر، الشركة المغربية لدور النشر، الرباط، 1980م، ج1، ص 146.

<sup>3</sup> المحيط الأطلسي (بحر الظلمات)، بحر غربي يقع في جهة المغرب ولا يعلم ما خلفه. أنظر، الإدريسي أبي عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله بن إدريس، نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، عالم الكتب، لبنان، 1989م، ج1، ص17.

 <sup>&</sup>lt;sup>4</sup> جبل درن، جبل بالمغرب هو جبل معترض في الصح راء يبدأ من المحيط الأطلسي ويمر إلى الشرق حتى يصل إلى جبل نفوسة ويصل بعد ذلك بجبال الأطلسي. مغنية غرداين، نظام الحكم في بلاد المغرب عهدي المرابطين والموحدين، دراسة مقارنة (5ه – 7هـ) رسالة دكتوراه، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة أبي بكر بالقايد، تلمسان، 2015 –2016م، ص14.

<sup>5</sup> أنظر، ملحق رقم1، ص116.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سعدون عباس نصر الله، دولة المرابطين في المغرب والأندلس في عهد يوسف بن تاشفين، ص ص13-14، حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص12.

ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ص $^{7}$ 

 $<sup>^{8}</sup>$  جزولة، قبيلة ابنت تصكي العرجاء، بنت زحيك بن مادغيس وهي أخت من أخوات صنهاجة، موطنهم من بلاد السوس وما يليهم يليهم من بلاد الصحراء وجبال درن. أنظر، ابن خلدون، المصدر السابق، ج $^{6}$ ، ص $^{270}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> وادي نول، آخر مدن الإسلام وهي أول صحراء المغرب ونهرها يسمى وادي نول يصب في البحر المحيط. أنظر، أبي عبيد الله البكري، المغرب، ص162.

<sup>10</sup> حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص45.

الأطلسي حتى رأس بوجادور وكانت تحتل هذه القبيلة موقعا ممتاز فقد سيطرت على ذلك الطريق التجاري الهام، وقبيلة جدالة تعد الأقرب إلى بلاد السودان  $^1$  وكانت أوليل  $^2$  مركزا لها واشتهرت بالملح الذي تنقله القوافل شمالا وجنوبا  $^3$  أما مسوفة فقد كانت مضاربها قاحلة إذا حصرت بين سجلماسة في الشمال وأودغشت في الجنوب التي تتحكم في التجارة المارة بين المنطقتين سجلماسة وأودغشت ولم تكن الأماكن والمواطن تجري بها الأنهار وكانت قليلة ولا أمطار لسنوات لسنوات عديدة فيتعرض سكانها للمجاعة لطلب الماء والكلأ... ويقول: عبيد لله البكري بأنهم ضواعن الصحراء وهم إلى بلاد السودان أقرب ولا يعرفون حرثا ولا زرعا ولا خبزا وإنما أموالهم الأنعام  $^7$ ، ويضيف صاحب الاستبصار: أن لهم الأغنام الكثيرة فيعيشون من لبنها ولحمها ويقول: ابن خلدون أنهم كانوا على دين المجوسية إلى أن ظهر الإسلام المائة الثالثة  $^9$ .

<sup>1</sup> بلاد السودان، يطلق عليه إفريقيا الغربية التي تقع جنوب إفريقيا العربية يحدها شرقا بحيرة تشاد و غربا المحيط الاطلسي وجنوبا خليج غينيا. أنظر، مغنية غرادين، المصدر السابق، ص 55(الحاشية).

أوليل، جزيرة بلبحر على مقربة من الساحل بها ملاحة، ولا يعلم في أرض المغرب ملاحة وغيرها. أنظر، عبد العزيز محمد بن أيوب أبي عبيد الله البكري، المسالك والمماليك، تحقيق، اندري فان لوفين وأندري فيري، الدار العربية للكتاب، قرطاج 1، 1992م، 1867، الإدريسي، المصدر السابق، 130.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن أبى زرع الفاسى، المصدر السابق، ص $^{20}$ 

<sup>4</sup> سجلماسة، تقع في الصحراء المغرب بينها وبين فاس عشر مراحل ومنها إلى أغمات ثمانية مراحل. أنظر، ابن حوقل، المصدر السابق، ص90.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أودغشت، مدينة مغربية في جنوب سجلماسة وهي الباب الجنوبي التي تقف عندها قوافل السودان الواردة من كل ناحية نحو المنحنئ العلوي للنيجر الذي كان يعتبر الممر إلى بلاد السودان ووصفها كل من البكري والإدريسي" بأنها مدينة كبيرة رملية يطل عليها جبل الموت لا ينبت شيئا – وحولها بساتين النخل ويزرع فيها القمح بلقوس ويسقى بدلاء". أبي عبيد الله البكري، المصدر السابق، ص 158، أنظر، شهاب الدين أبي عبد الله بن عبد الله الرومي البغدادي ياقوت الحموي، معجم البلدان، دار الصادر، بيروت، دس ن، ج 1، ص 277.

 $<sup>^{6}</sup>$  حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

أبي عبيد الله البكري، المغرب..، ص $^{7}$ 

الناصري السلاوي، المصدر السابق، ج1، ص ص99-100.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ابن خلدون، العبر، ج6، ص215.

# المبحث الرابع: بداية الدعوة وقيام الدولة المرابطية.

بعد هذه اللمحة المختصرة للملثمين قبل قيام دولة المرابطين لا بد من الوقوف على دورهم الممهد لقيام الدولة أي منذ خروج إبراهيم الجدالي للحج وجلب معه فقيها يعلمهم شرائع الإسلام وينهاهم عن فعل المنكرات وللتطرق لذلك لا بد من رجوع إلى بعض المحطات قبل قيام الدولة:

فيقال أنه عند نزول المرابطين الصحراء تملكها تيرلثان بن تكيلان  $^1$  إلى غاية (222ه-83ه) حيث توفي، وخلفه حفيده الافرين الأثير بن فطر بن يتلوتان  $^2$  فقام بأمر صنهاجة وتوفي (287ه-970م)، فخلفه في إمارة صنهاجة من بعده نضيم بن الأثير  $^6$  إلى (360 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 - 970 -

يتلوتان بن تلاكاكين الصنهاجي اللمتوني، أول ملوك صنهاجة ملك الصحراء كلها ودانت لهم ملوك السودان الغربي، كان في أيام عبد الرحمان الداخل عاش نحو ثمانين سنة توفي سنة222ه، أنظر، ابن ابي زرع الفاسي، المصدر السابق، ج1، ص-120

 $<sup>^{2}</sup>$  الأثير بن فطر بن يتلوتان، بعد وفاة يتلوتان خلفه حفيده الأثير حتى توفي سنة 287ه. أنظر، المصدر نفسه، ص121.

 $<sup>^{3}</sup>$ تميم بن الأثير، تولى بعد أبيه ملكا على قبائل صنهاجة حتى سنة 306ه، ثار عليه شيوخ صنهاجة وقتلوه وافترق أمرهم. أنظر، المصدر نفسه، ص121.

<sup>4</sup> مغنية غرداين، المرجع السابق، ص31.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> تيفان اللمتوني، أبو عبد الله محمد بن تيفاوت المعروف بتارشتا اللمتوني بعد افتراق شيوخ صنهاجة لمدة 120سنة، اتفقوا بعدها على تارشتا هذا ملكا عليهم، فقام لمدة ثلاث سنوات قتل بعدها في حرب مع السودان، فتولى بعده يحي بن إبراهيم الكدالي. أنظر، ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ص121.

محمد بن أبي القاسم الرعيني ابن أبي دينار القيرواني، المؤنس في إخبار افريقية وتونس، تحقيق، محمد تمام، ط6، المكتبة العتيقة، تونس، (دس)، ص104، أنظر، مغنية غرادين، المرجع السابق، ص31.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يحي بن إبراهيم الجدالي، هو يحي بن عمر بن تلاككين اللمتوني أبو زكرياء كان من رؤساء لمتونة في الصحراء كان الأمير يحي مطاعا في قومه لما عرف عنه من شجاعة وكرم وجود ومقدرة..أنظر، خير الدين زركلي، قاموس تراجم أشهر الرجال والنساء من العرب والمشرقين، ط2، 1986م، ج2، ص166، أنظر أيضا، علي محمد الصلابي، الجوهر الثمين بمعرفة دولة المرابطين، دار التوزيع والنشر الإسلامية، القاهرة ، 1424ه-2003م، ص15.

 $<sup>^{8}</sup>$  حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص $^{37}$ .

كما فعل أسلافه فخرج إلى الحج سنة (429ه 1037م)، مع طائفة من قومه  $^1$ ، استخلف عنه ابنه إبراهيم بن يحي في رئاسة صنهاجة  $^2$  وكانت العادة أن يقترن الحج بطلب العلم  $^3$  وبعد أداء الفريضة انطلق الأمير ليبحث عن المعرفة ويرتاد المدارس المغرب، وشطر وجهه للقيروان مركز الفقهاء وارتاد مجلس الفقيه أبي عمران الفاسي  $^3$  فسأله عن قبيلته ووطنه فذكر: أنه من الصحراء قبيلة جدالة  $^3$ ، إحدى قبائل صنهاجة فقال لهم: { ما مذهبكم فقال له: ما لنا علم من العلوم ولا مذهب من المذاهب لأننا في الصحراء منقطعون لا يصل إلينا إلا بعض التجار الجهال  $^3$  وأنهم حريصون على تعلم القرآن لو وجدوا من يعلمهم، وكان أسمى طلبه أن يزودهم بفقيه بأمر دينهم يرجعون إليه في نوازلهم  $^3$ .

أ يذكر ابن عذارى المراكشي " قد توجه لأداء فريضة الحج ". أنظر ، ابن عذارى المراكشي ، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق ، إحسان عباس ، ط3 ، دار الثقافة ، لبنان ، 1983 ، ج4 ، ص6 ، أنظر ، علي محمد الصلابي ، المرجع السابق ، -0 .

أبي عبيد الله البكري، المغرب، ص 169، ابن الأثير، المصدر السابق، ج3، ص74، ابن عذارى المراكشي، البيان، ج4،  $\,$  محمول، انظر، ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ص82، مجهول، الحلل، ص8، أنظر أيضا، ابن خلدون، العبر، ج6، ص75. أنظر أيضا، حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص107، الناصري السلاوي، الإستقصا، ج1، ص99.

<sup>3</sup> سعدون عباس نصر الله، المرجع السابق، ص22.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> القيروان، أول مدينة بناها المسلمون في جنوب تونس حاليا، كانت عاصمة المنطقة لعدة قرون، بناها عقبة بن نافع الفهري سنة 50ه. أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج 4، ص420، عبد الحكيم العفيفي، موسوعة ألف مدينة إسلامية، ط1، أوراق شرقية للطباعة والنشر والتوزيع، البنان، 2000م، ص377.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> أبو عمران الفاسي، هو موسى بن حجاج الفاسي أصله من فاس من بيت مشهور استوطن القيروان وتحصل على العلوم وأخذ كثيرا على علماء المشرق حيث كان أعلم الناس وأحفظهم للقرآن. أنظر، ابن أبي دينار القيرواني، المصدر السابق، ص104، ابن فرحون المالكي، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، تحقيق مأمون بن محي الدين الجنان، دار الكتب العلمية، لبنان، 1996م، ج2، ص337.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> جدالة، شقيقة لمتونة وبطن أخرى من صنهاجة أهلها رحل يقيمون في الصحراء تمتد أراضيهم إلى نهر سنغال اوليل مركزا لها حيث يكثر فيها الملح الذي تحمله القوافل من الشمال والجنوب وهي أكثر الاستقرار. أنظر، حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص46.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يؤيده في الرأي ابن خلدون، شكا له حال قومه كونهم منقطعين لا يصل إليهم إلا بعض الجهال حرفتهم التجارة وأن قومه حريصون على تعلم القرآن لوجدوا من يعلمهم. ابن خلدون، العبر، ج6، ص374، أنظر أيضا، ابن عذراى المراكشي، المصدر السابق، ج4، ص6.

<sup>.</sup> أبي عبيد الله البكري، المسالك والممالك، ص858، ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ص851.

يخرجهم من الظلمات إلى النور فعرض الفقيه ذلك على طلابه فأبوا $^1$ ، فأحال أبو عمران الفاسي على تلميذ له من بلاد السوس $^2$  في أقصى المغرب وهو وجاج بن وزلو اللمطي $^3$  أرسل صحبة هذا هذا الأميرعبد الله بن ياسين $^4$ ، فكان عبد الله بن ياسين شديد الورع والغيرة على تعاليم الدين الإسلامي فمجرد وصوله إلى جدالة أخذ يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر نظرا لما وجد عليهم من عادات منافية للإسلام $^3$ ، فيقول: ابن أبي زرع $^6$  "كانوا يتزوجون ما يشاءون ومنهم من لا لا يعرف الصلاة والزكاة، فكان الرجل يتزوج منهم الست نسوة والسبع والعشر نسوة وما شاء فأنكر ذلك عليهم ونهاهم عنه وقال لهم إن هذا ليس من السنة وإنما سنة الإسلام أن يجمع الرجل بين أربع نسوة ووجد أكثرهم لا يصلون وليس عندهم من الإسلام إلا الشهادتان وقد غلب عليهم الجهل الجهل ولجوئهم إلى الزنا والسرقة $^8$ .

ويذكر السلاوي أن سبب امتناعهم عن الذهاب صعوبة الدخول إلى الصحراء. أنظر، الناصري السلاوي، المصدر السابق، ج1، 99، راغب السرجاني، المرجع السابق، ج1، ص98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بلاد السوس، وهي منطقة بالمغرب كانت الروم تسميه قمونية، قرب طنجة وهناك السوس الاقصى والسوس الادني بينها مسيرة شهرين وبعده بحر الرمال وورد عند الإدريسي أن بلاد السوس هي تارودنت وعرفت بلاد السوس بأنها بلاد السحرة والشعوذة وأنهم برابرة جفاة في مظهرهم خشنون .. ويخشاهم الناس ويحترموهم وبلاد السوس بها عمارات متصلة وبها مختلف أنواع الفواكه وهي بلاد حنطة وشعير وأرز..رجالها ونساءها سمر البشرة .. وسكانها أخلاط من برابرة المصامدة. أنظر، ياقوت الحموي، المصدر السابق، ج1، ص ص 227–228.

 $<sup>^{8}</sup>$  وزلوا اللمطي، هو أحمد محمد وجاج بن وزلو اللمطي نسبة إلى لمطة أهل السوس الأقصى بنفيس رحل إلى القيروان وأخذ عن أبي عمران الفاسي وعاد إلى السوس بني دار لطلبة العلم. أنظر، ابن عذارى المراكشي، المصدر السابق، ج4، ص8، الناصري السلاوي، الاستقصا، ج1، ص99، ابن خلدون، المصدر السابق، ج6، ص182، أحمد المختار العبادي، دراسات في تاريخ المغرب والأندلس، دار النهضة العربية، بيروت، دس، ص275.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبد الله بن ياسين، بن مكوك بن سير بن علي بن الجزولي أصله من قرية التمامونت في طرف الصحراء غانة درس الفقه على على المدرس وجاج بن وزلو وصل إلى الأندلس في عهد الملوك الطوائف وأقام بها 7سنين اجتهد في تحصيل العلوم الإسلامية ثم أصبح خيرة طلاب بن وجاج وزلو. أنظر، ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ص 86 –87، أبي عبيد الله البكري، المغرب...، ص85، أنظر، مجهول، الحلل، ص80، أنظر أيضا، حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص81، على محمد الصلابي، المرجع السابق، ص82.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> محمد عبد الله عنان، دولة الإسلام في الأندلس العصر الثاني دول الطوائف منذ قيامها إلى الفتح المرابطين، ط4، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1998م، ص302.

<sup>.224</sup> ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ص $^{6}$ 

ابن أبى زرع الفاسي، المصدر السابق، ص82، الناصري السلاوي، الاستقصا، ج2، ص7.

 $<sup>^{8}</sup>$  حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص $^{0}$ 

ومصادقة المرأة للرجل بعلم زوجها وحضوره  $^1$ ، كما أنهم كانوا يتعاملون بقلة الاحترام  $^2$  فتشدد عليهم عليهم بفرض نظام الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر  $^3$ ، فأخذوا يخافونه وينفرون يقول البكري: فأبوا عليه وخالفوا عنه بنو جدالة  $^4$ ، فعندئذ قرر الانقطاع إلى منطقة نائية  $^5$  فلما رأى عبد الله بن ياسين إتباعهم لأهوائهم أراد الرحيل عنهم إلى بلاد السودان فمنعه يحي بن إبراهيم الجدالي وقال له "لا أتركك تنصرف وأتيت بك لانتفع من علمك".

وقال: "هاهنا جزيرة  $^{6}$ على البحر ندخل إليها عن أقدامنا وفيها الحلال المحض الذي لا تشك فيه من الشجر البرية وصيد البر والبحر.... فندخل ونعيش فيها بالحلال ونعبد الله بها إلى أن نموت $^{7}$ ، فوافق على ذلك فذهب معه سبع نفر من جدالة واستقروا بها لمدة ثلاثة أشهر يتعبدون الله إلا أن تسامع الناس به $^{8}$  بدأت المرابطة في الجزيرة عام "433ه—1040م" بسبعة أشخاص منهم يحي بن إبراهيم الجدالي ويحي بن عمر اللمتوني سماهم بن ياسين المرابطين $^{9}$ ، ولم ولم تمر أيام حتى اجتمع من حوله نحو  $^{10}$ 00رجل سماهم المرابطين للزوم رابطته فأخذ يعلمهم تعاليم الدين من قراءة القرآن وكيفية الوضوء والصلاة والزكاة وحبب إليهم الجهاد  $^{11}$ ، وحبب إليهم الجنة وخوفهم من النار وأمرهم بالتقوى الله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ثم ندبهم إلى جهاد من خالفهم من أشياخ صنهاجة  $^{12}$  اختلف المؤرخون حول هذا فهناك رواية تقول أنه توجه "عندما دخل عبد الله بن ياسين بلاد صنهاجة صحبة زعيمه إلى قبيلة لمتونة التي بالغت في

 $<sup>^{1}</sup>$  سعدون عباس نصر الله، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مغنية غرداين، المرجع السابق، ص43.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

أبي عبيد الله البكري، المغرب..،  $^4$ 

حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> الجزيرة، في الحوض الأدنى لنهر السينغال ويقع المكان قرب مملكة غانا وغير بعيد عن ديار الملثمين. أنظر، سعدون عباس نصر الله، المرجع السابق، ص26.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ص79.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> المرجع نفسه، ص79.

<sup>9</sup> سعدون عباس نصر الله، المرجع السابق، ص26.

 $<sup>^{10}</sup>$  السيد عبد العزيز سالم، تاريخ المغرب في العصر الإسلامي، مؤسسة الشباب الجامعية،  $^{109}$ م،  $^{09}$ 

 $<sup>^{11}</sup>$  ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ص  $^{12}$ 

 $<sup>^{12}</sup>$  الناصري السلاوي، الاستقصا، ج $^{2}$ ، ص $^{3}$ 

إكرامه والترحيب به هذا ما يؤكده وصاحب الحلل  $^1$  بينما يرى رأي آخر: يتفق فيه صاحب روض القرطاس  $^2$  والسلاوي  $^3$  وابن خلدون  $^4$  ابن عبد الله ياسين بدأ دعوته من أمير جدالة يحي بن إبراهيم إبراهيم يذهب إلى الديار التي تجاور ديار لمتونة جنوبا، بينما يرى صاحب الحلل: أن هذا اللقب أطلقه عبد الله بن ياسين على قبيلة لمتونة  $^5$ عقب معركة عنيفة انتصرت فيها لمتونة على قبائل البربر على غير دين الإسلام  $^6$ .

فأصبح في نظرهم الإمام الناهي عن المنكر الآمر بالمعروف خطب فيهم قائلا: يا معشر المرابطين إنكم جمع كثير وأنتم وجوه قبائلكم ورؤساء عشائركم قد أصلحكم الله وهداكم إلى صراط مستقيم أن عندما اكتمل عدد هؤلاء الرجال الأشداء المصلحين خرج معم للجهاد وانضمت إليهم إعداد غفيرة من الجداليين واللمتونيين سنة  $(445 - 1050 \, a)^8$ ، فسيطر على سجلماسة وهاجم أهل السودان الغربي في حوض السنغال  $(10 - 1050 \, a)^{10}$  اتجهوا إلى بلاد السوس أقضوا على الوثنيين وقاتلوا اليهود ونجح المرابطون في إخضاع الزناتيين بالمغرب الأقصى  $(10 - 1050 \, a)^{10}$ 

 $<sup>^{1}</sup>$ مؤلف مجهول، الحلل، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  الناصري السلاوي، المصدر السابق، ج2، ص $^{2}$ 

الناصري السلاوي، المصدر السابق، ج2، ص ص7–8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن خلدون، العبر، ج6، ص183.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مؤلف مجهول، الحلل، ص11.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> أحمد المختار العبادي، المغرب والأندلس..، ص 270.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس المطرب..، ص ص140-141.

 $<sup>^{8}</sup>$  حسين مؤنس، المرجع السابق، ص $^{8}$ 

<sup>9</sup> سجلماسة، مدينة في جنوب المغرب الأقصى على طرف بلاد السودان. أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج3، ص192.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> نهر السنغال، هو تحريف لاتيني للكلمة العربية صنهاجية فقد عرف هذا النهر بنهر صنهاجة، ويعرف أيضا بنهر بني الزناقية، وهو نهر ينبع من مرتفعات فولتا جالوك في غينيا ويصب في السنغال بالقرب من مدينة سانت لويس وتقدر مساحة الحوض ب 340 ألف كيلومتر مربع وطوله حوالي 1790 كيلومتر وتطل عليه أربع دول هي السنغال وموريتانيا ومالي وغينيا. أنظر، غرداين مغنية، المرجع السابق، ص45.

<sup>11</sup> بلاد سوس، هناك السوس الأدنى وعاصمته طنجة، والسوس الأقصى وهو أقصى بلاد المغرب مما يلي الصحراء الكبرى. أنظر، ياقوت الحموي، المصدر السابق، ج3، ص281.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> المغرب الأقصى، يمتد ما بين وادي ملوية حتى المحيط الأطلسي، وسمي بالمغرب الأقصى لبعده عن مركز الخلافة المغرب العربي في عهد عقبة بن نافع. أنظر، أبو الفداء عماد الدين إسماعيل بن محمد صاحب حماة (ت 732هـ)، تقويم البلدان، اعتنى بتصحيحه وطباعته، البارون رينود، والبارون ماك كوكين ديسلان، دار الصادر، لبنان، 1850م، ص122، ابن خلدون، المصدر السابق، ج6، ص133.

# $^{1}$ ثم زحفوا للمغرب الأوسط

وبعد كفاح دام 20 سنة عام أصبح المرابطون سادة المغرب دون منازع للمغرب<sup>2</sup>، وبعد وفاته خلفه أخوه أبو بكر بن عمر<sup>3</sup>، وكان كأخيه مثالا للإخلاص والتضحية<sup>4</sup>، ولم تزل السلطة إلى اللمتوني إلى أن تخلى عنها لابن عمه يوسف بن تاشفين<sup>5</sup>، الذي كان من أهل الدين والفضل<sup>6</sup> وما لبث إلى ذهب إلى توحيد المغرب والسودان وساقته الأقدار إلى الأندلس التي ما فتئ فتئ أن ضمها إلى دولته ونشأ لها عاصمة مراكش<sup>7</sup>، بعد أن جمع عددا من الأنصار واستكمل قوته أمرهم بالخروج إلى تحقيق أهدافه توحيد قبيلة صنهاجة وتبدأ عمليته العسكرية ب20

<sup>1</sup> المغرب الأوسط، ويمتد من الحدود الغربية لبجاية شرقا حتى وادي ملوية غربا وقاعدته تلمسان ويشمل مناطق وسط الجزائر وغربها وسمي بالمغرب الأوسط، لتوسطه بين المغربين الأدنى والأقصى المغرب العربي في عهد عقبة بن نافع 23. أنظر، أبو الفداء، المصدر السابق، ص122، ابن خلدون، العبر، ج 6، ص134.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الرؤوف عصام الفقي، تاريخ المغرب والأندلس، مكتبة النهضة، القاهرة، ص $^{253}$ .

ابن عمه، هو يعقوب بن ناشفين اللمتوني الصنهاجي تلقى تعليمه الأول في قلب الصحراء وتربى على تعاليم الأمام الفقيه ابن ياسين حيث نبغ في فنون الحرب والسياسة الشرعية كان مقربا للعلماء. محمد على الصلابي، المرجع السابق، ص37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو بكر بن عمر بن تلكاكين اللمتوني، تولى زعامة المرابطين بعد موت أخيه يحيى، واستولى على كثير من القبائل والأقاليم واستخلف ابن عمه يوسف بن تاشفين سنة 463ه ثم تتازل له عن الحكم توفي أبو بكر في بعض المعارك ببلاد السودان سنة 480ه ، لما توفي آخوه الأمير يحي بن عمر ولي عبد الله بن ياسين مكانه أخاه أبا بكر بن عمر في 448ه " وقلده أمر الحرب والجهاد ثم ندب أمر المرابطين إلى غزو المصامدة و بلاد السوس فزحف إليها في جيش عظيم في ربيع الثاني من السنة المذكورة، وكان أبو بكر رجلا صالحا ورعا جعل في مقدمة جيشه يوسف بن تاشفين غزا مدينة جزولة وفتح ماسة وتارودنت قاعدة بلاد السوس. أنظر ، الزركلي (خير الدين)، المصدر السابق، ج2، ص68.

الناصري السلاوي، المصدر السابق، 3 ، ص 21.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يوسف بن تاشفين، يوسف بن تاشفين بن توريفت ورتنقطين بن منصور بن مصالة بن أمية بن واتلمي بن تامليت الحميري من قبيلة صنهاجة، كان يوسف متحليا بكثير من الصفات الكريمة والخصال الحميدة منها العدل والرحمة والكرم. أنظر، سعدون عباس نصر الله، المرجع السابق، ص35، محمد الأمين و محمد علي الرحماني، المفيد في تاريخ المغرب، دار الكتاب، الدار البيضاء، دس، ص11.

 $<sup>^{6}</sup>$  حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> مراكش، تقع شمال أغمات وعلى 12 ميلا عنها، بداخل المغرب وليس لها سوا جبل صغير أسموه اجليز أكمل بناءها يوسف بن تاشفين سنة 470هـ، وقد أشترى أرضها من أهل أغمات وكان بناؤها من الطين والطوب وماؤها الذي استخرج بطريق هندسية حسنة الذي استخرجه عبيد الله بن يونس فكانت بها الباستين كثيرة أتخذها اللمتونين والمصامدة كرسيا لملكهم نظرا لقربها ممن أراضيهم ويذكر أن ابن أبي دينار القيرواني معناها نقلا عن ابن خلدون أنها امش مر بسرعة بلهجة المصامدة إذا كان موضعها مأوى للصوص فكانوا يتداولون هذه الكلمة فيما بينهم ...أنظر، أبي عبد الله محمد بن عبد الله عبد المنعم الحميري، الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق، إحسان عباس، مكتبة لبنان، بيروت، 1975م، ص140، الإدريسي، نزهة المشتاق، ج1، ص ص233–234، ابن أبي دينار القيرواني، المصدر السابق، ص107.

مرابط بدأ بقبيلة جدالة التي تآمرت عليه وأذعنت لطاعة بعد قتال عنيف عام "434ه- 1442م" ثم اتجه اتجه

لمتونة بايعته على الكتاب والسنة  $^1$ ، ثم مضوا بعد ذلك لقبيلة مسوفة الذين انضموا تحت لوائه فلما شهدت صنهاجة ذلك بادرت إلى مبايعة ابن ياسين على بذل الطاعة له ولما توفي الأمير إبراهيم الجدالي قدم ابن ياسين يحي بن عمر اللمتوني  $^2$  وكان من أهل الدين والفضل كما كان منقادا في جميع أموره لإمامه ابن ياسين  $^3$ ، في سنة (448هـ-1050م) اجتمع أهل سجلماسة ودرعة  $^4$  إلى ابن ابن ياسين يرغبونه في الوصول إليهم ليخلصهم من المغروايين وأميرهم مسعود بن وانودين فخرجت جموع ابن وانودين في (448هـ-1050م) إلى بلاد درعة فتصدى لهم ابن وانودين وانتهت المعركة بهزيمة المغراويين وأسرعوا بالدخول لسجلماسة وأصلح حالها وقدم عاملا عليها من لمتونة توفي الأمير يحي في (448هـ-1050م) ثم ولى بعده ابن ياسين أبا بكر بن عمر للقيادة  $^7$ ، ثم اكتملت عملية غزو بلاد السوس واختار أبو بكر بن عمرو في مقدمة جيشه ابن عمه يوسف بن تاشفين  $^8$ .

 $^{1}$  سعدون عباس نصر الله، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ يحي بن عمر بم تلاكاكين اللمتوني، مؤسس دولة المرابطين في المغرب الأقصى، كان من أصحاب عبد الله بن ياسين خرجوا من الصحراء سنة 448هـ، فاستولوا على جنوب الصحراء، وأقاموا الولاة منهم، حتى قتل في بعض المعارك سنة 447هـ. أنظر، خير الدين الزركلي، المصدر السابق، ج8، -0.00.

 $<sup>^{3}</sup>$  حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> درعة، مدينة صغيرة في الجنوب الغربي للمغرب الأقصى تبعد بينها وبين سجلماسة ثلاث مراحل. أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج 2، ص451، أنظر أيضا، الإدريسي، نزهة المشتاق، ج1، ص226.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مغراوة، هم من بطون زناتة و أوسعها سميت بمغرواة نسبة إلى مغرو بن مسر بن زاكيا بن وريسك بن الديرت بن جانا أخوة بني يفرن وكانت مواطنهم في المغرب الاوسط من شلف إلى تلمسان. أنظر، ابن خلدون، العبر، ج7، ص33.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> مسعود بن محمد بن مسعود بن وانودين بن خزرون المغراوي، آخر أمراء مغرواة من بني خزر الذين حكموا سجلماسة ودرعة من من سنة 417هـ حتى قتله المرابطون واستولوا على ملكه سنة 445هـ أنظر، لسان الدين ابن الخطيب الغرناطي، أعمال الأعلام، تحقيق، أحمد مختار العبادي، محمد إبراهيم الكتاني، دار الكتاب، الدار البيضاء، المملكة المغربية، 1964م، ج3، ص151،

<sup>7</sup> حمدي عبد منعم حسين، المرجع السابق، ص43.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> يوسف بن تاشفين، تعود أصول يوسف بن تاشفين إلى قبائل صنهاجة في شمال إفريقيا، وهو يوسف بن تاشفين بن ابراهيم بن تورقيت بن ورتاقطن بن منصور بن مصالة بن مانية ونمالي الصنهاجي الحميري، كان ذكيا كثر الاستغفار والدعاء، قام بالعديد من الفتوحات والانجازات في دولة المرابطين. أنظر، مؤلف مجهول، الحلل الموشية، ص252، أنظر، لسان الدين ابن الخطيب، الإحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق، محمد عبد لله عنان، ط6، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1977م، ج3، ص437.

وهذا أول ظهور ليوسف بن تاشفين مؤسس دولة المرابطين وفي هذه الحملة تمكنوا من السيطرة على كل من تارودانت<sup>1</sup>.

وماسة  $^2$  وبلاد جزولة  $^3$  وسار المرابطون إلى أغمات  $^4$  عام (449هـ  $^4$  –1059م) فأقاموا فيها لمدة شهرين  $^5$  ثم توجهوا إلى تادلة  $^6$  فاستولوا عليها وقتلوا من بها من بني يفرن  $^7$  ثم توجهوا لقتل البرغواطيين  $^8$ على أرضهم ووقعت بينهم وقائع شديدة  $^9$ ، ثم سار ابن ياسين إلى قتال زناتة  $^{10}$ .

<sup>1</sup> تارودنت، مدينة مغربية في أقصى المغرب الأقصى. أنظر، أبو إسحاق ابراهيم ابن القاسم المعروف بالرقيق القيروواني، قطعة من تاريخ افريقية والمغرب، تحقيق، عبد الله العلي الزيدون وعز الدين عمر موسى، دار الغرب الإسلامي، لبنان، 1990م، ص15 الهامش.

 $<sup>^{2}</sup>$  ماسة، مدينة مغربية جنوب غرب أقادير بالسوس الأقصى. ابن عذراى المراكشي، البيان المغرب، ج  $^{1}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بلاد جزولة، هي قبيلة عبد الله بن ياسين الأب الروحي للمرابطين، كانوا يقيمون ببلاد السوس مجاورين لقبيلة لمطة وكان بينهما عداء. أنظر، بوزياني الدراجي، المرجع السابق، ج2، ص202.

أغمات، ناحية في بلاد المغرب على أرض البربر تقع قرب من مراكش وهي دينتان متقابلتان كثيرة الخير وليس بالمغرب بلاد الجمع بهدده الصفات ولا أوفر حظا منها. أنظر، ياقوت الحموي، المصدر السابق، ج1، ص224.

 $<sup>^{5}</sup>$  حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> تادلة، تقع على وادي أم الربيع ويعرف إقليمها بغزاز، وبها تم تأسيس مدينة داي تبعد على أغمات 4أيام، وبها المعدن الخالص، تبعد عن مدينة داي بمرحلة ومنها يحمل النحاس إلى سائر البلاد وبها يزرع القطن ومنها يسافر إلى كل الجهات و من أهلها . أنظر، الإدريسي، المصدر السابق، ص1، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج 2، ص5.

 $<sup>^{7}</sup>$  بني يفرن، هم من بطون زناتة و أوسعها، ونسبهم هو بني يفرن بن يصلتين بن مسرا بن زاكيا بن ورسيك بن الديسك. ويفرن في لهجة البرير الفأر. أنظر، ابن خلدون، العبر، ج7، ص15. أنظر، ابن الأحمر، تاريخ الدولة الزيانية بتلمسان، تحقيق، هاني سلامة، ط1، مكتبة الثقافة الدينية، مصر، 2011م، ص ص-1-0.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> البراغواطين، بطن من بطون المصامدة في بسائط تامسنا وريف البحر المحيط من سلا وازمور .. وهم شعوب كثيرة متفرقة. أنظر، ابن خلدون، المصدر السابق، =6، ص280.

<sup>9</sup> حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص44.

زناتة، ينسبون إلى أبو الحسن بن علي بن عبد العزيزالزناتي وزناتة نحاية سرقسطة من جزيرة الأندلس. أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج8، ص151.

نلخص في الأخير أن دولة المرابطين دولة مهيبة الأركان في المغرب والأندلس<sup>1</sup>، حيث يبدأ يبدأ تاريخهم في الجناح المغرب الأيمن أي الصحراء الغريبة، وفي هذه الصحراء الشاسعة كانت قبائل صنهاجة التي ساهمت في بناء صرح هذه الدولة المتناسق، كما ساهم في ذلك زعماء يشهد لهم الفضل أمثال عبد الله بن ياسين ويحي إبراهيم الجدالي الأساس الأول للقيام هذه الدولة وبفضل الملثمين وتشكلت النواة الأولى الممهدة لقيام دولة المرابطين في المغرب وانطوت تحت جناحها الأندلس أساسها الأمر بالمعرف والنهي عن المنكر، وكان يطلق عليهم اسم الملثمين لالتزامهم باللثام الذي كان يميزهم عن غيرهم.

\*c % - c - . . . 1.5m 1

<sup>1</sup> الأندلس، هي جزيرة كبيرة وقد كثر فيها الكلام في أصل تسميتها ، وأرجح القول أنها مشتقة من كلمة "الفندالس" وهم جيل من الناس كانوا يسكنون بين نهر الاودر ونهر القيستول، ويقال أن أصلهم جرماني وأن بعضهم من أصل سلافي أو صقلي وهؤلاء الفندالس زحفوا من الشمال إلى الجنوب حتى بلغوا جبل طارق 441 (ق م)، ومن هناك أجازوا إفريقية ولما عرفهم أهلها أطلق عليهم هذا الإسم نسبة للبلاد الذي جاؤوا منها وسموا هذه البلاد الأندلس أما المقري قال أن أول من سكن الأندلس قوم يعرفون الأندلس أي "القندال" وبهم سمي المكان أي أنهم عمروها، تناسلو بها وتداولو حكمها، وكلامه قريب مما اجتمع عليه المحققين الآن. أنظر، شكيب أرسلان، الحلل السندسية في الأخبار والآثار المراكشية، وهي معلمة أندلسية تحيط بكل ما جاء في ذلك الفردوس المفقود ، ط1، المطبعة الرحمانية ، مصر، \$135ه – \$1936م، ج1، ص32، أنظر، شهاب الدين أحمد بن محمد المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق، إحسان عباس، دط، دار الصادر، بيروت، \$1408 المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق، إحسان عباس، دط، دار الصادر، بيروت، \$1408 المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق، إحسان عباس، دط، دار الصادر، بيروت، \$1408 المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق، إحسان عباس، دط، دار الصادر، بيروت، \$1408 المقري التلمساني، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق، إحسان عباس، دط، دار الصادر، بيروت، \$1408 المؤلود عباس مع المؤلود المؤلود

الفحل الثانبي

# الفصل الثاني:التركيبة العرقية والدينية في المجتمع المرابطي.

المبحث الأول: البربر.

المبحث الثاني: العرب.

المبحث الثالث: الأقليات الأخرى.

المبحث الرابع: أهل الذمة.

شهد عهد المرابطين عناصر متعددة من السكان وجنسيات مختلفة وفي مقدمة هذه العناصر البربر وهم يشكلون السواد الأعظم من عناصر للمجتمع، مع ذكر أهم القبائل الصنهاجية ثم العرب في المغرب والأندلس والمولدون وتطرقت إلى الأقليات الأخرى من الروم والصقالبة ومكانتهم في المجتمع مع التطرق إلى الطوائف المشكلة للمجتمع المرابطي والطائفة المسيحية واليهودية.

المبحث الأول: البربر

#### المطلب الأول: بربر المغرب

يعد البربر العنصر الأغلب من عناصر سكان بلاد المغرب في عهد المرابطين وعلى أكتافهم تأسست هذه الدولة وخاصة قبائل صنهاجة  $^1$ ، فنجد اختلاف المؤرخين حول أصل ونسب البربر فمنهم من يذكر "أنهم من الأمم الماضية" أمثال ابن خلدون، و أنهم ولد إبراهيم عليه السلام بينما يذكر: ابن حزم "أنهم من ولد حام بن نوح عليه السلام"، وادعت طوائف منهم نسبهم إلى اليمن إلى حمير " $^6$ ، أما بالنسبة لشعوب هذا الجيل اتفق المؤرخون على أنهم جذمان عظيمان وهما برنس ومادغيس ويلقب مادغيس بالأبتر فلذلك يقال لشعوب البتر  $^4$  ويقال لشعوب برنس بن بر بن قيس بن علان يسمون البرانس وكلاهما ابن بر  $^5$ ، وأنهم ولد كنعان وأنه لما قتل ملكهم جالوت وتفرقت بنو كنعان قصدت منهم طائفة بلاد المغرب وسكنوا تلك البلاد هم البربر  $^6$ .

مال أحمد طه، مدينة سلا في عصر المرابطين دراسة حضارية سياسية، دار الوفاء، الإسكندرية، ص153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن خلدون، العبر، ج6، ص117.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن حزم الأندلسي، المصدر السابق ، ص $^{495}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> البتر، هم بدو رحل نزلوا بسلسلة من الأودية الرعوية. يمتازون بروحهم القتالية وامتداد قبائلهم عبر مناطق كبيرة في المغرب الأقصى والأندلس. أنظر، إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الإجتماعي للمغرب والأندلس عصر المرابطين، دار الطليعة، بيروت، ص13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> البرانس، نكتفي بالقول أن البربر البرانس في عصر المرابطين والحقبة الوسطية عموما استقر معظمهم في المناطق الساحلية الممتدة على طول البحر عاشوا حياة الاستقرار والزراعة لذالك اشتد ارتباطهم بالأرض وهو ما يفسر مقاومتهم للاجتياح العربي إبان الفتح الإسلاحسن علي حسن، المرجع السابق، ص293، أنظر، إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع نفسه، ص13.

 $<sup>^{6}</sup>$  حسن علي حسن، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

وعلى العموم فإن البربر سواء البرانس أو البتر سكنوا المغرب الأقصى عامة في الحقبة المرابطية فالبرانس استقر معظمهم في المناطق الساحلية والجبلية وعاشوا حياة الاستقرار والزراعة وحبهم للأرض، ولعل هذا كان سببا في مقاومتهم للعرب إبان الفتح الإسلامي1.

أما البتر فهم البدو الرحل نزلوا بسلسلة من الأودية الرعوية وانتشروا في أقاليم النخيل حسب فصول السنة بينما أقام بعضهم في القرى الصحراوية، وبصفة عامة نقول أن البربر كانوا يتخذون البيوت من الحجارة والطين والشجر وأكثر لباسهم من الصوف<sup>2</sup>.

ومع تضارب هذه الآراء تمكنا من استخلاص أن البربر كغيرهم من الأجيال التي عمرت الأرض طلبا للرزق وأنها اتخذت لها وطنا في أرض المغرب حيث تناسلت وتكاثرت وتكونت تلك الجموع الهائلة من السكان والتي اتخذت شكل قبائل<sup>3</sup>،سنتطرق إلى أهم قبائل المشكلة للمجتمع البربر: أول هذه القبائل صنهاجة:

أ- <u>صنهاجة:</u> تعد صنهاجة أهم القبائل المشكلة للمجتمع البربري ولم تكن صنهاجة مجرد قبيلة بل كانت شعبا عظيما<sup>4</sup>، حيث قال فيهم ابن خلدون كما سبق وأشرت إليهم في الفصل التمهيدي "لا يكاد يخلو قطر من أقطاره من بطن من بطونهم في جبل وبسيط"<sup>5</sup>. وتضاربت الآراء حول أصل صنهاجة وعن كيفية استقرارها في المغرب؟

أشار بعض المؤرخين $^{6}$  إلى انتساب صنهاجة للعرب، وفي ذلك يقول: ابن زرع الفاسي" أن صنهاجة فخذ من ولد عبد شمس بن وائل بن حمير $^{7}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  عيسى بن الذيب، المغرب والأندلس في عصر المرابطين دراسة اجتماعية واقتصادية، رسالة مقدمة لنيل الدكتوراه، إشراف، أحمد شريفي، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، قسم تاريخ، جامعة الجزائر، 2008-2009م، 230، عبد الوهاب المنصور، قبا ئل المغرب، المطبعة الملكية، الرباط، 1388ه -1968م، -10، -1000.

ابن خلاون، العبر،ج6، ص116، أنظر، أيضا عبد الوهاب منصور، المرجع السابق، ص200-300.

<sup>3</sup> حسن علي حسن، المرجع نفسه، ص293.

 $<sup>^{4}</sup>$  حسن أحمد محمود، المرجع السابق ص $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون، العبر، ج6، ص179.

مؤلف مجهول، الحلل، ص ص7-8. أنظر أيضا، لسان الدين ابن الخطيب الغرناطي، أعمال الأعلام، ج8، ص82. أنظر أيضا، الناصري السلاوي، الإستقصا، ج9، ص1

ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس المطرب، ج2 ، ص3 ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس

يؤكد صاحب الحلل: بعبارته هاته عن النسب العربي بقوله "وإنما تبربرت ألسنتهم لمجاورتهم البربر ومكوثهم معهم ومصاهرتهم إياهم  $^1$ ، و رجح ابن خلدون هذا النسب بقوله: أنه لا خلاف بين نسابة العرب وأن شعوب البربر كلهم من البربر إلا صنهاجة وكتامة  $^2$  يشار إليهم أنهم من اليمن وأن إفريقيش لما غزا إفريقية أنزلهم بها  $^3$ ، وربما هذا الترجيح بسبب تشابه في حياة العرب والبربر.

واحتلت قبائل صنهاجة مساحات واسعة من المغرب إذ امتدت من نول لمطه في جنوب المغرب الأقصى إلى القيروان في إفريقية حيث أقاموا في المناطق الصحراوية  $^4$  وأطلق عن صنهاجة صنهاجة المغرب الأقصى الملثمون والتي ضمت من القبائل  $^6$ ، ومن هذه القبائل كما سبق سبق الذكر لمتونة، جدالة، مسوفة، لمطه، ومسراتة  $^6$ .

ومع ابتعادهم عن تعاليم الدين كأنه لم يدخل بلادهم واستمروا في جهالتهم وطابع البداوة الذي يغلب عليهم  $^7$ ، وما كان يميزهم تنقلهم الدائم وعدم استقرارهم لاعتمادهم على نمط الرعي والانتجاع والانتجاع فهم لا يعرفون حرثا ولا زرعا ولا ثمارا وإنما أموالهم الأنعام وعيشهم اللحم واللبن بينما بينما ينزل سكان الجبل السهول الشتاء بحثا عن الكلأ والمرعى ثم يعودون إلى قمم الجبال في أكواخ بنوها من قصب مغطى بعروش الأشجار  $^{10}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$ مؤلف مجهول، الحلل الموشية، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن خلدون، العبر، ج6، ص98.

 $<sup>^{3}</sup>$  افريقية، بكسر الهمزة وهو اسم لبلاد واسعة ومملكة كبيرة قبالة جزيرة صقلية وينتهي آخرها إلى جزيرة الأندلس والجزيرتان في شماليها فصقلية منحرفة إلى الشرق و الأندلس منحرفة إلى المغرب وسميت بأفريقية نسبة إلى إفريقيش بن أبرهة بن الزائش...أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج1، ص 228.

ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس المطرب، ج2، ص6، أنظر أيضا، ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج6، ص128، أنظر، حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص44.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون، العبر، ج6، ص180.

 $<sup>^{6}</sup>$  مجهول، الحلل الموشية، ص  $^{-}$ .

راغب السر جاني، المرجع السابق، ص466.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> أبي عبد الله محمد بن محمد بن عبد الله بن ادريس (الإدريسي)، صفة المغرب وأرض السودان مصر والأندلس مأخوذة من كتاب نزهة المشتاق في اختراق الأفاق، نشر دوزيه ودي خويه، المطبعة الشرقية، ليدن، 1866م، ص88.

ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ج1، ص120، ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج7، ص128.  $^{9}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ابن خلدون، العبر،ج6، ص117.

\* فبصدد الحديث عن صنهاجة لا بد أن نتطرق إلى بعض القبائل الصنهاجية التي ساهمت في كثير من الأحداث خلال الحقبة المرابطية.

لمتونة: هي إحدى قبائل صنهاجة  $^{1}$  وأعظم قبائل البربر والتي لها الزعامة والسيطرة على غيرها من من القبائل، حيث دخلت تحت سلطة عبد الله بن ياسين وهذا ما أكسبها القوة والهيمنة 2 وهي أعظم أعظم القبائل البربرية وأكثر القبائل انضباطا وتضحية لذلك كان يكرمهم ويشرفهم3، وهي بدورها فرع من فروع قبيلة البرانس إذ كانت لها الزعامة والسيطرة على غيرها من القبائل، وكانت لمتونة تسكن منطقة تلى منطقة لمطة وجزولة وتمتد من وادي النون على المحيط الأطلسي حتى رأس بوجادور الحالية ومن الشرق من وادي نون تقع مدينة أزكى مسيرة سبعة أيام من وادي النون وهي حصن لمتونة ومعقلها4، وكانت تؤثر حياة القفر على حياتهم الأخرى فكانوا يعتمدون في قوتهم على اللبن ولا يعرفون لا زرعا ولا حرثا ولا يأكلون الخبز وكانت مهنتهم الرعى ورأس مالهم الأغنام التي كانوا يعيشون على لحومها وألبانها5، وكانت لمتونة كسائر قبائل البربرية تدين بالمجوسية واستمر ذلك حتى ذاع الإسلام فيهم عقب فتح الأندلس، ولما انتقلت القبيلة من مواطنها الأولى متجهة إلى المغرب الأقصى أقاموا بالمدن واحتلوا بأرفع المناصب، حيث شاركت في بناء الدولة المرابطية وصارت لهم مكانة متميزة بين أبناء الطبقة الحاكمة وهي أسرة أبناء ابن تاشفين وصاروا يزاولون أنواعا مختلفة من الأنشطة سواء زراعية أو تجارية أو صناعية، ويضاف إلى ذلك انخراطهم في الحياة العسكرية سواء كان في المغرب أو الأندلس<sup>6</sup>، ومن هنا حرص ابن تاشفين على استدعائهم من مواطنهم والاعتماد عليهم في توجيههم الأمور، حيث يذكر ابن الخطيب "استدعاء يوسف بن تاشفين لهذه القبائل وما نالته من مكانه وثروة.

<sup>1</sup> أبي عبيد الله البكري، المغرب..، ص164.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر نفسه، ص164.

 $<sup>^{3}</sup>$  حامد خليفة، المرجع السابق، ص $^{44}$ .

 $<sup>^{4}</sup>$  حسن أحمد محمود، المرجع السابق، 45.

أبن خلدون، المصدر السابق، ج6، ص171، ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس المطرب، ج1، ص70، أنظر أيضا، مجهول، الاستبصار في عجائب الأمصار وصف مكة والمدينة و مصر وبلاد المغرب، نشر وتعليق سعد زغلول، مطبعة جامعة الإسكندرية، 1958م، ص213.

 $<sup>^{6}</sup>$  حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص $^{413}$ .

ويقول:" بعث إلى يوسف بن تاشفين سنة 480هـ إلى الصحراء ولمتونة ومسوفة وجداله، فوفد اليه منهم جموع كثيرة وصرف أعيانهم في مهمات الأشغال فاكتسبوا الأموال وملكوا رقاب الرجال"1.

نظرا لدور الوساطة التجارية وفضلا عن قوة رجالها وعندما تحول المرابطون من دعاة إلى أصحاب السلطة والنفوذ أصبح لأفراد قبيلة لمتونة إذ استحوذوا على المناصب العليا في جهاز الدولة ومشاركتهم الفعالة في الحياة الاجتماعية، وبرز منهم القادة العسكريون والولاة ونواب الأمراء.

جدالة: هي شقيقة لمتونة يجمعهما أب واحد $^2$ ، إحدى القبائل التي لا تختلف عن قبيلة لمتونة، وأن أبناءها رحل ينتجعون المراعي ويعيشون في الصحراء $^3$ ، من السودان وبلاد الإسلام $^4$ ، تميزت بأهمية بفضل موقعها الذي احتلته في خط تجارة العبور تمتد مضاربهم من نهر السنغال متخذة مدينة أوليل مركزا لها وهي مدينة يكثر فيها الملح الذي تحمله القوافل من الشمال إلى الجنوب $^3$ ، وكذلك بكثرة عدد واشتهرت بمعرفة أفرادها أنهم أكثر تميزا بقدرات عسكرية برزت جدالة مرحلة الدعوة ثم انتقلت الزعامة منها إلى لمتونة حظي بعض أفرادها بالمناصب العليا والمراكز الهامة في السلطة  $^7$ .

لمطة: ومن بربر البرانس يذكر ابن خلدون قبيلة لمطة هيا أخت صنهاجة وليس لهم أب $^{8}$  مع قبائل المرابطين ويقيمون معهم $^{9}$ ، هي إحدى القبائل الصنهاجية التي تحتل المنطقة الممتدمن جبل

مجهول، الحلل الموشية، ص20.

محمد عبد الله عنان، المرجع السابق، ص000.

 $<sup>^{2}</sup>$  مؤلف مجهول، حلل، ص $^{1}$ ، أنظر أيضا، عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{2}$ .

 $<sup>^{4}</sup>$  حسن علي حسن، المرجع السابق، ص $^{296}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  حسن أحمد محمود، المرجع السابق، 0

 $<sup>^{6}</sup>$  عصمت عبد اللطيف دندش، دور المرابطين في نشر الإسلام في غرب إفريقيا (434–515ه/ 1123–1123م) نشر وتحقيق وتحقيق رسائل أبي بكر بن العربي، دار الغرب الإسلامي، لبنان، 1988م، ص36.

المرجع نفسه، ص377، أنظر أيضا، حسن علي حسن، المرجع السابق، ص377-298.

ابن خلدون، العبر، ج6، ص270.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> أحمد طه، المرجع السابق، ص155.

درن حتى وادي نول القريب من المحيط الأطلسي أكانوا يمتهنون الرعيواعتمادهم في معشيتهم على لحوم الأغنام وألبانها ويذكر الحميري واشتهرت لمطه بصناعة الدرق اللمطية وأهلها رحل رحل وسميت نول لمطة وتعد هذه القبائل عماد وقوة المرابطون وتمكن الأمراء من صهر تلك القبائل بعضها ببعض مشكلة مجتمعا قوي الركيزة ،تعد هذه القبائل أهم القبائل العناصر مهدت لنشأة دولة المرابطين أنضمت في دعوة ابن ياسين ومشاركة في عملية الجهاد صارت لها مكانة ممتازة في المجتمع الجديد إذ شغل أبناؤها بعض المراكز القيادية في دولة المرابطين أ

مسوفة: تعد هذه القبيلة من ضمن قبائل صنهاجة المشهورة $^7$ ، التي كانت تمتد في المنطقة الصحراوية الممتدة بين سجلماسة في الشمال وأودغشت في الجنوب مما جعل لها الموقع الهام حيث تتحكم في مراكز العبور الأساسية لذهب السودان فضلا عن امتهانها مهنة الرعي واعتمادهم على لحوم الأغنام $^8$ .

 $\underline{v}$  <u>-</u> <u>ز</u>باتة: يمثل الزناتيون العنصر الثاني من عناصر سكان المغرب الرحل خلال الحقبة المرابطية ويرجع النسابة أصلهم إلى كنعان بن حام  $^{9}$ ، وهم فرع من البتر من أولاد جاناتا بن يحي بن مولاة بن مازيغ ومن أشهر قبائلهم بنو مغرواة  $^{10}$  وبنو يفرن  $^{11}$  وبنو تاجين  $^{12}$ .

ابن حوقل، المصدر السابق، ص101. أنظر أيضا، حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص44.

مجهول، الاستبصار، ص179.

<sup>3</sup> الحميري، المصدر السابق، ص23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نول لمطة، عن بلاد السوس للمغرب الأقصى بينهما وبين وادي السوس الأقصى، ثلاث مراحل ومنهما إلى البحر ثلاثة الأيام وبينها وبين وسجلماسة 13 مرحلة ومنها جزولة ولمطة ومدينة نول إحدى مدن الإسلام وهي مدينة كبيرة في الصحراء على نهر كبير يصب في البحر المحيط وعليه قبائل لمطة ولمتونة. أنظر، الحميري، المصدر السابق، ص584، أنظر أيضا، مؤلف مجهول، الاستبصار، ص213.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الإجتماعي، ص19.

محمد على الصلابي، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

ابن خلدون، العبر، ج6، ص160.

عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص9.

<sup>9</sup> ابن حزم، المصدر السابق، ص495.

<sup>10</sup> مغراوة، أوسع بطون صنهاجة وأكثرهم بأسا وغلبة. أنظر، ابن خلدون، العبر ... - 7، ص 24.

<sup>11</sup> بنو يفرن، أكثر القبائل الزناتية وأشدهم شوكة. أنظر، المصدر نفسه، ص11.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> بنو تاجين، يذكر ابن خلدون أنهم من شعوب بني يادين من أهل هذه الطبقة الثالثة من زناتة وما كان لهم بالمغرب حيث يذكر مواطنهم أنها حفافي وادي الشلف قبلة جبال ونشريش بأرض السرسو .......أنظر، ابن خلدون، العبر، ج7، ص205.

ومكلاته  $^1$ ، ميزهم ترحلاهم الدائم إلا أنهم يشكلون نسبة قليلة للعناصر البربر، إلا أنهم كانوا يتميزون بشجاعتهم وفروسيتهم  $^2$ ، وكانوا أكثر القبائل البربرية الذين كانوا قابلين للتعريب لاحتكاكهم لاحتكاكهم بالعرب  $^3$ ، أما بالنسبة لموقعهم في النواحي الشمالية والشرقية خاصة تلمسان إضافة إلى الى منطقة تامسنا  $^4$ وفي القرن الرابع هجري هجرة زناتيه واسعة النطاق من المغرب الأوسط إلى المغرب الأقصى تحت ضغط الفاطميين نكاية فيهم لتحالفهم مع الأموي الأندلس  $^3$ .

#### المطلب الثاني: المصامدة

بالإضافة إلى عناصر أخرى تحتل بالصدارة بالمغرب الأقصى باعتبارها القبائل المؤسسة للعهد الجديد و ينتسب المصامدة إلى مصمود بن مادغيس<sup>6</sup>، يقول ابن خلدون:" ومن أبرز قبائل البرانس في بالمغرب الأقصى هو ما بين وادي ملوية أمن جهة الشرق إلى أسفي حائزة البحر المحيط وجبال درن" ويعتبر ابن خلدون أن المصامدة أن ديارهم هي المغرب الأقصى وذلك لكثرة لكثرة افتراشهم، ويحدد موقعهم ابن عذارى مراكشي: فحدد بلادهم أي المصامدة النهر الأعظم الذي يصب من جبال صنهاجة وينهي إلى البحر الأعظم بحر أقيانس يدعى هذا النهر أم الربيع  $^{10}$ .

<sup>1</sup> تلكاتة، هي بطن من بطون صنهاجة حيث صنفهم ابن خلدون إلى ثلاث طبقات الطبقة الأولى تمثلها قبيلة تلكاتة التي تولت حكم إفريقية والمغرب الأوسط نيابة على الفاطميين وكانوا كالدرع الواقي الذي تصدى للقبائل الزناتية....أنظر، بوزيان الدراجي، المرجع السابق، ج2، ص74.

ي، مباحث في التاريخ الإجتماعي، م26.

<sup>3</sup> إبراهيم حركات، المغرب عبر التاريخ، دار البيضاء، دار السلطان، 1956م، ج1، ص33.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> تامسنا، تقع بين المحيط الغربي وبين وادي أم الربيع على نحو ثلاث مراحل ، وهي قبائل متفرقة منهم برغواطة ومطاطة.. وكلهم أصحاب حرث و مواش و جمال وغالب عليهم الفروسية. أنظر ، الإدريسي، نزهة المشتاق، ص ص236-237.

<sup>5</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الإجتماعي، ص 26.

 $<sup>^{6}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{17}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> وادي ملوية، يقع إلى وادي صاع فيجتمعان معا ويصبان في البحر ما بين جراوة ابن قيس ومليلة. أنظر، الإدريسي، المصدر السابق، ص247.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ابن خلدون، العبر، ج6، ص101.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> محي الدين أبو محمد عبد الواحد بن علي التميمي المراكشي عبد الواحد المراكشي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب، شرحه شرحه واعتني بيه، صلاح الهواري، المكتبة العصرية، بيروت، 2006م، ص340.

أم الربيع، نهر كبير ينبع من الأطلس بين جبال عالية في حدود تادلة وفاس.... أنظر، الحسن أبو محمد الوزان الفاسي، المصدر السابق، +1، +1، +10 المصدر السابق، +10 المصدر السابق، +11 المصدر السابق، +11 المصدر السابق، +12 المصدر السابق، +13 المصدر السابق، +14 المصدر السابق، +15 المصدر السابق، +15 المصدر السابق، +16 المصدر السابق، +16 المصدر السابق، +17 المصدر السابق، +18 المصدر السابق، +19 المصدر المصد

وآخر بلادهم تسكنها لمتونة ومسوفه تحدها عرضا وتحدها طولا الجبل المعروف بدرن، ويقول ابن خلدون أن قبائل المصامدة يشكلون أعدادا كبيرة "لايحصيهم إلا خالقهم" فهم أكثر قبائل البربر وأوفرهم وينقسمون إلى ثلاثة أقسام أهل جبل درن وبرغواطة  $^2$  وتامسنا  $^3$  ثم غماره الريف  $^4$ .

حرص المرابطون على كسب المصامدة في صفهم باعتبارهم يمثلون الغالبية من سكان المغرب الأقصى فعبد الله بن ياسين اجتمع لديه المال من الزكاة والأعشار بعث مقدرا كبيرا إلى طلبة المصامدة وقضاتها $^{5}$ ، "وذلك لكسب ودهم واستمالتهم" مما جعل المصامدة يقفون مع المرابطين ضد حكام المنطقة الزناتيين $^{6}$  وسار على نفس الوتيرة يوسف بن تاشفين إذ ضم مجموعة مجموعة كبيرة إلى جيشه $^{7}$ ، ومكن ذلك من الاشتراك الفعلي في تأسيس صرح الدولة $^{8}$ ، بعد بناء مراكش كان موطنهم محاذي مواطنهم ولكسب ودهم وفي نفس الوقت لمراقبة تحركاتهم خوفا من الانقلاب على الدولة وخوفا من قوتهم فيقول ابن خلدون عن المصامدة ومدى تأثيرهم في المنطقة "بجبال درن عظيما وبأسهم قويا $^{9}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن خلدون، المرجع السابق، ص $^{222}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> اختلف المؤرخون حول أصل برغواطة فإذا رجعنا إلى المؤلف المجهول صاحب المفاخر البربر نجد أنه ينسب برغواطة إلى زناتة وزناتة وذلك بقوله" كان ظهور برغواطة في 127 في خلافة هشام بن عبد الملك مروان....وهم في الأصل من زناتة وأخذ على ذلك مجموعة من المؤرخين من بينهم ابن الخطيب في كتابه الأعلام أما ابن خلدون قد كذب رأي بقوله "قد يغلط الناس في نسب برغواطة فيعدهم من قبائل زناتة وليس القوم زناتة ويشهد لمواطنهم لإخوانهم مصامدة .أنظر ، مؤلف مجهول ، نبذ تاريخية من كتاب المسمى بمفاخر البربر ، نشر وتصحيح ، ليفي بروفينسال ، الرباط ، 1934م ، ص37 ، أنظر أيضا ، ابن الخطيب ، أعمال الأعلام ، ج3 ، ص 181 ، ابن خلدون ، العبر ، ج6 ، ص ص434–435 ، أنظر أيضا ، سحر السيد عبد العزيز سالم ، المغرب في العصر الإسلامي من جديد حول برغواطة هراطقة ، مؤسسة شباب الجامعة ، الإسكندرية ، 1993م ، ص4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> تامسنا، يشير الوازن بموقعها التقريبي فيذكر: يبتدئ غربا عند أم الربيع وينتهي إلى أبي الرقاق شرقا والأطلس جنوبا وشواطئ البحر والمحيط شمالاحيث يبلغ طول تامسنا من الشرق إلى الغرب ثمانين ميلا ومن الشمال إلى الجنوب. أنظر، الحسن أبو محمد الوزان الفاسي، المصدر السابق، ج1، ص 194.

<sup>4</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص29.

ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس الفاسي، ج2، ص51، حسن أحمد محمود،المرجع السابق، ص51.

 $<sup>^{6}</sup>$  حسن على حسن، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

مؤلف مجهول، الحلل، ص20.

حسن علي حسن، المرجع السابق، ص $^{8}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ابن خلدون،العبر، ج6، ص225.

وظل اهتمام المرابطين بالمصامدة خشية قوة بأسهم حين أوصى يوسف بن تاشفين ولي عهده ألا يسيء لهم  $^1$ ، أما بالنسبة لحياتهم ومعيشتهم فهم على عكس صنهاجي الصحراء كانوا يعتمدون على الرعي والانتجاع، أماالمصامدة فاستقروا في مواطنهم امتهنوا الزراعة وفلاحة الأرض فاستقروا بالمنطقة اتخذوا المعاقل والحصون وشيدوا المباني والقصور  $^2$ ، واندرجت عدة قبائل هرغة  $^3$  وهنتاتة  $^4$  وتنمليل  $^5$  وكيدومة  $^6$  ودكالة  $^7$ .

#### المطلب الثالث: بربر الأندلس

بربر الأندلس الذي ميزهم طابع الاستقرار الذي ميزهم واتخذوا مهنة فلاحة الأراضي في البوادي أو احترفوا الجندية المهنية في المدن تكون المجتمع البربري نتيجة تمازج أربع مجموعات.

أول مجموعة: نتيجة للفتوحات التي جاءت مع موسى بن نصير  $^8$  يقول الإدريسي: أن الجزيرة الخضراء $^9$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن خلدون، العبر، ج6، ص225.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن خلدون، العبر، ج6، ص223.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> هرغة، وهم قبيل الإمام المهدي تلاشوا واندثروا مع الدعوة..ولم يبق منهم إلا أوشاب وأخلاط أمرهم إلى غيرهم من رجالات المصامدة. أنظر، ابن خلدون، العبر، ج6، ص 35.

<sup>4</sup> هناتة، شيخهم أبو حفص عمر بن يحي من صحابة الإمام والاعتزاز على المصامدة وكانت لهم دولة بإفريقية. أنظر، المرجع نفسه، ص360.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> تتمليل، وهي عبارة على جبال شديدة البرودة إلا أنها تزدحم ب السكان وعلى قمة الجبل مدينة تحمل اسمه وهي كذلك عامرة ومزدانة بمسجد ويخترقها نهر جار وفيها دفن الداعية المهدي. أنظر، الحسن بن محمد الوزان الفاسي، المصدر السابق، ج1، ص149.

 $<sup>^{6}</sup>$  كيدومة، كيدومة كانت تبعا لهنتاتة و تتمليل بالأمر وجبلهم كان بصدف..أنظر، ابن خلدون، العبر، ج $^{6}$ ، 364.

دكالة، بفتح أوله وتشديد ثانيه وهي بلد بالمغرب يسكنه البربر. أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج $^{2}$ ، ص $^{45}$ 9.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> موسى بن نصير، هو بن عبد الرحمان بن زيد اللخمي، أبو عبد الرحمان فاتح الأندلس أصله من الحجاز من وادي القرى، كان أبوه نصير على حرس معاوية، نشأ موسى في دمشق وولى غزو البحر لمعاوية، فغزا قبرس وبنى بها حصونا وخدم بني مروان، وولى لهم الأعمال فكان على خراج البصرة في عهد الحجاج، وغزا أفريقية في ولاية عبد العزيز بن مروان، ولما ألت الخلافة للوليد بن عبد الملك ولاه أفريقيا الشمالية وما وراءها من المغرب سنة (88ه)فأقام في القيروان. لتفصيل أنظر، الزركلي، الأعلام، ج7، ص330.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> الجزيرة الخضراء، مدينة مشهورة بالأندلس وقبالتها من البر سبتة وأعمالها متصلة بشذونة وهي شرقي شذونة وقبلي قرطبة وهي من أشرف المدن أرضا وسورها يضرب بيه ماء البحر..أنظر، المصدر نفسه، ص136.

أول مدينة افتتحت من الأندلس في صدر الإسلام وافتتحها موسى بن نصيرمن قبل المروانيين  $^{1}$  وقبائل البربر  $^{2}$ .

- أما المجموعة الثانية: جلبها المنصور بن أبي عامر $^{3}$  للخدمة في الجيش.
- بينما المجموعة الثالثة: صنهاجة اللثام اللذين تم استدعاؤهم لردع الخطر النصراني $^{4}$ .
  - المجموعة الرابعة: البربر العدوة تدفقوا خلال الفترة المرابطية ذاتها عبر هجرتين:

الهجرة الأولى في:(515ه-1121م) نحو قرطبة<sup>5</sup>، وكل ما نعلم من هذه الهجرة أنها جاءت مباشرة بعد بداية حركة المهدي.

أما الهجرة الثانية: كانت في (553هـ-1158م) تميزت بكثافة المهاجرين $^{6}$  ووصفها ابن عذارى بالانجلاء العظيم للأندلس $^{7}$ .

ويمكن أن نفسر ظاهرة الانجلاء هاته جراء انعدام الأمن أو من المجاعات في أواخر العصر المرابطي ومما نلاحظه أن قسما منهم سكن البادية وامتهنوا حلب البقر وزراعة القمح والرعي وخدمة الفحم والخشب، وقسم منهم سكن الحواضر واشتغلوا ضفر الحلفاء وخدمة الأوعية والصيد<sup>8</sup>.

المروانيون، هم الأمويون الذين كانوا بالأندلس وذلك بداية من نسبهم لمروان بن الحكم المؤسس الفعلي للدولة الأموية. أنظر، فواز علي بن جنيدب الدهاس، مروان بن الحكم المؤسس الفرع المرواني في الدولة الأموية، جامعة أم القرى، 2004م، ص10.

 $<sup>^{2}</sup>$  الإدريسي، صفة المغرب ، ص $^{170}$ –177.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> المنصور بن أبي عامر (326–392ه)، هو محمد بن عبد الله بن عامر بن محمد أبي عامر أبي الوليد بن يزيد بن عبد الملك المعافري القحطاني المعروف بالمنصور ابن عامر أمير الأندلس في دولة المؤيد الأموي أصله من الجزيرة الخضراء....أنظر، خير الدين الزركلي، الأعلام، ج6، ص226.

 $<sup>^{4}</sup>$  عصمت دندش عبد اللطيف، المرجع السابق، ص  $^{260-261}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> قرطبة، بضم أوله وسكون ثانيه ووصم الطاء المهملة أيضا و الباء الموحدة كلمة فيها أحسب العجمية والعربية وهي مدينة عظيمة من الأندلس وبها كانت ملوك بني أمية وبينها وبين البحر خمسة أيام وهي في سفح جبل مطل عليها يسمى جبل العروس. أنظر، ياقوت الحموى، معجم البلدان، ج4، ص324، أنظر أيضا، ابن عبد المنعم الحميري، المصدر السابق، ص153.

ا إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^{6}$ 

ابن عذاری المراکشی، بیان المغرب، ج4، ص94.

<sup>8</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الإجتماعي، ص36.

فكان لمجيئ المرابطين دور في زيادة العنصر البربري وزيادة نفوذه بعد أن كان أقلية ينظر إليه نظرة استعلاء، فانعكست الأوضاع وأصبحوا هم السادة وكانوا يأنفون من الخضوع أحكام القضاء 1.

حصيلة القول أن الوجود المرابطي خلف نتائج على بربر الأندلس تتجلى في ازدياد أعدادهم لمواجهة القوى النصرانية واستقرارهم في مناطق الثغور وكذلك الهجرات التي شهدها العهد المرابطي من المغرب الأقصى إلى الأندلس استقروا في غرناطة وقال فيهم ابن الخطيب: "أن فيهم بربر المهاجرة كثيرة" أن الشيء الجدير بالذكر أن البربر شكل السواد الأعظم في في المغرب الأقصى، وشكل عددا لا يستهان به في الأندلس وبروز صنهاجة كأهم قوة اجتماعية من بين عناصر السكان.

1 ابن عذاري، المصدر السابق، ج4، ص98، حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص413.

 $<sup>^2</sup>$  غرناطة، يفتح أوله وبسكون ثانيه ثم نون بعد الألف المهملة، ومعنى غرناطة الرمانة بلسان عجم الأندلس سمي بذلك لحسنه بذلك، وقال الأنصاري أنها أقدم مدن كورة البيرة، من أعمال الأندلس وأحسنها، يشقها النهر يدعى قازم قديما وحدراه حديثا يبقط منه سحالة الذهب الخالص وعليه أرحاء كثيرة ....أنظر، ياقوت الحموي، المصدر السابق، +4، -4، -40 من 195.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> لسان الدين ابن الخطيب الغرناطي، المصدر السابق، ج1، ص14.

# المبحث الثاني: العرب

#### المطلب الأول: عرب المغرب

هم العنصر الثاني من سكان المغرب بحيث كانوا يشكلون نسبة قليلة مقارنة بوجودهم في الأندلس، وكان لهم الظهور في المنطقة إبان الفتح الإسلامي فمنذ أن أصبح المغرب ولاية تابعة للخلافة في المشرق، فساهمت بعض العوامل الوفود إليه منها ما شاع في الشرق عن خيراته من معادنه وسكره وجمال نسائه ومن القبائل العربية التي دخلت المغرب استقرت في مدنه الشمالية على السبيل المثال: بنو هاشم وبنو عدي وبنو سهم وبنو أمية وغيرهم من غير أن توافد العرب بشكل رسمي بدأ منذ عهد الأدراسة في عهد المولى إدريس الأكبر وفد العديد من الأسر الأندلسية والقيروانية على فاس  $^{10}$  وفي عهد إدريس الثاني أن سنة (202هـ $^{-18}$ م) وفي تلك الفترة جرت ثورة الربض مما نتج عنها جلاء عرب الأندلس نحو العاصمة الإدريسية  $^{11}$ .

بن منصور ، المرجع السابق ، ص376 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بنو هاشم، بن عبد مناف بن قصي، فولد عبد مناف بن ثقصي عمرو وهو هاشم، وفيه العدد والشرف والمطلب وعبد شمس ونوفل أمهم عاتكة بمن مرة بن هلال بن فالج. أنظر، ابن حزم، جمهرة أنساب العرب، ص14.

<sup>3</sup> بنو عدي، بن كعب بن لؤي، ولد عدي بن كعب رزاح (بفتح الراء والزاء) وعويج، وولد رزاح قرط، وولد قرط عبد الله فولد عبد الله تميم وصداد. لتفصيل أنظر، المصدر نفسه، ص 150.

 $<sup>^4</sup>$  بنو سهم، ولد سهم بن عمرو سعيد وسعد، فمن ولد سعيد (بضم السين وفتح العين) بن عمرو بن هصيص بن كعب بن لؤي ومنهم عمرو بن العاص فاتح مصر .. أنظر ، المصدر نفسه، ص163.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> بنو أمية، بن عبد شمس بن عبد مناف.. لتفصيل أنظر، المصدر نفسه، ص78.

على الجزنائي، جنى زهرة الآس في أخبار مدينة فاس، المطبعة الملكية، الرباط، 1976م، 1076-11.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> الأدارسة، هم بنو إدريس بن إدريس بن عبد الله بن الحسن بن علي بن أبي طالب، لتفصيل أنظر، ابن حزم، المصدر السابق، ص49.

 $<sup>^{8}</sup>$  إدريس الأكبر، إدريس بن عبد الله بن الحسن المثنى ابن الحسن بن علي بن أبي طالب مؤسس دولة الأدارسة في المغرب و إليه إليه نسبتها. أنظر، الزركلي، الأعلام، ج1،  $\sim 279$ .

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص38.

فاس، بالسين المهملة وهي مدينة مشهورة وكبيرة على بر المغرب من بلاد البربر وهي حاضرة البحر وأجل مدنه قبل أن تختط مراكش ..أنظر، ياقوت الحموى، معجم البلدان، ج4، ص430.

المغرب الثاني، إدريس بن إدريس بن عبد الله بن الحسن المثنى ثاني ملوك الأدارسة في المغرب الأقصى وباني مدينة فاس ولد في وليلي توفي أبوه وهو جنين تولي. أنظر، الزركلي، الأعلام، ج1، ص 278.

ابن عذرای، بیان المغرب، ج4، ص28.

واستمرت الهجرات خاصة المدن التجارية منها سجلماسة استقروا فيها تجار  $^1$  من البصرة  $^2$ ، أما خلال القرن الخامس يبدو أنهم انتشروا في المدن الساحلية فيؤكد البكري  $^3$ ، أن عناصر عربية تقيم في مدينة سبتة  $^4$ "، وكان يسود الأمن والاستقرار خاصة في عهد يوسف بن تاشفين مما جعله عاملا لاستقطاب العرب وناهيك عن انتعاش المجال الحرفي والصناعي والتجاري توافد الأسر العربية الأندلسية على المغرب الأقصى  $^3$ ، وكانوا بأمس الحاجة لاستقطاب الخبرات هاته ويشير الجزنائي أن يوسف بن تاشفين استقدم أحسن الصناع لبناء عدد من الأرجاء  $^3$ ، وأكد الإدريسي أنه جلب أمهر الأندلسيين لبناء قنطرة تاشفين  $^7$ .

ويشير ابن الأحمر أن من الأسر العربية التي سكنت فاس كأسرة بني حسين وهم من عرب كنانة وكان من عرب الخزرج أسرة بني عشرين $^8$  ومن العرب القيسيين، أسرة السلالجي، وغيرها من الأسر $^9$ , وكذلك استقبلت مكناس بدورها عائلات أندلسية $^{10}$ .

انتشرت بيوت عربية بسبته كبيت بني صقر 11، وانتشرت المجموعات العربية واختلطت مع العنصر البربري 12، وعلى الصعيد الرسمي توافد على المغرب العديد من عرب الأندلس للعمل في ميادين مختلفة منها المجال الإداري والقضائي خاصة الوزراء منهم في عهد يوسف بن تاشفين

ابن حوقل، المصدر السابق، ص65.

البصرة، بلد في المغرب في قضاء السوس خربت قال فيها ابن حوقل: والبصرة مدينة مقتصدة بها سور ليس بالمنيع وأهلها سلامة وأهل الخير وعليها عيون وبساتين يسيرة وطول القامة واعتدال الخلق وبينها وبين فاس أربعة أيام ....أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج1، ص 430.

أبي عبيد الله البكري، المغرب في ذكر بلاد إفريقية والمغرب، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سبتة، بلد مشهورة من قواعد بلد المغرب ومرساها أجود مرسى على البحر وهي على بر البربر تقابل جزيرة الأندلس على طرف الزقاق الذي هو بين سبتة والجزيرة أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج3، ص182.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خلدون، العبر ... ج3، ص ص956-957.

<sup>6</sup> الجزنائي، المصدر السابق، ص42.

الإدريسي، وصف إفريقية الشمالية ، ص69.  $^7$ 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> بني عشريين، وهم من عرب الخزرج، الأنصار التي تساوي في مدحهم الإطناب والإختصار..أنظر، العباس بن إبراهيم السملالي، ج6، ص322.

ابن الأحمر ، بيوتات فاس، تحقيق، عبد الوهاب بن منصور ، دار منصور للطباعة، الرباط، 1973م، ص $^{9}$  ابن الأحمر ، بيوتات فاس

<sup>10</sup> ابن حزم، المصدر السابق، ص 368.

 $<sup>^{11}</sup>$  ابن الخطيب، الإحاطة، ج $^{1}$ ، ص $^{17}$ 

<sup>.103</sup> أبى عبيد الله البكري، المغرب في ذكر بلاد افريقية والمغرب، ص $^{12}$ 

مثل مهيب بن مالك وتوافد على مراكش الشعراء منهم والأدباء ورجال العلم الأندلسيون، وفي هذا الصدد يقول المراكشي: عن الأمير على يوسف ولم يزل أمير المسلمين أول من يستدعي أعيان الكتاب من جزيرة الأندلس واجتمع له ما لم يجتمع للملك المعصب أ، وفي فترات الضعف شهدت هجرات أندلسية نحو المغرب مثل بني حمدين، استوطنوا سلا أما من جهة المشرق فظهور عنصر جديد في هاته الحقبة يطلق عليهم عرب الهلالية، بدأ التفكير في استقدامهم منذ ملوك الطوائف لإنقاذ الأندلس إلا أن تخوفهم من سيطرتهم وغزوهم مما جعل بعض المؤرخين ينفون وجودهم في المغرب  $^{8}$ , إلا أن بعض المصادر لم تخف مشاركتهم ليوسف أثناء جوازه الثاني للأندلس سنة،  $^{9}$ 048هـ  $^{9}$ 109م) ومشاركتهم في معركة كنشرة  $^{4}$ 9، والغالب من الظن أنهم لم يكونوا يكونوا في الجيش المرابطي بصفة عامة بل ظهروا كمتطوعة فحسب ورغم أقليتهم إلا أننا لا يمكن تجاهل تواجدهم سواء في المغرب أو الأندلس  $^{5}$ 

# المطلب الثاني: عرب الأندلس

ضمت الأندلس نسبة عالية من العرب استقر معظمهم في المدن والبوادي $^{0}$ ، ويمكن أن نعتبر هاته هاته العناصر هي امتدادا للعرب الفاتحين الذين تمركزوا بسبب الموارد الزراعية وهم بدورهم ينقسموا إلى قسمين: بنو هاشم الذين وفدوا إليها من الحجاز واليمن والعراق $^{7}$  والشام $^{8}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  لتفصيل في سبب قدومهم أنظر ، حسن على حسن ، المرجع السابق ،  $^{207}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سلا، مدينة بأقصى المغرب ليس بعدها معمور إلا مدينة صغيرة يقال لها غرنطيوف ثم يأخذ البحر ذات الشمال و الجنوب وهو وهو بحر المحيط فيما يزعمون وعلى ساحل الجنوب مدينة السودان ...أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج3، ص231.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن الأثير، الكامل في التاريخ، ج $^{3}$ ، ص $^{141}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن الكردبوس التوزري، تاريخ الأندلس قطعة من كتاب الاكتفاء في أخبار الخلفاء، نشر وتحقيق، أحمد مختار العبادي، صحيفة صحيفة الدراسات الإسلامية، مدريد، 1966م، ص108.

 $<sup>^{5}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الإجتماعي ، ص $^{42}$ .

<sup>6</sup> أنظر، ملحق رقم(2) مواطن القبائل العربية في الأندلس، ص117.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> العراق، العراقان الكوفة والبصرة سميت بدلك وسميت بعراق القربة وهو الحرز المثنى الذي في أسفلها أي أنها أسفل أرض العرب...أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج4، ص 93.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> الشام، بفتح أوله وسكون همزته وردت عدة أقوال سبب التسمية فيقال أن قوما من كنعان خرجوا من عند التفريق أي أخذوا ذات الشمال فسميت بالشام بذلك وقال آخرون منهم سميت بالشام: بسام عليه السلام بن نوح وذلك أول من نزلها فجعلت السين شينا لتغيير اللفظ العجمي أما طولها من فرات العريش المتاخم للديار المصرية أما عرضها فمن جبلي طيء من نحو القبلة إلى بحر الروم ...أنظر، ياقوت الحموى، المصدر السابق، ج3، ص311.

الفئة الثانية: من سادات العرب ومواليهم  $^1$ ، أما بالنسبة إلى ما يميزهم عملوا على تخفيف العصبية القبيلة وأصبح العرب يتناسون أصولهم المشرية ويتخلون عن كل المظاهر، من بينها حياة البدو والتأثير القبلي الذي خيم عليهم في شبه الجزيرة العربية  $^2$ ، ولم يتغلغل نفوذ المرابطين في أواسط سكان الأندلس ويمكن القول أنهم لم يؤثروا كثيرا في التركيب باستثناء الأسر الصنهاجية التي استقدموها وأحلوها بمناطق الثغور، إلا أن الوجود النصراني أدى إلى جلاء الكثير من العائلات العربية اتخذت اتجاها من الشمال إلى الجنوب فنجد مهاجرة  $^6$ 0 ألف إثر احتلال طليطلة  $^6$ 0 ويذكر ابن الآبار: حين سيطر النصارى على بلنسية  $^6$  خرج جماعة من أهلها فارين بدينهم، ومن أهم القبائل العربية التي استقرت في الأندلس يقدمها ابن حزم على سبيل المثال بنو القليعي بقرية

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص246.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> طليطلة، أكثر ما سمعناه من المغاربة بضم الطاء الأولى وفتح الثانية وهي مدينة كبيرة في الأندلس محمودة يتصل عملها بعامل بعامل الحجارة من أعمال الأندلس وهي غربي ثغر الروم وبين الجوف والشرق قرطبة وكانت قاعدة القرطبيين ..أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج4، ص39.

بلنسية، السين مهملة مكسورة وباء خفيفة وهي كورة ومدينة مشهورة بالأندلس متصلة بحوزة كورة تدمير وهي شرقي تدمير وشرقي وشرقي وشرقي قرطبة وتعرف بمدينة التراب و تتصل بها مدن تعد في جملتها. أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج1، ص490.

قرب مالقة  $^1$  والأصبحيون وبنو حمدين  $^2$  بقرطبة وبنو هذيل  $^3$  في تدمير  $^4$  وبنو زهرة  $^5$  باشبيلية  $^6$ .

وبني عطية بقرطبة وبني عبد البر بشقورة<sup>7</sup>، وما نلاحظه أن أسماء القبائل تتوافق مع أسماء الأدباء والفقهاء الذين ظهروا في الحقبة المرابطية، ونلاحظ أن أهم المدن التي تتمركز كلها خطوط رئيسية للتجارة، ويصف ابن الخطيب العرب قائلا: " ..صورهم حسنة، و أنوفهم معتدلة غير حادة، وشعورهم سوداء مرسلة، وأنسابهم العربية ظاهرة يكثر فيها القريشي والفهري والأموي والأتصاري والأوسي والقحطاني والحميري.. "8.

#### المولدون:

إضافة إلى عنصر البربر والعرب نجد عنصر ثالث وهو المولدون الذي يشكل جزء كبير من سكان الأندلس، يطلق عليهم المولدون وهم المنحدرون من أصل إسباني واعتنقوا الإسلام أو ول من أب مسلم فانشئوا على الديانة الإسلامية ترجع أصولهم إلى الجلالقة والقشتاليين والأراغونيين واليهود استقروا في الأندلس قبل فتحها والمؤرخون أن بعض المولدين سكنوا البادية احترفوا مهن تتجلى في تربية المواشي والزراعة بينما يتولى سكان البادية غراسة الأشجار والفواكه وقطع الخشب

<sup>1</sup> مالقة، بفتح اللام و القاف وهي كلمة أعجمية وهي مدينة من الأندلس ومن أعمال رية عامرة سورها على شاطئ البحر بين الجزيرة الخضراء والمرية ..نسب إليها من أهل العلم كالعزيز بن محمد اللخمي المالقي..أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج5، ص43.

 $<sup>^{2}</sup>$  بنو حمدين، هم ذرية حمدين بن محمد التغلبي قاضي قرطبة دعي له بالإمارة أيام المرابطين لعدة أيام. أنظر، ابن بشكوال، الصلة، ج1، ص43.

 $<sup>^{6}</sup>$  بنو هذیل، من مدیونة وفي مدیونة کان بها منهم کان ثابت المدیوني، خال بن ذي نون، والأمراء المعروفون في بنو هذیل من شنت بریة، لیسو بني رزین، لأن بني رزین على الأغلب هم من هوارة. لتغیصل أنظر، ابن حزم، المصدر السابق، ص ص 500-449.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> تدمير، كورة بالأندلس تتصل بأحواز جيان وهي شرقي قرطبة ولها معادن كثيرة ومعاقل ومدن وبينها وبين قرطبة سبعة أيام للراكب القاصد و تسير أربعة عشر يوم للعساكر.. أنظر، ياقوت الحموي، المصدر السابق، ج2، ص19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> بنو زهرة، وهم بنو عبد الجبار بن أبي سلمة بن عبد الرحمان بن عوف ومنهم أمنة بنت وهب، ومن بينهم عبد الحارث بن زهرة ولد الأزهر وعوف، فولد الأزهر المطلب وطليب، من مهاجرة الحبشة وماتا هناك.. لتفصيل أنظر، ابن حزم، المصدر السابق، ص ص ص 131–132.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> أشبيلية، مدينة بالأندلس جليلة بينها وبين قرطبة مسيرة 3أيام، وهي كبيرة عامرة ولها اسوار حصينة، أنظر، أبي عبد الله محمد بن عبد الله المنعم الحميري، المصدر السابق، ص18.

 $<sup>^{7}</sup>$  شقورة، مدينة بالأندلس شمالي مرسية وبها كانت دار إمارة همشك أحد ملوك تلك النواحي و ينسب إليها عبد العزيز بن علي بن موسى الغافقي يكنى أبا الأصبغ ..أنظر، ياقوت الحموي، المصدر السابق، ج3، ص 356.

<sup>. 135–134</sup> ابن الخطيب، الإحاطة، ج1، ص $^{8}$ 

<sup>9</sup> لطفى عبد البديع، الإسلام في إسبانيا، القاهرة، 1958م، ص24.

بينما احترف آخرون صيد السمك وصناعة السفن يقول ابن حزم العارف بأحوال المولدين يلاحظ بأن بعضهم يتخذ لنفسه أسماء عربية وادعى النسب الشرقي، وتوجد بعض الأسر المولدية بأسمائها الإسبانية مثل بني شيركيو وبني قيسى  $^1$  وبني بشكوال  $^2$  وكلهم عاشوا في الحقبة المرابطية المرابطية وكان لهم في الأمور العسكرية أيضا حيث شهد لهم أخبار مأثورة في الثورات على الحرب في الحقبة الأموية لكن على عصبيتهم التي غذتها طبيعتهم الاجتماعية المتدهورة تمكنوا من تأسيس إمارات طائفية في عصر ملوك الطوائف غير أن الاجتياح المرابطي أتى على جل إماراتهم باستثناء بعض الإمارات الثغرية كإمارة بني هود وكانت لهم في أواخر هذا العصر ثورات مولدية كثورة ابن قيسي  $^3$ .

<sup>1</sup> بنو قسى، كان قسى من ولاة القوط وأسلم بعد فتح الأندلس، على يد الوليد بن عبد الملك وكان ينتمي إلى ولائه، ولذلك كان بنو قسى في أول مرة، فكانت حين تحل العصبية بين اليمانية والمضرية، يكونوا في جملة المضريين. لتفصيل أنظر، ابن حزم، المصدر السابق، ص502.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بنو بشكوال، من الخزرج من الأنصار وخرج منهم عدد من المؤلفين في مراكش مثل ابن بشكوال الذي لم نكن نعرف على نسب أجداده شيئا.. أما والده فكان من أعيان البلاد ومن أهل الخير والصلاح.أنظر، ابن بشكوال، الصلة، تحقيق، إبراهيم الأبياري، ط1، دار الكتاب المصري، دارالكتاب اللبناني، القاهرة، بيروت، 1410هـ 1989م، ج1، ص5.

<sup>3</sup> عن هذه الثورة أنظر، أنظر، عبد الله عنان، عصر المرابطون في المغرب والأندلس، القاهرة، 1964م، ص307.

#### المبحث الثالث: الأقليات

وهي العناصر التي شكلت نسبة قليلة من مجموع السكان وجاءت من مناطق بعيدة كالصقالبة والروم والأغزاز واستقرارهم بالمغرب الأقصى في العصر المرابطي وكانوا وجودهم بالمنطقة لسببين إما الاتجار والاستقرار وذلك لما كانت تتعم به البلاد من خيرات أو للسبب الثاني: عن طريق شرائهم من طرف الأمراء للاستعانة بهم وسنتطرق في البداية إلى الصقالبة والروم:

#### المطلب الأول: الصقالبة والروم

أطلق الجغرافيون العرب اسم الصقالبة على سكان البلاد المتاخمة لبحر الخزر بين القسطنطينية وبلاد البلغار، وهم ينسبون إلى قبيل من ولد يافث  $^1$ ، ويذكر ابن عبد البر ديانتهم ثم يقول أن الصقالبة من أمم كثيرة منهم المجوس ومنهم النصارى  $^2$ ، عاشت فئة منهم في المغرب الأقصى نتيجة لمعارك التي خاضها المرابطون بالأندلس والتي خلفت منهم الأسرى فاستغلوا من طرف الأمراء وخاصة في الجانب العسكري للاستفادة من خبرتهم  $^8$  وقد برزت صلتهم بالمغرب

الطفي عبد البديع، المرجع السابق، ص36.

ابن حوقل، المصدر السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{223}</sup>$  إبراهيم حركات، المرجع السابق، ص $^{23}$ 

الأقصى حين أراد يوسف بن تاشفين شراء جماعة منهم بلغت المائتين وخمسين فارسا ليكونوا حرسا له 1.

لعب الصقالبة دورا مهما في المجتمع الأندلسي إذ تمكن بعضهم من احتلال مكانة اجتماعية كما تمكنوا من الحصول على ثروات هائلة واحتياز العقارات  $^2$  "معناه عبد أو رقيق  $^3$ , وهو المعنى " Esclave "ويرجح اسم الصقالبة إلى اسم فرنسي قديم نفسه الذي استعمل فيه الأندلس إذ صار يطلق أولا على أسرى الحروب الذين كانوا يأسرهم الجرمان والسكندنافيون ويبيعونهم للأندلس  $^4$ , ثم اتسع هذا الاسم فأصبح يطلق على كل من لازم المسيحية، فجرت العادة على شرائهم صغارا حتى ينشأوا على الولاء التام للأمير والخليفة فيكسبوا ثقته وأول من استخدمهم الحكم الربضي فكثرت أعدادهم في الحقبة الأموية التي بلغت 15 ألف في قرطبة  $^3$ , واختلفت تسميتهم: وهناك من يسميهم بالارستقراطية، والعبيد  $^6$ .

ونلاحظ خلال العصر المرابطي أن كلمة الصقالبة اختلفت المصادر التاريخية التي أصبحت تستعمل استبدلت بمصطلح الروم، والحشم والعلوج وأحيانا الفتيان وأصبحت تتقدم هاته القوة البشرية من قشتالة وأرغون، إلا أن هناك غموض حول بداية ودخول هؤلاء إلى المغرب والأندلس في الحقبة المرابطية؟ في عهد يوسف أو عهد ابنه على؟

ونجد في ذلك تضارب الروايات: نجد ابن عذارى يذكر: أن يوسف بن تاشفين اشترى جملة من العلج  $^{7}$  ثم بعد ذلك يقول بأن علي بن يوسف $^{8}$  هو أول من أستعملهم، ويذكر إبراهيم القادري

مجهول، الحلل الموشية، ص13، حسن على حسن، المرجع السابق، ص<math>324.

 $<sup>^{2}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  أحمد المختار العبادي، الصقالبة في الأندلس، معهد المصري للدراسات الإسلامية،  $^{1953}$ م، ص $^{3}$ 

المرجع نفسه، ص9.

<sup>5</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الإجتماعي، ص46.

 $<sup>^{6}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

<sup>7</sup> ابن عذاري، المصدر السابق، ص23.

 $<sup>^{8}</sup>$  علي بن يوسف بن تاشفين اللمتوني، أمه أم ولد رومية اسمها منو وتكنى بأم الحسن مولده بسبتة سنة 477هـ، بويع له بعد وفاة أبيه بمراكش لقب بأمير المسلمين بويع 23سنة وملك من بجاية إلى آخر بلاد السوس وملك في القبلة من سجلماسة إلى جبل الذهب في بلاد السودان وملك بلاد الأندلس شرقا وغربا ومن الجزائر ميورقة ومنورقة ويابسة، خطب له على ألفي منبر وثلاثمائة منبر وملك من البلاد ما لم يملكه والده. أنظر، عباس بن إبراهيم السملالي، المصدر السابق، ج9، 9، 9.

القادري أن يوسف اشترى جملة منهم بلغت 240 فارسا مع بعض الجواري<sup>1</sup>، ويقول ابن عذارى "وأركب الجميع فغلظ حجابه وعظم ملكه" "وهو ما أفسره أنه تم هذا الشراء لفرض هيمنته وسلطته وازدياد نفوذه" $^2$ .

أما علي فاستعملهم في وظائف الدولة بما فيه من جباية الضرائب وقيادة الجيش حتى أن عددهم بلغ في الأندلس 4 آلاف سنة(538ه – 1143م)، استعملهم في حراسته ثم استخدمهم ابنه في جيشه لاستغلالهم بتقنياتهم العسكرية، إذا أن البربر كانت طريقتهم في القتال أنهم يعتمدون على الكر والفر.

أما المسيحيون فكانوا يعتمدون على الثبات فربما كانوا بصدد الاعتماد على الطريقة ذاتها لمواجهتهم، والشيء الجدير بالذكر أن البعض منهم اعتنقوا الإسلام، وكان البعض منهم مخلصا لهم والبعض تمكنت الخيانة من نفوسهم<sup>3</sup>.

## المطلب الثاني: الأتراك والأغزاز

هم جنس من الترك بلادهم في أقصى المشرق على تخوم الصين  $^4$  واستعان المرابطون بهم في جيوشهم  $^5$ ، تختلف الروايات حول وجود العنصر التركي ضمن سكان المغرب والأندلس فابن زرع الفاسي والناصري يؤكدان أن يوسف بن تاشفين أدخل الأغزاز ضمن جيشه  $^6$ .

 $^{7}$ بينما دخولهم لم يبدأ إلا في عهد الخليفة الموحدي أبي يعقوب يوسف بن عبد المؤمن سنة (574 سنة (1178 - 1178)، ولا نعرف عن الأدوار الاجتماعية والاقتصادية مما نرجح أن عددهم

 $<sup>^{1}</sup>$  مؤلف مجهول، الحلل، ص $^{25}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن عذارى، المصدر السابق، ص $^{2}$ 

<sup>. 223–222</sup> من ص ص $^{2}$  ابراهيم حركات، المصدر السابق، ص

 $<sup>^4</sup>$  حسن علي حسن، المرجع السابق، ص $^2$ 

ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس، المصدر السابق، +2، ص40، إبراهيم حركات، المرجع السابق، ص223.

ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ص 120، الناصري السلاوي، المصدر السابق، ج $^{2}$ ، ص $^{3}$ .

 $<sup>^{7}</sup>$  أبو يعقوب يوسف بن عبد المؤمن، يوسف بن عبد المؤمن بن على القيسي الكومي أبو يعقوب أمير المؤمنين من ملوك دولة لموحدين في مراكش وهو ثالث فيهم ولد بتمثليل بويع له بأشبيلية وبعد وفاة أبيه بويع له البيعة العامة بمراكش. أنظر، الزركلي، الأعلام، +8، +8، +8، +8 من +8 من

كان قليلا ضمن عناصر المجتمع المرابطي، إلا أنه يقدر في عهد على بن يوسف حوالي مليون $^{1}$ .

#### المطلب الثالث: السودانيون

اختلفت تسميتهم حسب المؤرخون: فنجد ابن خاقان ينعتهم بالزنوج ويعتبر أقدم مؤرخ ذكرهم  $^2$ ، أما أبو حامد الغرناطي فيسميهم" قوقو  $^3$ ، أما ابن القطان فسماهم: "جناوة" استخدم المرابطون في جيوشهم وتنظيماتهم العسكرية وصاروا يكونون فرقة من فرق الجيش  $^5$ .

وقد بدأ هذا الإجراء أمير المسلمين حين عزم على توطيد نفوذه وسلطانه اشترى مجموعة منهم بلغوا ألفين كي يكونوا حرسا لهم  $^{0}$ ، وما يبدو أنهم تكاثروا وتزايدوا بالمدن المغربية، حتى أن الأمير المسلمين علي بن يوسف حين عزم على تجهيز حملة كبيرة لمواجهة ابن رذمير  $^{7}$  بالأندلس أمر أن يجهزوا عددا من السودانيون بسلاحهم للاشتراك في الحرب فيذكر ابن القطان، سنة (523هـ أن يجهزوا عددا من المودانيون بسلاحهم للاشتراك في الحرب فيذكر ابن القطان، سنة (1128هـ المسلمين فخشي أن تكون حركته التي كانت في سنة عشر بين قسط أهل فاس 300 غلام من سودانيون برزقهم وسلاحهم يخرجون من أموالهم ففعلوا  $^{8}$ ، إضافة إلى مشاركتهم في معركة زلاقة حيث بلغ عددهم أربعة ألاف  $^{9}$ ، مما يؤكد أن السودانيين استخدموا بعدد لا بأس به في الجيش المرابطي  $^{10}$  كما برزت نساؤهم في طبخ الطعام لذلك كانوا يشترون النساء منهم الاستفادة من مهاراتهن.

 $<sup>^{1}</sup>$  حسن علي حسن، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص49.

أبو حامد الغرناطي، تحفة الألباب ونخبة الإعجاب، تحقيق، إسماعيل العربي، المؤسسة الوطنية الجزائر، 1989م، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> أبي محمد حسن بن علي بن محمد بن عبد الملك الكتامي المراكشي ابن القطان، نظم الجمان لترتيب ما خلف من الزمان، نشر، محمود على مكي، المطبعة المهدية، ص118.

<sup>5</sup> حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص37، إبراهيم حركات، المرجع السابق، ص222.

 $<sup>^{6}</sup>$  مؤلف مجهول، الحلل، ص $^{13}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ابن رذمير، 435-455ه وهو ملك أراغون أراضي سرقوسطة عام 455ه طلب أميرها المقتدر بن هود العون من حليفه فردنياند فردنياند الأول الذي هب إلى نجدته ووقعت معركة عند بلدة جراودس ..أنظر، العلاقات السياسية بين الأندلس الإسلامية و إسبانيا النصرانية عصر ملوك الطوائف 5ه/11م.

ابن القطان، المصدر السابق، ص $^{8}$ 

ابن خلكان، المصدر السابق، ج7، ص $^{9}$ 

<sup>10</sup> أحمد طه، المرجع السابق، ص162.

يذكر صاحب الاستبصار في مدينة أودغشت يجب منها سودانيات محسنات تباع الواحدة بمائة  $^{1}$ دينار وكذلك استخدامهن كجوار لإعتدال أجسامهن  $^{1}$ .

في الختام نقول أن السودانيين شكلوا شريحة من شرائح المجتمع المرابطي رغم قلتهم وكانوا وثيقي الصلة سواء بنظام المرابطي ونستنج ان دور هذه الفئة في الخدمة الجيش او خدمة العناصر الأخرى من المجتمع، وهذا ما يلمح إلى الطبقية.

# المبحث الرابع: أهل الذمة

لم يحظ أهل الذمة في المصادر التاريخية سوى معلومات قليلة على الرغم من المكانة التي احتلوها في تاريخ المجتمع فنلاحظ عزوف العرب عن التأريخ لهم ولم يشر إليهم سوى بكلمات $^2$ : أهل الذمة لغة: تعنى العهد والأمان والكفالة والحق $^3$ .

أما في الاصطلاح: يقصد بها أهل الذمة غير مسلمين يؤدون الجزية وبمقتضى التزامهم لأحكام الإسلام وقوانينه مقابل إقامتهم 4.

عاشوا تحت حماية المرابطين كطوائف من المسيحيين واليهود الذين تم استخدامهم في الجيش أدخلوا المغرب والأندلس كتجار مقسمين ولا تقتصر على أهل الذمة الذين عاشوا تحت حماية دولة المرابطين بل يشمل كذلك الطوائف الأخرى من المسيحيين واليهود الذين تم استخدامهم دون

 $<sup>^{1}</sup>$ مجهول، الاستبصار، ص $^{216}$ .

أبو الفضل جمال الدين الأتصاري ابن منظور، لسان العرب، تحقيق ومراجعة، عامر أحمد حيدر، عبد المنعم خليل، ط1، دار الكتب العلمية بيروت، 2002م، مج12، ص258.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه، ص221.

<sup>4</sup> عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص47.

أن يخضعوا لأحكام أهل الكتاب وظلوا يمثلون طائفة مستقلة بشؤونها أو مرتبطة بالأمراء عن طريق الخدمات التي كانوا يقدمونها لهم سواء في الميدان السياسي أو الاقتصادي $^{1}$ .

## المطلب الأول: الطائفة اليهودية

# تواجدهم في المغرب الأقصى والأندلس:

 $\frac{1}{-\ln 4}$  المغرب : وجدت طائفة اليهود قبل الفتح في المغرب والأندلس<sup>2</sup>، وقبل الحديث عن أماكن تواجدهم وعن وضعيتهم الاجتماعية والدينية لا بد من الإشارة إلى قلة المادة العلمية عن هاته الطائفة فمن الروايات التي تذكر أن اليهود هاجروا سنة (628م) من اليمن نحو العراق وسوريا وإفريقيا الشمالية واتجهت مجموعات منهم من المغرب الأقصى ونتشير المصادر أن إدريس الأول الما أراد بناء مدينة فاس اشترى الموضع الذي أراد أن يبني فيه مدينته من اليهود بمبلغ خمسة آلاف وخمسمائة درهم أم الما شرع في فتوحاته بدأ بتامسنا التي أخضعها للإسلام أم ومن أماكن تمركزهم "بفاس" الذي وصفها ابن عذارى: "أكثر بلاد اليهود" وتمركزوا كذلك في: مكناسة أم أغمات وإيلان سجلماسة أن وأشار ابن عذارى: إلى وجود مملكة في منطقة السوس عرف ملكها بمزدانة ورغم ما مر بهم من أحداث إلا أنهم بقوا المعرب الأقصى لكن نسبتهم كانت قليلة بالنسبة للأندلس أله .

#### ب-الطائفة اليهودية في الأندلس:

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{48}$ .

<sup>2</sup> أنظر، الملحق رقم3، ص118.

 $<sup>^{3}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> إدريس الأول، هو إدريس بن عبد الله بن الحسن بن علي بن أبي طالب، وأمه عاتكة بنت عبد الملك بنت الحرث بن هشام العاص بن المغيرة المخزومي، أنظر، الجزنائي، المصدر السابق،ص ص 12-14.

 $<sup>^{5}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{75}$ ، أحمد بن القاضي ، جذوة الاقتباس في ذكر من حل من الأعلام مدينة فاس، دار المنصور للطباعة، الرباط، 1973م، ق $^{1}$ ، ص $^{1}$ 0.

 $<sup>^{6}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  أبي عبيد الله البكري، المغرب  $^{115}$ 

<sup>8</sup> البيذق، أخبار المهدى، راجعه، عبد الوهاب بن منصور، ط2، المطبعة الملكية، الرباط، 2004م، ص76.

<sup>9</sup> الإدريسي، صفة المغرب، ص69.

<sup>.149</sup> مبيد الله البكري، المغرب، م $^{10}$ 

<sup>11</sup> ابن عذاري، المصدر السابق، ج1، ص45.

كانت نسبتهم في الأندلس أكثر من نسبتهم في المغرب كما أشرت منذ الفتح الإسلامي برز تواجدهم من العهد القوطي إذ كانوا يتصدرون الأعمال الإدارية والمالية والحسابية فكانوا يتعرضون للمضايقات بتهمة تعاملهم بالربا، لذلك كانوا يلجأون إلى الثورة أحيانا وإلى المؤامرات لقلب موازين الحكم حينا آخر 1، واتتهم الفرصة بعد فتح المسلمين للمغرب سعى يهود الأندلس باتصال بني ملتهم في المغرب حاكم يدعى " EgiKA " يدعو إلى عقد مجمع ديني فأصدر مرسوما ينص مصادرة أملاك اليهود، وفصل أولادهم عنهم في سن السابعة وتربيتهم في أواسط مسيحية 2، وهذا ما أثار غضب اليهود من القوط ووجدوا ضالتهم في الأندلس وتقربهم من المسلمين 3 وزادت مكانتهم في ظل الدولة الإسلامية أما عن أماكن تمركزهم فنلاحظ تزايد عددهم بالأندلس كما أشرت فكانت تتراوح من 20 إلى 30 ألف يهودي على عكس البوادي التي كانت بها أقلية بحكم البعادهم عن العمل الزراعي وتعاطيهم لتجارة وما لوحظ أنهم في مناطق العبور أهم المناطق:

غرناطة  $^4$  التي تمكنوامن الوصول إلى أعلى المراتب في السلطة فأصبحوا فيها أصحاب الحل الحل والعقد  $^5$ ، وأصبحت تدعى بغرناطة اليهود  $^6$ ، كما عرفت أليسانة  $^7$  وطركونة  $^8$  باسم مدينتي اليهود لوجود اليهود بها، فضلا عن قرطبة بها حارة تعرف بحارة، وتبانت أوضاع اليهود هناك من كان ميسور الحال وهناك من كان يعيش حال الأثرياء، وكذلك تباين استقرارهم هناك من سكن قرب المسلمين بل وجاورو حتى المساجد وهناك من أخذ دور بعيد عنهم  $^9$ .

 $<sup>^{1}</sup>$ عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص76، إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص92، أحمد المختار العبادي، المرجع السابق، ص52.

 $<sup>^{2}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  أحمد المختار العبادي، المرجع السابق، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  غرناطة، بفتح أوله وسكون ثانيه ثم نون ثم بعد الألف طاء مهملة ومعنى غرناطة رمانة بلسان عجم الأندلس وسمي البلد بذلك لحسنه. أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج4، ص195.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن عذاری، البیان، ج3، ص264.

 $<sup>^{6}</sup>$  الحميري، الروض المعطار، ص45.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> اليسانة، بلد على مقربة من قرطبة، وكانت بلدا معظم أهلها من اليهود.أنخل جنثالث باثلنيا، تاريخ الفكر الأندلسي، ترجمة، حسين مؤنس، تقديم، سليمان العطار، سلسلة ميراث الترجمة، 2011م، ص402.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> طركونة، بلدة بالأندلس متصلة بأعمال طرطوشة، وهي مدينة قديمة على شاطئ البحر ..أنظر، ياقوت الحموي، المصدر السابق، ج4، ص 32.

و الونشريشي، المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوى علماء افريقية والأندلس والمغرب، تحقيق، محمد حجي، دارالغرب الإسلامي، 1401هـ-1981م، -7، -7، -7.

وضعيتهم الاقتصادية: كانت وضعيتهم مرتبطة بوضع شدة أو رخاء الدولة، قبل التطرق لوضعيتهم في عصر المرابطين نشير إلى وضعيتهم في ملوك الطوائف حيث اشتغلوا المناصب الإدارية والاقتصادية: فضلا عن سيطرتهم على أعمال الصيرفة 1.

إذ كانوا يشكلون موردا هاما لاقتصاد الدولة من خلال الجزية التي تدفع والضريبة عن التجارة<sup>2</sup>، فأصبحوا يشكلون طبقة ثرية في العصر المرابطي حيث صار البعض لهم المال الممدود<sup>3</sup>، مما جعل الأمراء يدفعون ضرائب باهظة من طرف يوسف بن تاشفين التي قدرت "مائة ألف دينار عشرية ثلاثة عشر ألف دينار "<sup>4</sup>.

ونيف وهو ما اعتبره على المؤرخون تعسفا وجورا لليهود غير أن هذا من غير المعقول تصديقه بعد تتبع الأحداث فنجد على بن يوسف سنة (530ه-1136م)، أخذ المعونة من المدن المغربية لتجهيز الجيش فقدمت له فاس لوحدها 20 ألفا<sup>5</sup>، ومن رأيي أن الملثمين لم يكونوا يفرضون الضرائب الباهظة على الطائفة اليهودية فحسب بل عند الحاجة إلى ذلك إلى المسلمين، ولا بد من تقديمها لأنهم عنصر من العناصر المشكلة لمجتمعهم ومشاركتهم في الأمور الإدارية والاقتصادية.

الجانب الاجتماعي والإداري: نلاحظ الصمت في المصادر العربية عن هذا الجانب أن لدينا بعض النصوص والمنشورات التي نشرها ملوك إسبانيا النصرانية حين وقعت الأندلس بين أيديهم تحدثنا عن يهود الأندلس، بالنسبة لحياتهم نجد أنهم كانوا يتمتعون بحرية العيش فكانوا ينتخبون رؤساءهم الذين يرعون أمورهم من أعرفهم في أمور الدين، كما ظهروا بالوثائق الإسبانية بالجماعة وكان كل جماعة يرأسها نفر يدعى "البيرو"، ويسمى أحيانا مقدما أو نعمانا الذي يكلف بأمور طائفته لمدة سنة أما الإدارة الإسلامية في كل ما يتعلق بالضرائب والالتزامات الأخرى كالجزية وإظهار شهادة تشيمها<sup>6</sup>.

<sup>. 1</sup> ابن عذاري المراكشي، البيان، ج8، ص ص264-265.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص74.

 $<sup>^{3}</sup>$ مجهول، الاستبصار، ص $^{202}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{74}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن القطان، نظم الجمان، ص250.

<sup>.81</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص96، عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^6$ 

أما بالنسبة لحياة عيشهم كانت لهم أحياء عرف أحد الأرباض بربض اليهود $^1$ ، وكان اليهود يتعاملون مع المسلمين خاصة في المجال التجاري حيث تشير بعض الفتاوى إلى سكن أحد اليهود قرب منزل مسلم واستقائهما من بئر واحدة بل إن دورهم قرب المساجد $^2$ ، وتنص فتاوى الفقهاء على أن لا تعلو مساكنهم مساكن المسلمين خاصة $^3$ .

أما من ناحية لباسهم فبعض المؤرخين يقولون أنهم منعوا من ارتداء لباس الأخيار، لكن الواقع أنهم تزيوا بزي الأعيان متجاوزين بذلك كل تحذيرات الفقهاء فابن عبدون يذكر: "أن اليهودي كان يرتدي عمامة وخاتما ويجلس في حانوته دون غيار ولا زنار يعرف به"<sup>4</sup>، واعتبرت هاته حالة استثنائية فلباسهم كان من عمامة لا تكون رفيعة الثمن ولا رقيقة الكتان ولا يعظموا أكوام العمائم ولا يجعلوا لها أحناكا وهو العنثون تحت الذقن لأن ذلك من زي العرب، ويجوز لباسهم الخاتم لكن ما رق ولطف قضيبه ويمنعون من النقش على خواتمهم بالعربية وكذلك من لباس اللون الأصفر 5.

الجانب الإداري: فكانت لهم مؤسساتهم القضائية الخاصة التي كانت تعالج فيها قضاياهم دون تدخل الإدارة المرابطية، فكان قاضيهم تحول إليه إيجاز العقوبات والصلاحيات ومن بين القضاة يوسف بن سهل قاضي قرطبة (507ه- 1114م)، أما في حالة قضية فيها خصمان مسلم ويهودي يحول فيها لطرف قاضي مسلم كي يفصل في الحكم 6.

وكان لهم الحظ في الوصول إلى مراكز هامة في عهد علي بن يوسف فبرز منهم الأطباء والمثقفون $^7$ ، والمهندسون اشتغل أغلبهم في التجارة والصياغة وصناعة الحرير والزجاج $^8$  كما

 $<sup>^{1}</sup>$  مؤلف مجهول، ذكر بلاد الأندلس، ص $^{25}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي،  $^{2}$ 

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص101

<sup>4</sup> ابن عبدون، المرجع السابق، ص51.

مباحث في التاريخ الإجتماعي، ص101.

 $<sup>^{6}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{97}$ .

موفق الدين أبي العباس أحمد بن القاسم بن خليفة بن يونس السعدي الخزرجي المعروف ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، دار الفكر، بيروت، 1957م، ج3، ص46.

ابراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص97.

احترفت بعض يهود سجلماسة في صناعة البناء $^1$ ، منهم من اشتغل حرفا حقيرة $^2$ ، ما نلاحظه أن طائفة اليهود اشتغلت حرفا مختلفة.

المجال الثقافي: كان لليهود حرية تعليم أولادهم التوراة والكتابة بالعبرية وغيرها من العلوم التي درسوها على يد شيوخ مسلمين كعلم: الحساب والرياضيات $^{3}$ ، أما بالنسبة إلى عاداتهم فكان يوم السبت يوم عيد $^{4}$ ، وأنهم أثناء دفن موتاهم يخرجون في صمت وخفة في مشيهم نحو المقبرة مما جعلهم محط سخرية ونقد $^{5}$  وطريقتهم مخالفة للمسلمين وما رصدته لنا الأبحاث الأثرية بوجود مقبرة مقبرة شمال قرطبة $^{6}$ ، وكان منهم من يملك العبيد حسب نوازل ابن سهل وبفضل ثرائهم تمكنوا من تكوين رابطة يهودية للافتداء بأسراهم.

ومن هنا نستنتج أن الطائفة اليهودية كانت لها الحظ بالوصول إلى المكانة الاجتماعية ومساهمتهم في المجال الاقتصادي حسنة وعلاقتها مع الملثمين كانت علاقة وطيدة خاصة في عهد علي بن يوسف إلا أن بعض المؤرخين الغربيين يصرون على أن هاته الطائفة تلقت مضايقات من الملثمين.

الوضعية الدينية: كانت لهم الحرية في تطبيق شعائر دينهم غير أنه كان هناك صراع داخلي بسبب الانشقاق المذهبي الذي كانوا عليه فانقسموا إلى قسمين: القرائين والربانيين، بينما تذكر بعض المصادر أن يوسف حاول إدخال اليهود للإسلام<sup>7</sup>، وحسبنا أن يوسف بن تاشفين رغم حماسه الديني المتأجج ورغم استيلاء الصليبين على بيت المقدس في عهده لم يفرض عليهم ذلك بل فضل الغرامة المالية<sup>8</sup>، فنجد يوسف فرض على يهود المغرب في طور الدولة وأكملها على يهود الأندلس لما توسعت الدولة وهدفه من ذلك الأموال للاستعانة بها فوجد يهود اليسانة

<sup>1</sup> أبي عبيد الله البكري، المغرب، ص149.

 $<sup>^{2}</sup>$  الحميري، المصدر السابق، ص $^{306}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص $^{97}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  المقري، المصدر السابق، ج $^{2}$ ، ص ص $^{44}$ –448، عبد الواحد المراكشي، المعجب، ص $^{94}$ .

<sup>5</sup> عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص83.

و إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص98.

<sup>7</sup> مجهول، الحلل، ص81.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> المصدر نفسه، ص81.

المشهورين بثرائهم الفاحش بعد استشارته للقاضي أبي عبد الله محمد بن علي بن التغلبي  $^1$ ، وذلك ما يفسر لجوءه إلى أموال اليهود بدلا من الجانب الديني. وما يشير إلى حرية نشاطهم الديني انتشار بعض المذاهب اليهودية كمذهب القرائين الذي أدخله ابن الطراس إلى الأندلس وتابعت زوجته في ذلك حتى انتشر حتى في المغرب في بعض النواحي كدرعة وفاس ومن مظاهر الحرية الدينية انتشار المراكز الدينية في المغرب وبلغت حرية نشاطهم الديني مع إسحاق الفاسي اليهودي (497هـ-103  $^3$  الذي لعب دورا أساسيا في التكوين الديني ليهود الأندلس ورغم ذلك تؤكد بعض الشواهد التاريخية أن هناك مضايقات تعرض لها اليهود في حياتهم الدينية وعن رواية ابن الزبير أن قاضي المرابطين بفاس منع اليهود من بناء معبد بتلك المنطقة  $^4$ ، وأنهم أجبروا حتى على لباس يخالف زي المسلمين وأنهم يضعون إشارة يتميزون بها كالشكلة للذكور والخلخال للإناث ومنعهم من ارتداء زي الفقهاء  $^5$ .

# دور اليهود في المجتمع المرابطي:

لعب اليهود دورا هاما في المجتمع المرابطي خاصة في المجال الثقافي: لمعت أسماء العديد من المفكرين ومن بينهم إسحاق الفاسي 497هـ الفاسي والسموأل المغربي الفاسي

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش ،مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إسحاق الفاسي اليهودي، ولد إسحاق الفاسي بقلعة حماد بالمغرب الأوسط وكان يدير مركزا يهوديا، كبيرا بفاس، إلى غاية إستقراره بالأندلس في عصر المرابطين، عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص94.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص104.

أبن عبدون، المرجع السابق، ص51.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> السموأل المغربي الفاسي، هو السموأل بن يحي بن عباس المغربي، أثله من بلاد المغرب، كان فاضلا في علوم الرياضية عالما عالما بصناعة الطب، سكن مدة في بغداد ثم أنتقل إلى بلاد العجم ولم يزل بها إلى أخر عمره، وكان أبوه أيضا يشدو شيئا من علوم الحكمة، ونقلت عن خط الشيخ موفق الدين عبد اللطيف بن يوسف البغدادي قال: هذا السموال كان شابا يهوديا ثم أسلم ومات شابا.. وبلغ في العديديات مبلغ لم يصله أحد من قبله، بلغ في الصناعة الجبرية الغاية القصوى، وأقام في ديار بكر وأذربيجان، وكان له رسائل في الجبر يرد فيها على ابن الخشاب الذي كان ينافسه على ذلك، وقال صحاب جمال الدين القفطي ان السموأل لما اتى من المشرق ارتحل منه إلى أذربيجان، وخذم بيت البهلوان وأمراء دولتهم، وأقام بمدينة المراغة وأولد أولادا هناك سلكوا طريقته في الطب، وارتحل إلى الموصل وديار بكر واسلم فحسن أسلامه، وصنف كتابا في إظهارمعايب العيوب، وكذب دعاويهم في التوراة ومواضع الدليل على تبديلها، واحكم ما جمعه في ذلك، ومات بالمراغة قريبا، سنة570ه...أنظر، موفق الدين أبي العباس أحمد بن الخليفة بن يونس السعدي الخرجي المعروف ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، شرح وتحقيق، دكتور نزار رضا، منشورات دار الكتاب الحياة، بيروت، ص 471.

تمكنوا من الوصول إلى مكانة عالية المتمثلة في معرفتهم في مختلف العلوم والآداب العربية التي ترجموها فطوروا بها الفكر اليهودي وممن اشتهر أيضا في الدراسات الأدبية بعد إسحاق الفاسي نجد إبراهام بن عزرا بن المير  $(464-1073)^1$  أما في الفلسفة نجد: يهوذا بن الصمويل هاليقي المعروف بأبى الحسن  $(466-544)^2$ .

أما علوم الرياضة: نبغ فيها السموأل المغربي الفاسيووصف بأنه كان رياضيا بارعا $^{3}$ ، ألف العديد من الكتب الحسابية وكتاب في المياه $^{4}$ ، وبرز العديد من الشعراء يهود نذكر منهم موسى بن عزرا $^{5}$ ... وظهر العديد من الشعراء تميزوا خاصة في فن المقامات والموشحات أشهرهم سليمان سليمان بن زقبال $^{6}$  والموشحات مثل قسمونة $^{7}$ ، ومن بين جهود اليهود في الحركة الفكرية في الترجمة من اللغة العربية إلى العبرية إلى اللاتينية ومن بين المترجمين $^{8}$  موسى السيفادري $^{9}$ .

<sup>1</sup> إبراهام بن عزارا، (465هـ) هو إبراهام بن عزرا بن المير، الذي يسمى في الكتابات العربية أبي إسحاق إبراهيم عبد المجيد يجيد أسباب الترسيل، أنخل جنثالث باثلنيا، المرجع السابق، ص560.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> السمؤال أو يهوذا هاليفي، الذي يكنى أبا الحسن فقد نظم أشعاره في قوالب وموضوعات عربية، ويؤكد من ترجموا له لأنه كان يكتب العربية في جمال نادر، وقد ألف رسالته التي كانت تحت عنوان " الحجة والدليل في نصرة الدين الذليل" ولدينا نسخة في مكتبة أكسفورد، وقد ترجمها إلى العبرية يهودا بن طبون، بأسم" سفر ها خزر" أي كتاب الخزر.. لتفصيل أنظر، جنثالث بالنثيا، المرجع السابق، ص559.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن أبي أصيبعة، المصدر السابق، ص $^{43}$ ، إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{5}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> موسى بن عزرا، كان موسى بن عزرا شاعرا يهوديا، من أهل غرناطة وكان شقيا في حياتهمستغرقا في هواه، ويتغنى في" ديوان ديوان شعره" عن الخمر والمسرة ولذات العيش، على طريقة شعراء العرب، أما كتابه المسمى " المحاورة والمذاكرة" فقد ضاع أصله العربي، ولم تبقى لنا إلا ترجمته العبرية وهو رسالة في فن الكتابة وشعراء اليهود، من أهل الأندلس و أثارهم وهو كذلك يضم أطرافا من العشر العربي، ولديه كتاب أخر أيضا "الحديقة في منعى الإيجاز و الحقيقة"، وقد اندثر أصله العربي ولم تبقى إلا فقرا ت ترجمت إلى العبرية..أنظر: أنخل جانثاث بالنيثيا، المرجع السابق، ص558.

 $<sup>^{6}</sup>$  سليمان بن زقبال، ألف سليمان بن زقبيل أو " سقبيل" مقامة فكهة على طراز مقامات الطراز الحريري. أنظر، المرجع نفسه، 557.

 $<sup>^{7}</sup>$  قسمونة، مولودة بغرناطة تأدبت على يد أبيها فبلغت شانا عظيما في قول الشعر وما كان يميزها شعرها كان يعبر عن العزلة والمعاناة اليومية وخاصة أنها بلغت سن اليأس المقري ، نفح الطيب، ج3، ص530.

ابراهيم القادري بوتشيش، الباحث في التاريخ الاجتماعي، ص107.

<sup>9</sup> موسى السيفادري، كان أول من أذعى في بلاد النصارى، أثناء العصور الوسطى من القصص المستقى من الأصول العربية، هو هو كتاب " تعليم رجال الدين" الذي ألفه بدرو ألفونسو، وأصله يهوي وكان أسمه موسى السيفادري، ثم تتصر سنة 1106م، وتبناه ألفونسو الأول ملك الأراغون الملقب بالمقاتل، وتدل الدلائل كلها أن أنه كتب كتابه هذا في أول الامر باللغة العربية، ثم ترجمه

#### المطلب الثاني: الطائفة المسيحية "النصاري"

قبل التطرق للطائفة المسيحية لا بد من الإشارة إلى نقص المادة العلمية وخاصة إلى الطائفة التي كانت بالمغرب الأقصى بالإضافة إلى تتوع المصطلحات التي استعملها المؤرخون فظ فمنهم من يقول "الروم للتعبير عن كل نصارى الغرب المسيحي بينما استعمل المؤرخون لفظ النصارى $^2$  أو النصارى المعاهدين $^3$ .

أو المعاهدين فحسب  $^4$  فأطلق على نصارى الأندلس المحاربين لفظ "عجم الأندلس"  $^5$  وأطلق البعض عليهم العلوج  $^6$  ونعتهم ابن الأثير: المماليك الإفرنج والروم، أما ابن خلكان ويسميهم المماليك  $^8$  فكيف كانت أحوالهم في المغرب الأقصى  $^9$ 

أحوالهم في المغرب الأقصى: منذ بداية دولة المرابطين بدأت المسيحية تتلقى روافد جديدة من خارج المغرب وتتمثل هذه الروافد في أعداد كبيرة وفدت إلى المغرب للعمل كجنود مرتزقة في جيوش المرابطين<sup>9</sup>، ويمكن أن نفسر ذلك أن نسبتهم كانت قليلة إلا أنه بقيت أقلية صغيرة من السكان تدين بالنصرانية في بعض الجهات من المغرب بعد الفتح الإسلامي للمغرب والأندلس، ونذكر من بين الجهات التى تمركزوا بها فاس<sup>10</sup>.

بنفسه إلى اللاتنيه، وفي هذا الكتاب أورد ثلاث وثلاثين أقصوصة شرقية، ويطبقها على نحو يناسب تعليم لأهل الأدب، على أعتبار أنهم أهل العلم والدرس. أنظر، أنخل جانثالث بالنثيا، المرجع السابق، ص648.

من بينهم ابن عذاري، البيان المغرب، المصدر السابق، ج4، ص102، مؤلف مجهول، الحلل الموشية، ص128.

 $<sup>^{2}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  الونشريسي، المعيار المعرب، ج $^{7}$ ، ص $^{5}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  ابن عذاري، البيان المغرب، ص ص $^{70}$ 

<sup>5</sup> حسين مؤنس، الثغر الأعلى الأندلسي في عصر المرابطين وسقوط سرقسطة في يد نصارى 512هـ، مكتبة الثقافة الدينية، مصر، 1992م، ص129م.

<sup>6</sup> الجزنائي، جنى زهرة الأس، ص23.

ابن خلكان، وفيات الأعيان، ج5، ص51.

 $<sup>^{8}</sup>$  ابن الأثير ، الكامل في التاريخ، ج $^{8}$ ، ص $^{29}$ 

<sup>.72</sup> إبر اهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص $^{9}$ 

<sup>10</sup> الجزنائي، جني زهرة الأس، ص23.

وتامسنا  $^1$ ، بالإضافة إلى بعض المناطق الجبلية الوعرة وظلت مجموعة من النصارى متواجدة إلى حدود منتصف القرن  $^2$ ه، فيقول البكري: "أن إحداها كانت مقيمة بتلمسان خلال الاجتياح المرابطي، ويعتبر أن على بن يوسف هو أول من أدخلهم إلى المغرب  $^2$ ، ومن الملاحظ أنهم كان عددهم قليلا، إلا أنه بدأ عددهم نحو التزايد وجلبهم كمرتزقة في الجيش المرابطي  $^3$ ، حيث بدأ استعمالهم في عهد يوسف بن تاشفين حيث أنه اشترى منهم  $^4$ 240 وكذلك في عهد على بن يوسف بن تاشفين، ثم ابنه الذي صحب معه من النصارى زهاء 4 آلاف من النصارى  $^3$ .

وكان سبب تواجدهم أيضا من الأسرى بحيث خلفت معركة الزلاقة زهاء 20 ألفا وكذلك أثناء محاصرة طليطلة رجع الجيش المرابطي محملا بمجموعة من الغنائم والأسرى $^{6}$ .

مناطق تواجدهم في المغرب الأقصى: تتجلى في مراكش عاصمة الدولة التي اتخذها النصارى أهم مراكز تجمعهم  $^7$ ويعود ذلك إلى أنهم من الحرس الخاص للأمير $^8$ ، أما بالنسبة لطبيعة عيشهم فكانوا يسكنون مساكن خاصة وكانت مزودة بكل المرافق الاجتماعية التي توفر لهم الرفاهية، ففي مراكش خصص لهم حي به حانات وأسواق لبيع الخمور ولحم الخنزير $^9$ .

وهذا ما أفسره أن الملتمين لم يتدخلوا في نمط عيشهم أو فرض أحكام الإسلام عليهمكما كان لهم في حيين في مدينة مكناسة إحداهما يعرف: بدرب الفتيان، أما الثاني: يسمى اسما إسبانيا" درب فيرو $^{10}$  كما تقدر نسبتهم في مكناسة حوالي 3 آلاف من نصاري مبعدين من الأندلس $^{11}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن أبي زرع الفاسي، الأنيس المطرب..، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  أبي عبيد الله البكري ، المغرب..، ص $^{2}$ 

ابراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص72.

ابن عذارى، المصدر السابق، ص23، مؤلف مجهول ، الحلل، ص25.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص131.

أبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، $^{0}$ 

<sup>7</sup> أنظر، ملحق رقم4، ص119.

ابن عذاری، البیان، ج4، ص23، عیسی بن الذیب، المرجع السابق، ص53.  $^8$ 

ابن عذاری، المصدر السابق، ص51.

<sup>.72</sup> إبراهيم لقادري بوتشيش، المرجع السابق، ص $^{10}$ 

<sup>11</sup> ابن عذاري، البيان، قسم الموحدين، ص24.

أما في الأندلس:أما في الأندلس فإن معظمهم استوطنوا غرناطة  $^1$ ، وإشبيلية  $^2$ ، وبلنسية والبيرة وبطليوس وبطليوس وطركونة  $^3$ ، واستقر بعضهم في البادية لزراعة الأرض وكانوا عارفين بأمور الجباية وكانوا يتعاملون مع الملثمين في المجال التجاري خاصة في البيع والشراء رغم تحذيرات الفقهاء لهم من عدم التعامل معهم  $^7$ .

وهو ما أفسره أن علاقتهم مع مرابطي الأندلس كانت حسنة، أما بالنسبة لمراكز استقرارهم فيقول ابن حوقل: "وبالأندلس غير ضبعة فيها الألوف من الناس لم تمتدن وهم على دين النصرانية الروم" أي أنهم سكنوا بوادي الأندلس"<sup>8</sup>.

# التنظيمات الاجتماعية والإدارية:

 $\frac{idln}{idln}$  القضاء: كان لنصارى قضاء خاص، لم تكن الدولة تتدخل في شؤونه إذ خصص لهم قاضيا يعرف بقاضي النصارى ينظر في أمور الجنايات والنزاعات أما بالنسبة للقضية التي تتضمن فيها طرفين مسلما ومسيحيا فلا بد أن يفصل في القضية قاض مسلم طبقا لأحكام شريعة الإسلام 10 من الملاحظ أن المرابطين سلكوا نفس نهج من سبقهم من المسلمين فنرى أنهم شاركوا لهم نفس نظامهما المدني والإداري المتمثل في: نظام "القماسة" الذي كان يتولى إدارته زعيم عجم الذمة  $1^{11}$ ، ويقوم جماعات نصرانية بانتخابه ومن بين القومسات هو: ابن القلاس أ.

ابن عذاری، البیان، ج4، ص77.  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  لطفي عبد البديع، مرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> محمد بن احمد بن احمد بن رشد القرطبي المالكي أبو الوليد ابن رشد ، نوازل ابن رشد، تحقيق، مختار بن الطاهر التليلي، دار الغرب الإسلامي، 1987م، ص142.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الإدريسي، نزهة المشتاق، ص191.

 $<sup>^{6}</sup>$  ابن الخطيب، الإحاطة، ج $^{1}$ ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  ابن رشد، نوازل ابن رشد، -242 ابن رشد، ابن رشد، نوازل ابن رشد، ابن رشد،

ابن حوقل، المصدر السابق، ص106.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص72.

 $<sup>^{10}</sup>$  لطفي عبد البديع، المرجع السابق، ص $^{28}$ .

<sup>11</sup> ابن الخطيب، الإحاطة، ج1، ص103.

يكلف بجمع الجزية المفروضة "censor" أن يكون قومس على كافة المدن بشكل منتظم ويقدمها نيابة عنهم إلى السلطة المركزية $^2$ ، وهناك بعض المشاكل المتعلقة بالطريقة التي تؤدى بها الجزية وهو ما طرحها ابن الحاج في نوازله: فقدر بعض نصارى يدفعونها جماعيا بدل أدائها حسب الرؤوس وفي حالة إذا بلغ أحد من أبنائهم الحلم لا يلزمه شيء لكن إذا مات أحد من رجالهم البالغين فإن قدر الجزية الجماعية يبقى كما هو عليه، وهي طريقة مخالفة للإسلام الذي كانت تعاليمه تدفع عن كل بالغ $^6$ ، أما التنظيمات التي كانت في المغرب الأقصى فكان لها أمينها وقسيسوها ولم تفرض عليهم أية قيود من ناحية اللباس والطعام $^6$ .

المهام الإدارية: نجد أنهم استخدموهم داخل البلاط وفي الحرس والجيش وصناعة الأسلحة وكان من بينهم قادة محنكون أمثال: الريبرتور $^{5}$ , وفي عهد علي بن يوسف تولوا جباية الضرائب فضلا عن اشتغالهم في مجالات أخرى كالطب والتجارة $^{6}$ , وحظوا برعاية من طرف علي الذي كانوا يحبونه بعطفه وصلاته وأنعم عليهم بالذهب والفضة والقصور وإن تعلقه بهم أكثر من تعلقه برعيته.

أما في الأندلس: فقد تعاطوا العمل الزراعي أي أنهم كانوا يجيدون عمارة الأرض أن ألفوسو السادس حمل عددا من معاهدة غرناطة لعمارة أرض طليطلة وعندما تم ترحيلهم إلى المغرب الأقصى اشتغلوا بالزراعة.

المظاهر الحياة الاجتماعية بالأندلس: خصصت لهم مقابر خاصة يطبقون فيها عاداتهم وتقاليدهم في دفن موتاهم ومن بين المقابر التي كانت تدفن بها موتاهم مقبرة الذميين بمكناسة، وكذلك لم يمنعوا من تناول الخمور وبالإضافة إلى تمتعهم بمرافق الحياة الاجتماعية الضرورية فمن فتاوى ابن رشد عدم منعهم من استقاء المياه مع المسلمين بل سمحوا لهم حتى بالخروج في

ابن عذاری، مصدر السابق، ص11.

 $<sup>^{2}</sup>$  حسين مؤنس، فجر الأندلس، شركة العامة للطباعة، القاهرة، 1959م، - 447.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن الخطيب، الإحاطة، ج $^{1}$ ، ص $^{295}$ .

عصمت دندش، المرجع السابق، ص35.

ابن الأبار، الحلة السيراء، حققه وعلق حواشيه، حسين مؤنس، دار المعارف، القاهرة، 1972م، ج2، ص1988.

<sup>6</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص75.

صلاة الاستسقاء 1...ورغم ما تمتعوا به من حريات ورفاهية العيش إلا أن بعض المؤرخين يشيرون إلى أنهم كانوا يعانون من الظلم والجور يقول ابن عذارى: أن مجموعة من مسيحي غرناطة ذهبوا إلى بلاط علي بن يوسف لتقديم شكوى حول التعسف والجور الذي تعرضوا له من قبل عامل المدينة، عمر بن ينالة فلما تحقق من صدق قولهم أمر بسجنه 2.

ويذكر ابن عبدون، منع دخول المسيحيات إلى الكنائس باستثناء أيام الأعياد والاحتفالات بسبب أنهن كن يمارسن الدعارة مع القسيسين ودعوة أهل الذمة إلى الخدمة في أعمال الرذيلة كجمع الزبالة وخدمة الدواب $^3$ , كما منع بيع الكتب إليهم لأنهم كانوا يحرفونها وينسبونها إليهم $^4$ , بل وتدخلهم حتى في لباسهم ومطالبتهم بلباس خاص يختلف عن لباسهم ووضع شارة تميزهم كالشكلة للذكور والخلخال للإناث $^5$ , ومطالبتهم بعدم إظهار الخنزير والخمر في أسواق المسلمين....لكن من رأيي أنه ليس بالصحيح هذا وخاصة بوجود المحتسب الذي كان يراقب السلوكات ويصحح السلوكات المنافية للإسلام.

كما تعرض مسيحيو الأندلس إلى محنة التغريب التي يتم فيها تهجيرهم تعرف: "بمحنة التغريب" إذ تم إبعادهم قسرا التي يحددها ابن عذارى ( 518ه - 1124م) ويوافقه في ذلك ابن الخطيب.

 $\frac{eq}{eq}$  النصارى في المجتمع المرابطي: لعب النصارى دورا هاما في عدة مجالات خاصة في المجال العسكري: فمنهم من تولى قيادة الجيش إلى جانب وظيفة الجباية ومن المحتمل أن يكونوا تقلدوا مناصب أخرى بدليل وثيقة بعثها تاشفين بن علي إلى القضاة والفقهاء يأمرهم بعدم إسداء وظائف الدولة إلى أهل الذمة غير أن هذا القرار جاء متأخرا سنة (538هـ-1144م) حيث كانوا يشكلون قوة لها فاعليتها تتجلى أدوارهم في الحرس السلطاني وأول من استخدمهم علي بن يوسف يوسف وتكمن أهمية ذلك لزيادة فعالية الأمن داخل البلاط بالإضافة إلى مشاركتهم في الجانب السياسي الذي قام به الحرس النصراني ومساهمته لتقديم البيعة للأمير المرابطي الجديد وكان

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{76}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن عذاری، البیان، ج4، ص77، إبراهیم القادری بوتشیش، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

ابن عبدون، المرجع السابق، ص48.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص57.

<sup>5</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص76.

 $<sup>^{6}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{102}$ 

للنساء الروميات دور وشأن أيضا حيث كان له حق اختيار ولي العهد وهو ما نلاحظه من المكانة التي حظي بها داخل البلاط<sup>1</sup>.

أما في الأندلس: لعب النصارى دورا كبيرا خاصة في الجانب السياسي استغلوا تلك الانشقاقات الموجودة في البلاط وانقسموا إلى إمارات مستقلة أما على الصعيد العسكري عملوا على تقوية الجيش المرابطي حيث أدخلوا طرقا جديدة في القتال مختلفة عن المرابطين.

ومما لا شك فيه أن هاته الحاميات لعبت دورا في خنق الثورات حيث يشير ابن خلدون في مقدمته "احتاج الملوك المغرب أن يتخذوا جندا من هذه الأمة المتعودة الثبات والزحف وهم الإفرنج"<sup>2</sup>.

حيث طوروا من الوسائل فاستبدلوا الجمل باستعمالهم للخيول أثناء معركة وتغييرهم من المزاريق إلى الدرقة والدروع..<sup>3</sup>

نلخص في الأخير أن أهم العناصر البشرية التي شكلت خريطة سكان المغرب والأندلس في الحقبة المرابطية تجلت في العنصر البربري الذي مثل السواد الأعظم من سكان حواضر المغرب الأقصى وبواديه على الخصوص ثم يأتي العنصر البربري الذي اتخذ من المدن مستقرا له وبدرجة أقل الأقليات على غرار الصقالبة والروم والعنصر السوداني والأتراك وأهل الذمة من اليهود والنصارى حيث ميزهم ذلك الاختلاف العرقي والديني واللغوي.

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{1}$ 

ابن خلدون، المقدمة، ضبط المتن ووضع الحواشي والفهارس، الأستاذ خليل شحادة ، مراجعة دكتور سهيل زكار، دار الفكر،  $^2$  ابن خلاون، المقدمة، صبط المتن ووضع الحواشي والفهارس، الأستاذ خليل شحادة ، مراجعة دكتور سهيل زكار، دار الفكر،  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إبراهيم حركات، المرجع السابق، ص223.

الفصل الثالث

# الفصل الثالث: طبقات المجتمع المرابطي

المبحث الأول: الطبقة الحاكمة.

المبحث الثاني: الطبقة الوسطى.

المبحث الثالث: الطبقة العامة.

شهد المجتمع المرابطي تتوعا في طبقاته وطوائفه نتيجة لتتوعات الظروف السياسية والاتجاهات الدينية والفكرية التي مر بها المغرب والأندلس بالإضافة إلى تتوع النشاط السكاني الذي أسفر عنه تعددا في أصحاب المهن والحرف مما جعل ذلك تباين في المجتمع المرابطي، يشكلون طبقات مختلفة كل طبقة تشكل لبنة لبناء المجتمع فانقسم المجتمع إلى 3 طبقات: الطبقة الحاكمة، الطبقة الوسطى، الطبقة العامة 1.

## المبحث الأول: الطبقة الحاكمة

المطلب الأول: الأمراء وقادة الجيش

عرف المجتمع تمايزا نتيجة للظروف السياسية والاقتصادية التي كان يعيشها كل من المغرب الأقصى والأندلس:

 $\frac{1-18}{1}$  اتخذوا لقب "أمير المسلمين "وتحاشوا لقب أمير المؤمنين لأنهم كانوا يرون لقب أمير المسلمين لأنه من اختصاص العباسيين أبرز الأسر الحاكمة في العصر المرابطي أسرة يوسف بن تاشفين وبنيه كانت لهم من رياسة المجتمع المغربي  $^2$ ، أول من تلقب بلقب أمير المسلمين يوسف بن تاشفين  $^3$  ومما نلاحظه أن هناك اختلافا بين الجيل الأول والجيل الثاني إذ كان أمراء الجيل الأول، يميزهم روح العصبية وطابع الخشونة والبداوة وتقشفهم من حيث الملبس والمأكل فكان لباسهم الصوف وطعامهم خبز الشعير ولبن الإبل ولحومها  $^4$  وخير مثال يوسف بن تاشفين الذي عاش على نمط حياة البربر  $^3$ .

أي حياة البساطة غير متكافين يعيشون حياة الزهد والتقشف<sup>6</sup>، وما نلاحظه تغير الأحوال بعد ضم الأندلس التي تغلبت عليهم الحياة الأندلسية بمتعتها وبهجتها حيث بدأ بتغير جديد يطرأ عليهم حيث أخذوا مظاهر الأبهة واستعرضوا بها7، وظهر ذلك في عهد على بن يوسف

 $<sup>^{1}</sup>$  جمال أحمد طه، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن على حسن، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  حركات إبراهيم، المرجع السابق، ج $^{1}$ ، ص $^{3}$ 

ابن عذارى، البيان، ج4، ص46، عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص99، ابن أبي زرع الفاسي، المرجع السابق، 40.

محمد سعد الأطلس، تاريخ الأندلس، ط2، دارالأندلس، 1399هـ، ج1، ص $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  حسن أحمد محمود، المرجع السابق: ص 422.

 $<sup>^{7}</sup>$  حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص $^{326}$ .

فتميزوا بالترف فتغير لباسهم ومأكلهم ولم يكن غريبا هذا التغيير لأن علي عاش في بحبوحة العز والترف ولم يكن متقشفا مثلما كان والده ولم يكن غريبا أن يكون الأمراء والقواد أن يسيروا على منواله وأن يعيشوا عيشة الرفاهية فتأنقوا في المأكل والملبس واتخذوا مجالس من الشعراء والمغنين وبدأوا يحيون حياة لا تختلف عن حياة ملوك الطوائف أ، فتأنقوا في لباسهم وقلدوا العباسيين في لباس السواد وحملوا السيوف المحلات أن فشبه بلاطه ببلاط العباسيين وكذلك تميزوا بتشييد القصور فتفننوا في زخرفتهم ويقول ابن خلدون في ذلك : "رجعوا إلى تحصيل ثمرات الملك من المباني والمساكن والملابس فيبنون القصور  $^4$ .

وكان الأمير علي بن يوسف يؤثر النزول كلما حل بالأندلس بقصر "المغروس" المطل على وادي اشبيلية  $^{5}$ , وجلب فنانين من الأندلس في بنائها وزخرفتها وبدت مراكش في أواخر العهد المرابطي زاخرة بهذه الحياة المترفة وامتلأت هاته القصور بالخدم والعبيد الإفرنج والسودان  $^{6}$ , وكان من كثرة عددهم أن كل منهم عمل حسب تخصصه داخل البلاط  $^{7}$ , وأغدق أمراء الثغور على أمراء المرابطين بالهدايا الثمينة والتحف المملوكية فأمير سرقسطة المستعين أحمد بن يوسف المؤتمن وجه رسالة إلى يوسف بن تاشفين وهدية ضمنت  $^{8}$ , كما أن ابن هود ظل يهاديه مما تحصل عليه بيده من الذخائر واليواقيت والجواهر ورفيع الدنانير  $^{9}$ , ومن الأمراء الذين عرفوا بكرمهم وبسط أيديهم" أبو بكر بن إبراهيم صهر علي على بن يوسف وصفه ابن الخطيب  $^{10}$ : أنه كان مثلا في الكرم وآية في الجود، فوصفوا في قصائد الشعراء بعلو الهمم والجلالة وأخلاقهم التي شملت العطاء والخير والتقوى  $^{11}$ ، غير أن

 $<sup>^{1}</sup>$  حسن أحمد محمود ، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  مجهول، الحلل الموشية، ص $^{2}$ ، الإدريسي، صفة المغرب، ص $^{3}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  ابن خلدون، المقدمة، ج1، - ابن خلدون، المقدمة،

<sup>5</sup> عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص113.

<sup>.23</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص132، ابن عذارى المراكشي، البيان، ج $^6$ ، ص $^6$ 

<sup>7</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص132.

ابن الأبار، الحلة السيراء، ج2، ص $^{8}$  ابن الأبار، الحلة السيراء،

مؤلف مجهول، الحلل، ص76.

 $<sup>^{10}</sup>$  ابن الخطيب، الإحاطة  $^{10}$  مج $^{1}$ ، ص $^{10}$ 

<sup>.133</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^{11}$ 

بعض المصادر تشير إلى أن الأمراء منهم من أسرف في ترفه ولهوه وانغمسوا في شرب الخمر والإفراط فيه وتبذير الأموال  $^1$ ، حيث كانت القصور تحتضن الجواري الروميات  $^2$ ، وأنجبوا الأولاد الأولاد منهن  $^3$ ، أما من حيث القيادة والأمور السياسية كانت منحصرة في أسرة الأمير يوسف تحلت بالسيادة في بلاد المغرب والأندلس كما سبق القول ومن أهم القبائل لمتونه التي كانت تحتل مكانة مرموقة بيت قبائل البربر لأن الطبقة الحاكمة تتتمي إليها بالإضافة إلى صنهاجة و جداله ومسوفة ولمطه.

وتجلت مظاهر الترف عند الأمراء في ميدان التعليم إذ جلبوا لأبنائهم بعض المؤدبين لتدريسهم داخل القصور واختاروا لهم أجود المدرسين مثل ابن عبد الواحد اليحصبي الذي انتهى إلى غاية نبيلة من العلم فصار يقرئ أبناء أعيان الدولة بمراكش، وأبي بكر ابن الدوس الذي اشتهر بالإقراء واقتصر بذلك على الأمراء ولم يكن لسواهم ونجد أن يوسف بن تاشفين رغم أنه لم يكن يجيد تعلم اللغة العربية إلا أنه سعى لتعلمها فضلا عن شغفه بمجالسة العلماء ناهيك عن العلماء الذين تحملوا مشقة الرحلة في سبيل العلم وتولى أفراد البيت الحاكم المناصب

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{13}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ عصمت دندش، المرجع السابق: ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  تذكر المصادر أن أمير المسلمين علي بن يوسف بن تاشفين تزوج في سن مبكرة من أحد أقربائه وصار أبا في سن  $^{3}$  أنجب ولده البكر وبعد مدة رزق من جاريته الرومية ضوء الصباح بابنه الثاني "تاشفين". ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق،  $^{3}$  السابق،  $^{3}$  عصمت دندش، المرجع السابق،  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> عبد الواحد اليحصبي، هولب بن عبد الوارث اليحصيبي النحوي ، نظر في الفقه ثم مال إلى اللغة العربية فبلغ منها إلى غاية غاية نبيهة، قرأ عليه اولاد اعيان مراكش. أنظر ، الحافظ جلال الدين عبد الرحمان السيوطي، بغية الوعاة، تحقيق، محمد أبو الفضل إبراهيم، ط1، طبع بمطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاؤه، 1965م، ج2، ص269 أنظر ، المقري، نفح الطيب، ج2، ص532.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن الدوس، محمد بن أغلب بن الدوس سكن المرية مدة، من أبدع الناس خطا وأبدعهم ضبطا ونقلا، اشتهر بالإقراء واقتصر ذلك على الأمراء ولم ينحط لسواهم وكان عظيم التحول كثير التجوال لايستقر في بلد ولا استقر اخر عمره بأغمات، وبها مات وكان له شعر بديع يصونه أبدا ولا يمد به يدا. أنظر، ابن خاقان، مطمح الأنفس ومطرح التأنس في ملمح أهل الأندلس، تحقيق، محمد علي شوباكة، دارعمار ومؤسسة الرسالة، 1983م، ص300، أنظر، أبي عبد الله محمد بن محمد بن عبد الملك الأنصاري الأوسي المراكشي، الذيل والتكملة، تحقيق، دكتور إحسان عباس و دكتور محمد بن شريفة ودكتور محمد عواد بشار معروف، ط1، دار الغرب الإسلامي، تونس،2012م، ج4، ص146، أنظرأيضا، ابن الخطيب، الأعلام، ج4، ص50، الحميدي، جذوة الاقتباس، ص254.

<sup>.</sup> أبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي،  $^{6}$ 

العليا وقيادة الجيش وتتدرج تحت الطبقة الخاصة الوزراء والكتاب وهما وظيفتان يصعب الفصل بينهما 1.

الحياة في الأندلس: إن أمراء في الأندلس تغلبت عليهم الحياة الأندلسية بمتعتها وبهجتها ومسرتها فعاشوا حياة لا تختلف عن حياة الملوك الطوائف التي كانوا يحيونها  $^2$ ، واتخذ الأمراء المرابطون وقوادهم من القصور الحسان منزلا لهم وتفنن المهندسون في بنائها وزخرفتها وهذا دليل أكد على مدى ثراء والترف في عهدهم ومن القصور الجميلة البديعة التي كان أمير المسلمين على بن يوسف يثر النزول بها كلما حل بالأندلس مثل "قصر المغروس" المطل على وادي اشبيلية  $^{8}$  ويقول المقري في ذلك عدد القصور الكبير بغرناطة بأربعمائة دار وثلاثون وعدد ديار أهل الدولة آنذاك ستة آلاف دار وثلاثمائة  $^{4}$ .

ب- قادة الجيش: احتل قادة الجيش مكانة مرموقة في الهرم الاجتماعي للدولة اعتمد اقتصادها على موارد الغزو و الحروب ...

فنجد اهتمام الأمراء بذلك من بينهم يوسف بن ناشفين منذ اللحظة الأولى بتنظيمه فبلغ عددهم في عهده 100 ألف رجل $^{5}$ ، فكان يغدق عليهم بالعطايا والأرزاق وحسب مقولة ابن خلدون  $^{6}$  "حاجة الأمراء إلى صاحب السيف... فيكون أرباب السيف حينئذ أوسع جاها "، ومن مظاهر ترفهم إقامتهم بالقصور والدور الفخمة بجوار الأمراء ولم يكونوا يختلطون بالعامة الناس إذ كانت لهم إقامة في مراكش بهذا الصدد يذكر ياقوت الحموي عن تلمسان "هما مدينتان إحداهما قديمة وحديثة اختطها الملثمون ملوك المغرب بحيث سكن فيها الجند وأصحاب السلطة  $^{7}$ ، ومن المكانة التي حظوا بها تغني الشعراء بهم  $^{8}$ ، وكان لهم قاضي مخصص لهم

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{134}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص133.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المقري، نفح الطيب، مج1، ص540.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المصدر السابق، ص135.

 $<sup>^{6}</sup>$  ابن خلدون، المقدمة، ج2، 507.

باقوت الحموي، المصدر السابق، ج2، ص401.

<sup>. 136</sup> أبراهيم القادري بوتيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^{8}$ 

أيضا يسمى قاضي العسكر وقد استغل هاته الوظيفة  $^1$  عبد الرحيم بن إسماعيل  $^2$  في عهد تاشفين بن على  $^3$ .

#### المطلب الثاني: أصحاب الوظائف الحكومية الكبرى

أ- الوزراء والكتاب: بحكم تداخل وظيفتي الوزراء والكتاب فتوجب على ذكرهما معا:

يقول ابن خلدون: خطة الكتابة "هي إحدى الصنائع التي تؤدي إلى مخالطة الملوك فلها بذلك شرف ليس كغيرها<sup>4</sup>.

كان للمرابطين بعض الوزراء المركزيين وآخرون إقليميون فالوزراء المركزيين يقيمون في مراكش بوصفها عاصمة البلاد أما الإقليميون فهم وزراء تابعون للأمراء المحليين بالأندلس مراكش بوصفها العضاء السلطة الحاكمة ينتمون إلى ولاة الأمر وذلك ما فعله يوسف بن تاشفين حينما اتخذ سير بن أبي بكر  $^{6}$  وزيرا له ، وتبرز أهمية الكاتب والوزير حين تثبت عود الدولة ويشرع الأمراء في تحصيل ثمرات الملك من الجباية، فيكون أرباب الأقلام أوسع جاها وأعلى رتبة وأعظم نعمة وأقرب إلى السلطان مجلسا  $^{7}$ ، ونجد ازدهار خطة الكتابة في عهد على

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{13}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الرحيم بن إسماعيل، قاضي عسكر ابن تاشفين يروى عن أبي علي و يروى عن أبو العباس أحمد بن عمر بن افرند" وقات بخطه أن الفقيه قاضي العسكر عبد الرحمان بن اسماعيل، كان قاضيا في أمير المسلمين بمدينة سلا، أنظر، أبي علي حسين بن محمد ابن الأبار، المعجم في أصحاب القاضي الصدفي، تحقيق، إبراهيم الأبياري،  $^{1}$ 1، دار الكتاب المصري، القاهرة، 1989م،  $^{2}$ 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> تاشفين بن علي (539هـ-1145م)، هو تاشفين بن علي بن يوسف بن تاشفين اللمتوني، أبو العز صاحب المغرب من ملوك ملوك دولة الملثمين، فكان شجاعا بطلا تولى أيام أبيه غزو الأفرنجة، بالأندلس سنة (520ه)، فعبر البحر وأفتتح حصونا في طليطلة، وظفر في معركة فحص الصباب وأحتل مدينة كركي.. لتفصيل أنظر، الزركلي، الأعلام، ج2، ص82.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن خلدون، المقدمة، م1، ص432.

حركات إبراهيم، المرجع السابق، ج1، ص190.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سير بن أبي بكر، بن تاشفين الأمير الكبير من أمراء المرابطين، وهو ابن اخي يوسف بن تاشفين وأحد قواده وأعظم رجاله، وهو الذي استنزف ملوك الطوائف عن عروشهم، وكانت له مقامات صدق الجهاد في الأندلس ولاسيما في معركة الزلاقة، وفي سنة اربع و خمسمائة فتح مدينة شريش وبطليوس ويابرة واشبونة وجميع بلاد المغرب الأندلس، وفي سنة سبع وخمسمائة توفي في بأشبلية ودفن بها، وهو الذي دخل على المعتمد على الله في اشبلية. أنظر، العباس بن إبراهيم السملالي، المصدر السابق، ج10، ص162.

<sup>7</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص138.

علي بن يوسف بعد أن توطدت أركان الدولة وذلك ازدهرت الكتابة وذلك ما يذكره ابن الآبار: وفي دولة أبيه إشارة إلى علي بن يوسف أنه نقص في العلوم والآداب وكثر النبهاء وخصوصا الكتاب  $^1$ ، وذلك لحاجة الدولة المرابطية تجلت في ضرورة توجيه الأمر للرعية وإرسال الرسائل للملوك والسهر على قوائم المستحقين وما يتطلبه من حسابات دقيقة ولاتساع المساحة لنقل الأخبار سواء في أيام السلم أو الحرب  $^2$ ، ولأهمية هذا المنصب توفرت شروط له: وضعها ابن خلدون ابن خلدون بقوله: " يختار صاحب هذه الخطة من أرفع الناس ومن ذوي المروءة والحشمة والنباهة في العلم  $^8$ .

حظي الكتاب والوزراء بمكانة من طرف الأمراء ومنحهم العطايا والهدايا التي بفضلها كانوا يعيشون حياة الترف والبذخ $^4$ ، إذ تم استقدامهم إلى بلاط مراكش بأعداد وافرة حتى اجتمع على على بن يوسف من أعيان الكتاب والبلاغة ما لم تبلغه إلى مدينة أخرى ويقول المراكشي في معجبه " أن الدولة المرابطية شبهت ببغداد " $^5$ ، ومنهم من ذاع صيته مثل أبي الخصال "كان أديبا وفصيحا " استعمله ولاة لمتونه في الكتابة بفاس و مراكش  $^9$  وعبد المجيد بن عبدون  $^7$  عبدون  $^7$  تميز ببلاغة شعره  $^9$  وأبى بكر المرخى  $^8$  ، الذي ليس لسلطان المغرب الملثم مثله يتحلى عبدون  $^7$  تميز ببلاغة شعره  $^9$  وأبى بكر المرخى  $^8$  ، الذي ليس لسلطان المغرب الملثم مثله يتحلى

1 المرجع نفسه، ص138.

 $<sup>^{2}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خلدون، المقدمة، م $^{1}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن الخطيب، الإحاطة، ج1، ص220.

عبد الواحد المراكشي، المصدر السابق، ص ص255-256. إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص38

أبو الخصال، مولده غير معروف بالضبط نشأ بشقورة ودرس بقرطبة وهو من رواة الحديث بالإضافة إلى تضلعه في الأدب. الأدب. أنظر، إبراهيم حركات، المرجع السابق، ص192.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> عبد المجيد بن عبدون، عبد المجيد بن عبدون الفهري اليابري، الوزير الكاتب أبو محمد، بقية مشايخ الكتاب الأدباء العلماء وأحد فحول من الشعراء المقدمين عند الملوك والرؤساء، وكان أحد رؤساء الأدب لقائمين بعلم العرب، الحافظين للخبر ومعاني الشعر واللغات، قرأعنه الناس كثيرا، وحملو عنه كتب الغريب والأداب وغير ذلك، وكتب أخيرا للأمير المسلمين علي أيده الله، ثم أنصرف لبلده وتوفي بها سنة سبع وعشرين وخمسمائة. أنظر، القاضي عياض، الغنية، تحقيق، ماهر زهير جرار، ط1، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1982م، ص174.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> أبي بكر المرخي، قالي لي القاضي أبو محمد بن عبد الله بن عيسى بن عبد الله بن احمد ابن أبي حبيب الشلبي لما قدم من الإسكندرية حاجا سنة 527هـ، ولم يقدم علينا من الأندلس أحدا مثله وصاني أبو جعفر أحمد بن محمد بن عبد العزيز بن المرخي لما ودعني أن أخذ الإجازة له فأجزت له قال اب أبي حبيب: أنه من أهل المعرفة بالحديث وليس بالأندلس أحدا مثله، مثله قال: وابن عمه أبو بكر اللخمي من الكتاب الكبار وله الشعر، وترسل مدون وليس عند سلطان المغرب الملثم أحد مثله،

يتحلى الوزراء باسمه وتشرف الكتابة باسمه  $^1$ ، ومنهم من عاش فترة خمول حتى تم استدعاؤه من طرف الأمراء مثلما فعل يوسف بن ناشفين حين تم استدعاء ابن القصيرة  $^2$  وولاه كتبه ودواوينه ورفع من شأنه حتى أنساه زمانه  $^3$ .

#### ب - الولاة:

إلى جانب الأمراء وقادة الجيش والكتاب والوزراء فقد احتل الولاة بدورهم مركزا اجتماعيا ضمن الطبقة الخاصة حيث كانوا ينسبون إلى الأسرة الحاكمة ومؤسسات الدولة  $^4$ ، كانوا يعينون من لمتونه خاصة ومن صنهاجة عامة  $^5$  وهكذا تولى كل من الأندلس بالنيابة كل من علي بن يوسف و تاشفين بن علي وإبراهيم بن تاشفين  $^6$  قبل أن يتولى الملك وكان بالمغرب نواب عاملون عن أمير المسلمين يقيمون بفاس فممن تولى هذه النيابة تميم بن يوسف وأبو عبد الله بن الحاج  $^7$ ، فكانوا يعيشون حياة الترف فتأنقوا في بناء القصور وملأوها خدما وعبيدا وجواري وتقننوا في مأكلهم وملبسهم  $^8$ ، إلا أن منهم من مارس الرشوة في عمله والاختلاس مما نتج لهم الطريق للمزيد للكسب والثراء وهذا ما يؤكده ابن رشد: عما قام به أحد الولاة بالصحراء من

ومثل أبي مروان أبي الخصال هدا أخر كلام لأبن أبي حبيب. أنظر، الحافظ أبي طاهر أحمد بن محمد السلفي، معجم السفر، تحقيق، عبد الله عمر البارودي، دار الفكر، 1993م، ص158.

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{138}$ .

ابن القصيرة، محمد بن سليمان، أبو بكر بن القصيرة، روى عنه أبو الوليد هشام بن يوسف لقيه بمراكش سنة 492هـ، وكان كاتبا بارعا مجيد الخط كتب عن أبي يعقوب يوسف بن تاشفين اللمتوني وذكر فيه أيضا ابن خاقان أنه غرة في جبين الملك ودرة لا تصلح إلا لذلك السلك باهت بيه الأيام وتاهت في يمنيه الأقلام وأشتملت عليه الدول اشتمال الكمام على النور. أنظر، أبي عبد الله محمد بن عبد الملك الأنصاري الأوسي المراكشي، المصدر السابق، ج4، ص247، أنظر، ابن خاقان، قلائد العقيان، 305.

 $<sup>^{3}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، المصدر السابق، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> جمال أحمد طه، فاس في عصري المرابطين والموحدين، دار الوفاء، الإسكندرية، دس، ص165.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> إبراهيم حركات، المصدر السابق، ج1، ص196.

أ إبراهيم بن تاشفين (541ه-1147م)، هو بن علي بن يوسف بن تاشفين اللمتوني، أبو أسحاق أخر ملوك دولة المرابطين، كان مع أبيه في قتاله للموحدون، ووجهه أبوه إلى مراكش بعد أن ولاه وبعد مرور شهر توفي أبوه، فبويع له في مراكش سنة (539هـ). تفصيل أنظر، الزركلي، الاعلام، ج1، 34، 34.

الناصري السلاوي، الاستقصا، ج2، ص57.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المرجع السابق، ص143.

اغتصاب واختلاس أموال أهالي المنطقة لتقديم هدية لأحد الأمراء المرابطين أ، ناهيك عن الإقطاعيات التي نعموا بها ولم يجدوا غضاضة في معاداة المرابطين وموالاة خصومهم الموحدين من أجل الحفاظ عليها أو من البديهي انعكاس الوضع المادي على الوضع السياسي وانعكاسه على الحياة الاجتماعية حيث توسعت سلطتهم لدرجة وصلت بهم إلى تخليص السجناء أقل من السجن وإطلاق سراحهم ألل أله .

ج  $\frac{-}{}$  مشرفو المدن : إلى جانب الأمراء والكتاب والوزراء حظي رجال الجهاز المالي بمكانة مرموقة ومميزة في المجتمع المرابطي وخاصة مشرفو المدن المكلفون بجمع الضرائب حيث أن أحد مشرفي مدينة فأس كان له حظ عظيم حتى لم يكن في زمن الحشم أعظم منه وقد كان اليهود ممن تولوا هذا المنصب بكثرة  $^{6}$ .

#### المطلب الثالث: الفقهاء والقضاة

لقد احتل الفقهاء مكانة رفيعة ضمن الطبقة الخاصة في العصر المرابطي لكون هذه الدولة قامت على أساس ديني ودعوي وإصلاحي والتعاليم التي وضعها عبد الله بن ياسين باعتباره منشئ الدولة الروحي ومؤسسها فهكذا من الطبيعي أن يحتل فقهاء المالكية بمكانة هامة في بلاط يوسف بن تاشفين<sup>7</sup>، يذكر المراكشي " عظم أمر الفقهاء لأن أمرائهم لم يكونوا يقطعون أمرا ولا يبتون في صغير الأمور ولا كبير إلا بحضور أربعة فقهاء فبلغ الفقهاء لذلك مبلغا عظيما .. فكثرت ذلك أموالهم واتسعت مكانتهم "8، ومن أول من التحق بالبلاط المرابطي

ابن رشد، فتاوى ابن رشد، تحقيق، المختار بن الطاهر التيلي، دار الغرب الإسلامي، لبنان، 1987م، ص1028.

المرجع السابق، ص42. المرجع السابق، ص42.

 $<sup>^{3}</sup>$  مثال عن ذلك: والي بلنسية أبو بكر بن عبد العزيز تمكن من إطلاق سراح محمد إسحاق بن ظاهر وتخليصه. أنظر، عبد الملك الأنصاري الأوسى المراكشي، الذيل والتكملة، ج $^{3}$ ، ص $^{5}$ 20.

<sup>4</sup> عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص108.

البيذق، أخبار المهدي بن تومرت، ص 24.  $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

مدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص328.

 $<sup>^{8}</sup>$  عبد الواحد المراكشي، المعجب، ص $^{130}$ 

المرابطي الفقيه أبو بكر المرادي $^1$ ، واتصل بأبي بكر بن عمر $^2$ ، واستطاع أن يكسب ثقته فاتخذه وزيرا ومشاورا وطلب منه أن يؤلف له كتابا في أصول الحكم لكتاب السياسة في تدبير الإمارة $^3$ .

كما عرف يوسف بن تاشفين بتعلقه بالفقهاء وإكرامهم و إجزال العطايا لهم  $^{4}$ ، أجرى عليهم الأرزاق من بيت المال طوال أيامه  $^{5}$ ، كما أن ابنه كان شديد التعظيم والإجلال لهم، وعند إصدار أحاكمه لا بد من حضور أربعة من الفقهاء  $^{6}$  ومدحهم الشعراء فتكدست الأموال لديهم فأخذوا يسرفون بكل أنواع البذخ والترف  $^{7}$  والجاه الذي اكتسبه الفقهاء عن طريق التحالف مع النظام المرابطي حازوا على الثروات وأملاك عقارية مما جعلهم يعيشون في رفاهية وسعة من المال مما مكنهم من احتلال المراتب الأولى ضمن المجتمع المرابطي فمن بينهم: الفقيه محمد بن الحسن بن كامل ابن الفخار (ت539 ه - 1145م)  $^{8}$ ، وأحمد بن جعفر بن سفيان المخزومي (ت 566ه - 1176م) وغيرهم من الفقهاء...الخ.

أبو بكر المرادي، هو أبو بكر محمد بن الحسن المرادي له كتاب الإشارة في تدبير الإمارة توفي (489هـ)...أنظر، ياقوت الحموي، معجم البلدان، ج1، 0...

أبو بكر اللمتوني (480هـ –1078م)، أمير مرابطي تولى الحكم سنة 540هـ، ثم تتازل عنها ليوسف بن تاشفين...ابن عذارى عذارى المراكشى، البيان، ج4، ص ص -14.

 $<sup>^{3}</sup>$  عصمت دندش، المرجع السابق، ص $^{2}$  عصمت دندش، المرجع السابق، ص

<sup>4</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، الإسلام السري في المغرب العربي، دار سينا لنشر، 1955م، ص143.

ابن أبي زرع الفاسي،المصدر السابق، ج1، ص137.

 $<sup>^{6}</sup>$  حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المرجع نفسه، ص328.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> محمد بن الحسن بن الكامل بن الفخار ، محمد بن الحسن المالقي ، أبو عبد الله ابن الفخار ، صاحب نصف الربض كان اديبا اديبا محسنا كاتبا ، عظيم الجدة شهير اليسار ، لم يكن نظيره سعة الحال وكثرة المال ، وكانت بينه وبين بني حسون منازاعات ضيقو فيها عليه حتى سيق إليهم مصفدا ، فلم يزل يستعطفهم حتى أعفو عنه توفي سنة 539هـ أنظر ، أبي عبد الله بن محمد بن عبد الملك الأنصاري الأوسي المراكثي ، المصدر السابق ، ج4 ، 178

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> أحمد بن جعفر بن سفيان المخزومي، هو أحمد بن محمد بن جعفر بن سفسان المخزومي شقري أبا العابد، روى عنه أبو عمرأحمد بن هارون بن عات ويوسف بن عبد الله بن عياد ، كان رجلا فاضلا خيرا ، من بيت قديم النباهة، ذا حظ من قرض الشعر ، مال إلى التصوف والزهد وانتابه أهل الخير فأنفق عليهم أموالا جليلة وكان من أهل الثروة واليسار ، وأدركته وحشة من الأميرمحمد بن سعد فخلع دعوته وضبط بلده اخر سنة 566هـ، فادى ذلك إلى محاصرته الطويلة ولم ينفس عن أهله إلا موت ابن سعد في رجب 567هـ، فنالو بذلك إثرة عند أبى يعقوب بن عبد المؤمن فما بعده من عقبه من الولاة. أنظر ، أبى عبد الله

أما بالنسبة لحياتهم ومكانتهم الاجتماعية فكانوا يعيشون حياة الترف والرفاهية وذلك بفضل اتصالهم بالبلاط المرابطي والاستفادة من كرم وجود الأمراء الذين قربوا جل الفقهاء إليهم وأجزلوا العطاء إليهم أ، فسكنوا القصور الفخمة وناهيك عن تملكهم العبيد وتأنقهم في المأكل والمشرب ، وبلغت ثروتهم أن يبنوا المساجد ويوقفوا الديار عليها أ، ومنهم من تبرع لبناء سور إشبيلية ، ونظرا لثرائهم الفاحش اتجهت أنظار الشعراء إليهم للمدح وللكسب ومن بين أبرز الفقهاء الذين كتب عنهم الشعراء طمعا في عطائهم وكرمهم: الفقيه " أبو حمدين " الذي وصفه ابن بسام أبو حمدين هذا وقتنا غرة الزمان الزاهية وآية الإحسان الباهرة ومدحوا كذلك الفقيه أبا أمية ، ومدحهم للفقيه أبي بكر العربي  $^7$  ومنهم من اتخذ للرشوة سبيلا له فالفقيه أبو غالب عبدري أطلق أخاه من السجن مالقة مقابل ألف دينار رشوة  $^9$ .

محمدبن محمد عبد الملك الأنصاري الأوسي المراكشي، المصدر السابق، ج1، ص578، أنظر أيضا، ابن الأبار، التكلمة، تحقيق، عبد السلام الهراس، دار الفكر، بيروت، 1415ه/1995م ج1، ص 164.

<sup>1</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص 134.

 $<sup>^{2}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي المعروف ابن الأبار، الحلة السيراء، ج2، ص936. المقري، نفح الطيب، مج3، ص332.

 $<sup>^{4}</sup>$ عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{4}$ 

ابن بسام الشنتريني، الذخيرة، م2، ص839.

ابن سعيد المغربي، المغرب في حلى المغرب، حققه وعلق عليه، شوقي ضيف، ط4، دار المعارف، القاهرة، (دس ن)، 46.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> أبا بكر العربي، هو محمد بن أحمد بن بكر العربي المعافري المكنى بأبي الأشبيلي توفي سنة (543هـ) وجاء في مدحه: فحلها أي الأندلس والنفوس إليه متطلعة ولأبنائه متسعة فناهيك من الحظوة ما لقى ومن الرفعة سما....المقري، المصدر السابق، ج2، ص34 ، أنظر، أحمد بن القاضى المكناسى، المصدر السابق، ص ص261– 262.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> أبو غالب عبدري، هو الفقيه أبو الربيع سليمان بن أحمد بن علي بن أبي غالب العبدري الكاتب، من أهل دانية سكن مراكش بعد ما تجول في الأندلس، وكان أبوه أحمد وجده علي، ولبيتهم نباهة، وكان له في القضاء مالقة. لتفصيل أنظر، أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي ابن الأبار، المقتضب من تحفة القادم، تحقيق، إبراهيم الأبياري، 1983م، ص 183.

<sup>9</sup> المصدر نفسه، ص183.

ولا مراء أن هذه الثروة الواسعة إلى جانب الجاه الذي احتموا به أعطاهم مكانة اجتماعية أصبح لهم دور حتى في الحياة السياسية وخير دليل أن يوسف بن تاشفين استشار الفقهاء حين أراد عبور الأندلس وأخذ منهم رأي الموافقة بالدخول  $^1$ .

وأصبحوا يدخلون المدن دخولا رسميا يشبه دخول الأمراء وما يؤكده النويري أنهم كانوا يبدون يبدون رأيهم بالأمور المتعلقة بالحكم فيقول عن فقهاء الأندلس الذين قالوا ليوسف بن تاشفين لا يجب طاعتك حتى يكون لك عهد من الخليفة أبى العباس أحمد المستظهر بالله  $^{3}$ .

أما بالنسبة للقضاة : كان لمنصب القضاء أهمية كبيرة في عهد المرابطين كما أنهم كانوا يعينون من كبار الفقهاء كابن رشد وابن حمدين في الأندلس و عياض السبتي وعبد الملك مصمودي من المغرب وكان من مهام القضاة في مجال القضاء قبل إن يقدمها الوزير إلى أمير المسلمين وكان تعينهم في عهد المرابطين لا يستند إلى عصبية قبلية كما فعلوا في تعيينهم للعمال حتى أن أغلب القضاة لم يكونوا من صنهاجة وذلك لتطبيق أحكام الكتاب والسنة والابتعاد عن التمييز العنصري اتسمت إجراءاتهم بالبساطة والسهولة ولكنهم منحوا القضاء رتبة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن خلكان، المصدر السابق، ص ص280–281.

 $<sup>^{2}</sup>$  إبراهيم القدري بوتشيش ، المرجع السابق، ص $^{145}$ .

<sup>3</sup> النويري لنويري شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب(733ه/1333م)، نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق، عبد المجيد، دار الكتب العلمية، لبنان، 2004م، ج24، ص150.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن رشد، " 520-هـ595 "محمد بن أحمد بن رشد أبو وليد فيلسوف قرطبة من كبار فقهاء الأندلس وقضاتها عني بكلام أرسطو وترجمه إلى العربية وزاد عليه زيادات كثيرة صنف له 50كتابا منها" فلسفة ابن رشد" " التحصيل في اختلاف مذاهب العلماء" "الحيوان" درس على أجلة علماء الأندلس كأبي جعفر بن رزق وأبي العباس العذري وغيرهم وجه عنايته نحو الفقه وأصوله على مذهب مالك تولى قضاء قرطبة في عهد على بن يوسف 511ه ثم أعتزل عن منصبه في 515ه ... أنظر، باقر أمين الورد، معجم علماء العرب، راجعه، كوركيس عواد، عالم الكتب، مكتبة النهضة العربية، 1406ه –1986م، ج1، ص505، إبراهيم حركات، المرجع السابق، ج1، ص205.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عياض السبتي، عياض بن موسى بن عياض اليحصبي من أهل سبتة يكنى بأبي الفضل قدم الأندلس طالبا للعلم فأخذ بقرطبة على أبي عيد الله بن محمد بن علي بن حمدين وأبي الحسين سراج أبي عيد الملك سراج وأجاز له أبا علي الغساني..وهو من أهل التفنن في العلم والذكاء واليقظة ببقي بلده مدة كبيرة حمدت سيرته ثم نقل إلى قضاء غرناطة فلم يطل أمده بها.. .أنظر، أبو القاسم بن خلف بن عبد الملك بن مسعود بن موسى ابن بشكوال، المصدر السابق، ج2، ص74.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> عبد الملك مصمودي، عبد الملك مصمودي ويكنى أبا مروان، ولتي قضاء الجماعة بمراكش في أول الدولة اللمتونية، ودخل الأندلس غازيا، واستشهد في واقعة الزلاقة، بمقربة بطليوس يوم الجمعة لنصف من رجب، وقيل الموفى في العشرون منه سنة تسع وسبعون واربعمائة.أنظر، ابن الأبار، التكملة، ج3، ص224.

عظيمة كسبوا منها الأموال واتساع مكاسبهم وكان تعيينهم عن طريق أمير المسلمين أو نائبه  $^{2}$ .

وكان قاضي مراكش وقاضي قرطبة يدعى بقاضي الجماعة كان للقضاة مكانة هامة حيث كان أمير المسلمين ونوابه يستشيرون القضاة في تعيين غيرهم من القضاة وكان من اختصاصه العزل وتعيين العمال وكان للقاضي مستشارون واتخذ هذا النظام منذ عهد علي بن يوسف بن تاشفين وكان من هؤلاء الأربعة اثنان يلازمان القاضي أثناء إصدار أحكامه واثنان يختصان بالمشورة للمتنازعين 4.

1 إبراهيم حركات، المرجع السابق، ص200 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص200.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> قاضي الجماعة، يعتبر منصب قاضي الجماعة من أرفع المناصب القضائية في الأندلس كان صاحبه يشرف على القضاء في جميع أنحاء الأندلس وكان يتولاه إلا من كانت له الكفاءة عالية في القضاء وكان قاضي الجماعة يتمتع بسلطات واسعة منهم أبو القاسم أحمد بن محمد بن عبد العزيز التغلبي..أنظر، على محمد الصلابي، المرجع السابق، ص161.

 $<sup>^{4}</sup>$  إبراهيم حركات، المرجع السابق، ص $^{200}$ .

# المبحث الثاني: الطبقة الوسطى.

المطلب الأول: أصحاب الوظائف الحكومية المتوسطة.

اشتملت تحت هاته الطبقة المشتغلون في أجهزة الدولة كصاحب الأحكام وصاحب المدينة والمحتسب.

صاحب الأحكام: كان يعين بصك، ويشترط أن يكون رجلا خيرا عفيفا عالما محتسبا في علوم الوثائق ووجوه الخصومات وأن لا يكون مرتشيا ولا يميل ولا يخاف خوفة لائم بالإضافة إلى الجرأة في الأحكام أ، ولصاحب الأحكام أجرة تضرب له من بيت المال كما له أعوان يتراوح أعدادهم من 7 إلى 10 وهذا لتفادي وقوع اعتراضات وخصومات حول حكم أصدره ويتقاضون أجرة يومية مقابل عملهم وتختلف أجرتهم حسب مكان عملهم في المدينة أو البادية 2.

<u>صاحب المدينة</u>: اشترط فيه أن يكون فقيها شيخا لأنه موجود في موضع حساس ولا يفتقد أثر من الأمور الكبار إلا بعد معرفة القاضي والسلطان بذلك<sup>3</sup>، كما له أعوان ولا يسمح لهؤلاء بدخول بيت أحد لا بالليل ولا بالنهار إلا بأمر القاضي أو السلطان نفسه بالإضافة إلى الحرس العرفاء الذين يستعينون بهم<sup>4</sup>.

المحتسب: وكل إليه وظيفة مراقبة الأسواق وتأديب المتلاعبين بالأسعار ولا بد من أن يتوفر للمحتسب شروط منها: أن يكون رجلا عفيفا خيرا حتى لا يتعاطى الرشوة وأن لا يكون من الطبقة الدنيا، أن ديوان الحسبة من أهم الدواوين الدولة وليس بعد خطة القضاء أشرف من

<sup>1</sup> ابن عبدون، المرجع السابق، ص11.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص ص $^{11}$ 

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 17.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص ص17– 18.

خطة الحسبة  $^1$ ، ولا بد أن يكون عارفا بأصناف المعيشة وحيل التجار حتى يعرف من الغش أثناء عملية البيع  $^2$ .

#### المطلب الثاني: التجار وأصحاب المهن

تتوعت الطبقة الوسطى بين شرائح اجتماعية مختلفة كالتجار والصيارفة وأصحاب الحرف والمهن الحرة كالأطباء والمهندسين وأصحاب الوظائف المتوسطة:

أ-التجار: كونوا طبقة اجتماعية حيث كانوا همزة وصل تربط الإنتاج بالاستهلاك وعن طريقهم يتم البيع والشراء وقد زخرت المدن المغربية كمراكش و فاس و طنجة و سبتة و أغمات و سجلماسة وغيرها من المدن المغربية بالمشتغلين بالتجارة<sup>3</sup>، ويمكن أن نقسم التجار إلى قسمين تجار الحملة وتجار الجملة:

تجار الحملة: أولئك الذين يقومون بشراء ما تتتجه البلاد من مواد وتصدرها إلى الخارج وفي نفس الوقت الاستيراد وما تحتاجه البلاد من بضائع وبيعها إلى تجار التجزئة<sup>4</sup>.

 $\frac{1}{1}$  تجار القوافل: أولئك الذين إشتغلوا بالتجارة في الصحراء قد اهتموا بجلب الذهب والجلود والعاج مقابل بيع الملح والنحاس وآلات الحديد في العديد من الأقطار خاصة بلاد السودان المعروفة بالذهب والعاج  $^{5}$ ، والتجار الذين يدخلون بلاد الأندلس من أرفه الناس وأكثرهم أموالا  $^{6}$ .

تجار الجملة: الذين اقتصرت رحلاتهم على المدن المغربية وقد كسب هؤلاء التجار أيضا أموالا وعقارات من وراء هذه التجارة<sup>7</sup> ومن المدن المغربية والأندلسية المعروفة بالتجارة نجد مدينة سلا التي امتازت بسعة الأموال، والطعام بها رخيص جدا وقد عرفت أيضا بتجارة السمك ذي الجودة العالية لتوفرها على الوديان، حيث كانت توجهات التجار وجهت الأندلس

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص167، أنظر، السقطي، رسالة في أداب الحسبة، نشر ليفي بروفيسال، باريس، 1931م، ص5.

 $<sup>^{2}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  حسن على حسن، المرجع السابق، ص $^{3}$ 

<sup>. 160</sup> م القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص 160.

ابن خلدون، المقدمة، ج1، ص86.

<sup>7</sup> الإدريسي، صفة المغرب، ص66.

الذين كانوا يقصدونها بكثرة لتلبية حاجياتهم من مختلف السلع الإضافة إلى المرية كانت في الأندلس قبلة المشتغلين بالتجارة وقد وصف أهلها بأنه لم يكن بالأندلس أيسر من أهلها مالا وأتجر منهم في الصناعات وأصناف التجارة  $^2$ .

وكذلك قرطبة لهم أموال كثيرة وأحوال واسعة<sup>3</sup>، ومن بين العلاقات التجارية في المغرب الأقصى وغيرها من البلدان وفي مقدمتها منطقة جنوب الصحراء، كان التجار يستوردون الذهب والجلود والعاج وغيرها من بضائع غانة ويصدرون إليها الملح والنحاس المسبوك والآلات الحديدية المصنوعة<sup>4</sup>.

ووصف الإدريسي مدى ثراء أهل أغمات في عهد المرابطين بقوله: ما منهم رجل أي من أغمات يسفر عبيده ورجاله إلا في قوافله المائة والسبعون والثمانون حملا كلها موقرة ولم يكن في دولة الملثم أحد أكثر منهم أموالا...  $^{5}$  وكان تجار سجلماسة أيضا بهذا الثراء فمن منهم كان كان له صك على آخر مبلغه أربعون ألف دينار  $^{6}$ ، ويقول ابن سعيد عن تجار سبته " وفيها أي سبته التجار الأغنياء الذين يبتاعون الركب الكبير بما فيه من بضائع الهند وغيرها بصفقة واحدة  $^{7}$ ، وقد ذكرت بعض النوازل حدوث مشاكل بين التجار والوكلاء أو بين الشركاء  $^{8}$  وقد عانى التجار سواء في المغرب أو الأندلس في أواخر الدولة المرابطية من الضرائب الباهظة التي كانت تفرض عليهم من طرف السلطة على كل أنواع السلع وعلى كل أصناف التجار، يقول الإدريسي كانت القبالة على كل شيء يباع أو جل كل شيء على قدره " ولعلى هذا الارتفاع الضرائب من سبب حروبها ونفقات الجند المرتفعة  $^{9}$ .

<sup>.</sup> الماريخ الاجتماعي، ص160 التاريخ الاجتماعي، ص160

 $<sup>^{2}</sup>$  الإدريسي، المصدر السابق، -0.00

<sup>.</sup> المصدر نفسه، ص211، إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^3$ 

<sup>4</sup> الإدريسي، صفة المغرب، ص66، حسن على حسن، المرجع السابق، ص344.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الإدريسي، صفة المغرب، ص66.

<sup>6</sup> حسن على حسن، المرجع السابق، ص344.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المرجع نفسه، ص344.

 $<sup>^{8}</sup>$  ابن رشد، المرجع السابق، ج2، ص $^{8}$ 

<sup>9</sup> الإدريسي، صفة المغرب، ص70.

ناهيك عن تعرض التجار إلى قطع الطرق لقد كان التجار بالإضافة إلى أنهم في بعض الأحيان يصابون بكوارث تقضي على تجارتهم وتتبدل أحوالهم من الرخاء اليسير إلى الفقر والاحتياج وذلك نسبة لما حدث سنة 533 ه بمدينة فاس حيث وقع حريق كبير بسوق المدينة دمرت فيه النيران كثيرا من أقسام السوق<sup>1</sup>.

يمكننا القول في الأخير أن التجار كانوا شريحة من الطبقة الوسطى إذ كانوا يمثلون همزة وصل بين المنتج والمستهلك حيث كان يتم بفضلهم عملية البيع والشراء وسد حاجيات الرعية آنذاك.

<u>ب</u>- أصحاب المهن الأخرى: إلى جانب التجار لا بد التطرق إلى أصحاب المهن الأخرى التي شكلت هي الأخرى شريحة ضمن الطبقة الوسطى:

كان المرابطون يسعون إلى التأنق في الجانب العمراني وذلك بكثرة بناء القصور والبساتين وحرصهم على جلب الماء والإكثار من الحدائق مما يتطلب بذلك اهتمامهم بالمهندسين ويسعون إلى جلبهم من الأندلس حظوا برعاية وتشجيع الأمراء وذلك ما ناله المهندس الأندلسي عبيد الله بن يوسف من أمير المسلمين يوسف بن تاشفين الذي قام هذا المهندس باستجلاب المياه لمراكش بطريقة هندسية ذكية بواسطة الآبار المربعة فاستحسن ذلك أمير المسلمين من فعل عبد الله بن يوسف المهندس وأعطاه أموالا وأكرم مثواه 2.

كما شملت هاته الفئة على الأطباء غير المرتبطين بالبلاط المرابطي حيث مارسوا مهنتهم في حوانيت خاصة وانتشروا في المدن المغربية والأندلسية ومن بين الأطباء الأندلسيين ابن جوشن الأزدي، أبو الصلت أمية بن عبد العزيز بن أبي الصلت $^{3}$  الذي يعد من أكابر الفضلاء

. 168 الإدريسي، صفة المغرب، ص68، إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^2$ 

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن قطان، المصدر السابق، ص  $^{246}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> أبو الصلت أمية بن عبد العزيز بن أبي الصلت، هو من بلد دانية، من شرق الأندلس وهو من أكابر الفضلاء، في صناعة صناعة الطب وغيره من العلوم وله التصانيف المشهورة والمأثر المذكورة، قد بلغ في صناعة الطب مبلغا لم يصله اليه غيره من الأطباء، وحصل من معرفة الأدب ما لم يصله غيره من الأدباء، وكان أوحد في العلم الرياضي، متقنا لعلم الموسيقى، جيد اللعب بلعود، فصيح اللسان، جيد المعاني، وأتى أبو الصلت من الأندلس إلى مصر وأقام بالقاهرة مدة، ثم عاد إلى الاندلس بعد ذلك، وكان دخوله للقاهرة سنة عشر وخمسمائة ولما كان في الإسكندرية حبس بها. أنظر، ابن أبي أصيبعة، المصدر السابق، ص 501.

في صناعة الطب كما اتخذ سليمان بن عبد الرحمن العبدري مهنة الطب مصدرا لعيشه  $^1$ . وأحمد بن عبد الله اللخمي القرطبي  $^2$  وإبراهيم بن الصواف الحجري الشاطبي  $^3$  وأحمد بن عبد الله بن موسى القيسى الإشبيلي  $^4$ .

وتعاطى بعض اليهود كذلك مهنة الطب من بينهم: السموأل وأبو جعفر بن منادي ويهوذا هاليقي $^{5}$ ، أما بالنسبة لمكانتهم الاجتماعية فقد عاشوا حياة الاستقرار بفضل معاشهم ومنهم من اشتهر وأقبل الناس عليه ومنهم من لم يحالفه الحظ وغادروا الأندلس إلى آفاق أخرى كابن الصلت $^{6}$ .

#### المطلب الثالث: الصيارفة والسماسرة.

#### أ- الصيارفة

شريحة من شرائح الطبقة الوسطى تكمن مهنتهم في التيسير على المسلمين ولا بد للصيرفي أن يكون عالما بأحكام الصرف لأن باب الصرف ضيق ليس كغيره فكثيرا ما يفتح

 $<sup>^{1}</sup>$ عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد بن عبد الله بن مضاء اللخمي القرطبي، ابن مهند بن عمير اللخمي قرطبي جياني الأصل تأدب في العربية بأبي بكر بن سليمان، بن سمحون و أبي القاسم عبد الرحمان بن رماك ودرس عنده كتاب سبيويه، وأبو القاسم بن بشكوال من شيوخه أيضاً، روى عن خلائق منهم أبو بكر بن الشراط ومحمد بن عبد الله القرطبي ومحمد بن عبد النور ..وخلائق لا يحصون كثرة من جلة أهله وكان مقرئا مجودا، محدثا مكثرا قديم السماع، واسع الرواية، وعاليها، ظابطا لما يحدث به، نشأ منقطعا إلى طلب العلم، وعني بأشد العناية بلقاء الشيوخ و الأخذ عنهم فكان أحد من ختمت به المائة السادسة من أفراد العلماء و أكابارهم، ذاكر لمسائل الفقه، عارفا بأصوله، متقدما في علم الكلام، ماهرا في كثير من علوم الأوائل كالطب والعلوم والحساب..ثاقب الذهن متوقد الذكاء..أنظر، ابن فرحون، المصدر السابق، ص120.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابراهيم ابن الصواف الحجري الشاطبي، إبراهيم ابن ابي الفضل ابن صواف الحجري من أهل شاطبة، روى عن أبي عمر بن عبد البر، وأبي الحسن بن سيدة، وكان من أهل المعرفة للغة العربية والأداب، وتجول في البلاد معلما بها، وعنه أخذ بن إبراهيم بن خفاجة، وله في المدح ثم تعلم الطب وقعد بطنجة للعلاج فيها، واستقر أخر عمره بمدينة فاس سنة ست وخمسمائة وتوفي في حوالي ست وخمسمائة. أنظر، أحمد بن القاضي المكناسي، المصدر السابق، ج1، -88

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> أحمد بن عبد الله بن قيسي الاشبيلي هو أحمد بن عبد الله بن موسى القيسي الأشبيلي أبو العباس، روي عن أبي بكر بن عبد الله ابن العربي، وكان من أهل العفاف والزهد، معرفوا بلصلاح والخير، ولي الصلاة والخطبة بجامع سلا، وكان ذا بصر بالطب، توفي بمدينة فاس سنة 571ه. أنظر، أبي عبد الله محمد بن محمد بن عبد الملك الأنصاري الأوسي المراكشي، المصدر السابق، ج1، ص367.

 $<sup>^{5}</sup>$  ابن أبي أصبيعة ، المصدر السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  إبن الأبار ، المقتضب، ص $^{6}$ 

باب الربا والعملات تختلف من مدينة لأخرى وعلى سبيل المثال نجد عملة المغرب تختلف عن عملة الأندلس من حيث الشكل والوزن مما دعا الصيارفة إلى اللجوء إلى طرق التحايل وكسب الأموال $^1$ ، تمكن الصيارفة من تحقيق أرباح هامة بفضل مهنتهم هاته $^2$ ، ويؤكد ابن عبدون عن هذا الغش والربا بقوله: أن اختلاف السكك يدعو إلى فساد النقد والزيادة في الصرف $^3$ .

#### ب - السماسرة:

عرف السماسرة أيضا من الطبقة الوسطى إذ كانوا يمثلون دور الوسيط بين البائع والمشتري وكانوا يكسبون الأرباح بهاته الطريقة $^4$ ، وازداد نشاط السماسرة داخل الأسواق بكثرة المغارم والضرائب التي كانت تفرض على التجار بحيث قام التجار استخدام السماسرة لبيع سلعهم مقابل المال يأخذه السمسار $^5$ ، وقد وقعت خلافات بين السمسار والتجار بسبب مطالبتهم الأموال مع التجار في الأسواق ووصل منهم العمل تاجرا وسمسارا في آن واحد، والراجع أن دولة المرابطين في عهد علي بن يوسف كانوا يعرفون دخل التجار عن طريق السماسرة ومن ثم تقدر في المغارم الواجب فرضها على التجار وتجنبا لدفعهم تلك المغارم أو تخفيفها يكون الاتفاق مسبقا مع السماسرة $^6$ .

حصيلة القول مما سبق نلاحظ أن الطبقة الوسطى رغم مكانتها الاجتماعية التي تبوأتها بفضل تلك الثروات التي حازت عليها عن طريق تحقيق الأرباح كالتجار أو بطرق غير شرعية كالصيارفة والسماسرة ورغم ذلك فإن هاته الطبقة ظلت بعيدة عن بذخ وترف الطبقة الخاصة.

 $<sup>^{1}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص ص  $^{1}$ 

<sup>.</sup> أبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^2$ 

ابن عبدون، المرجع السابق، ص58.

<sup>4</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص164.

 $<sup>^{5}</sup>$  الونشريسي، المصدر السابق، ج $^{5}$ ، ص $^{32}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

#### المبحث الثالث: الطبقة العامة

يرجع سبب تسميتهم بالطبقة العامة إلى كثرتهم وعدم الإحاطة بهم وبذلك اختلفوا عن الطبقة الخاصة ولم يكن اختلافهم عن الطبقة الخاصة لكثرة عددهم فقط بل بكونهم ليسوا أصحاب سلطة 1.

## المطلب الأول: الصناع والفلاحون

أ-الصناع: يعتبر الصناع من بين أهم فئات الطبقة العامة التي لا يمكن الاستغناء عنها وذلك بسبب الدور الكبير الذي لعبته وساهموا نظرا لهاته الأهمية يقول المقري:" أن الجاهل الذي لم يوفقه الله للعلم يجهد أن يتعلم صنعة ويربأ بنفسه أن يرى فارغا على الناس"<sup>2</sup>، واعتبر أن الصنعة أول ما يجب على الإنسان تعلمه بعد معرفته بدينه باعتبارها مصدرا للرزق، إن نشاط هؤلاء الصناع يزدهر ويتطور مع اتساع العمران وتطور المدن وكثرة السكان وهذا ما يتفق مع ما ذهب إليه ابن خلدون في حديثه عن العلاقة بين تطور الصنائع وتطور العمران البشري بقوله: إن الصنائع دائما تكمل بكمال العمران الحضري وكثرته 8.

لذا كان الإقبال الكبير للعامة على تعلم الصنعة وعليه فلا غرابة من تكليف أهل السوس و أغمات ونسائهم وصبيانهم التصرف والتكسب<sup>4</sup>، ويقول صاحب الاستبصار من أنه شاهد بأم عينيه الأطفال الصغار وهم يشتغلون بالأرجاء<sup>5</sup>، أي أن الإنسان الذي لم يكن متعلما أو ذا صنعة يستحسن له أن يتقن صنعة من الصنع ليسترزق منها وتكون له أجرة من ورائها ويتنوع الصناع والحرف في العصر المرابطي.

فقد قسمها إلى قسمين ابن خلدون القسم الخاص بالأسر والمعاش ضروريا كان أو غير ضروري كالخياطة والجزارة والتجارة والحدادة و أمثالها القسم الثاني، هي خاصية الإنسان

 $<sup>^{1}</sup>$  جمال أحمد طه، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المقري، نفح الطيب، ج2، ص106.

ابن خلدون، المقدمة، ج1، ص427.

أبي عبيد الله البكري، المصدر السابق، ص $^{4}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  مؤلف مجهول، الاستبصار، ص $^{5}$ 

كالوراقة والتجليد والغناء  $^1$ ، وأشتهر صناع المغرب والأندلس بحذق الصناعات اليدوية فأهل الأندلس صينيون في إتقان الصنائع العملية وأحكام المهن  $^2$ ، فكان لأهل فاس اليد الطولى في صناعة المخروطات الخشبية والنحاس، مما لا شك فيه أن بناء مدينة مراكش توجب استدعاء العديد من الحرفيين والصناع أغمات وتشير المصادر إلى تنوع الصناع في هاته الحقبة فهناك الحداد والخياط والحائك والتجار وصانع أعمدة السيوف والسكاكين  $^3$ .

وضعيتهم الاجتماعية: كان الصناع والحرفيون أحسن حالا في المرحلة الأولى من الحكم المرابطي بفضل الأمن الذي كان يعم المغرب والأندلس وما صحب ذلك من حاجة الدولة إلى الصناعات الحربية خاصة<sup>4</sup>، وأنهم لاقوا التشجيع والحماية إلا أن بعض النوازل تذكر ما تعرض له الصناع والحرفيون من مضايقات من قبل المحتسب<sup>5</sup>.

وقد كان احتكاك الصناع في المغرب بصناع الأندلس الأثر الكبير في تتوع وازدهار هاته الصناعات نظرا لتطورها في الأندلس آنذاك $^{6}$ ، من بين المدن المغربية مدينة إيجلي $^{7}$ ، اختصت اختصت بصناعة السكر والنحاس المسبوك $^{8}$ ، واشتهرت المرية بطراز الحرير $^{9}$ ، كما عجزوا عن عن كراء الحوانيت لمزاولة عملهم ومنهم من اشتغل بمنزله $^{10}$ ، واختص أهل غرناطة بصناعة ثياب الحرير، ومدينة المرية في أيام الملثمين كان بها من كل الصناعات وكان بها من طراز الحرير... (800) طراز الحلل $^{11}$ ...الخ

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن خلدون، المقدمة، ج $^{1}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>2</sup> محمد بن أيوب ابن غالب، فرحة الأنفس من تاريخ الأندلس، مجلة معهد المخطوطات العربية، القاهرة، 1955م، ص283.

 $<sup>^{3}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^{171}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص172.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص172.

 $<sup>^{6}</sup>$  الإدريسي، المصدر السابق، ص $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  إيجلي، هي قلعة حصينة في بلاد المصامدة من البربر بالمغرب في جبل لا يغيب فيه الماء ولا يركبه الموج. ياقوت الحموي، الحموي، المصدر السابق، ج1، ص ص-287.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> البكري، المغرب..، ص162.

<sup>9</sup> الإدريسي، المصدر السابق، ص197.

<sup>10</sup> مجهول، الاستبصار، ص188.

<sup>11</sup> عبارة عن نشيج حريري على خيوط الذهب. أنظر، السيد عبد العزيز سالم، تاريخ المرية الإسلامية قاعدة الأسطول الأندلس، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، 1984م، ص157.

ونلاحظ أن الصناع يشكلون جزءا مهما من الطبقة العامة في المجتمع المغربي الأندلسي في عصر المرابطين وذلك بفضل حرفهم وإتقانهم للصنائع التي كانوا يستفيدون منها آنذاك وكانوا يشكلون عدة طوائف:

طائفة صانعي الثياب: وتضم عدة حرف تقوم على تحويل المواد الخام على الملابس القطنية والصوفية وغيرها من أنواع الملابس<sup>1</sup>، ومن الصناع من يستغل نسيج المادة الخام ومن ومن بين هؤلاء أبو الربيع سلميان عبد الرحمن بن المعز الصنهاجي المعروف بالسلماني<sup>2</sup>، وكان زاهدا ورعا سكن سلا يحترف النسيج ثم يأتي بعد ذلك صانعو الثياب وهم الحاكة ومنهم أبو العباس الحباب<sup>3</sup> الذي كان يعمل خياطا بمدينة مراكش توفي سنة (592ه – 1196م).

طائفة البنائين: وقد إشتغل في البناء جماعة كبيرة من الصناع نتيجة الحركة العمرانية التي شهدتها البلاد من كثرة بناء المساجد والمدارس والمنازل مما استلزم قيام جماعات بالبناء، بالإضافة إلى عدة طوائف منها طائفة السلاح وصانعو الخبز وصانعو الورق...

أبو الربيع سلميان عبد الرحمن بن المعز الصنهاجي، هو أبو ربيع بن سليمان عبد الرحمان، بن المعز الصنهاجي المعروف بالتلمساني أخذ عنه أبو بكر بن خلف، وأبو العباس بن أحمد المعروف بالحصار، وكان زاهدا ورعا، سكن سلا كان محترفا بالنسيج.. لتفصيل أنظر، أبي زكرياء يحي ابن أبي بكرمحمد بن محمد بن محمد ابن الحسن ابن خلدون، بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، طبع بمطبعة بيير بونطانا، الجزائر، 1903، +1، -38.

 $<sup>^{1}</sup>$  حسن علي حسن، المرجع السابق،  $^{347}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو العباس الجباب المقعد، من أهل مراكش، كان يعمل خياطا يأكل من كد يمينه وكان عبدا صالحا توفي عام اثنين وتسعين وتسعين وخمسمائة، دفن في تاغزوت، قال عنه أبا موسى عيسى بن أبي عيسى السوسي:" يقول أن بت يوما مع أبو العباس الجباب رأيته يقوم في جوف الليل إلى ورده ليصلي" فقلت له : ما هذا؟ فقال لي: "أكتم علي". أنظر، أبي يعقوب يوسف بن يحي التادلي عرف بابن الزيات، التشوف إلى رجال التصوف وأخبار أبي العباس السبتي، تحقيق، أحمد التوفيق، ط2، مكتبة الإسكندرية، 1990م، ص 295.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص347.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص347، ابن غازي، الروض الهتون، الرباط، 1952م، ص12.

الحنطة تذهب النفوس والأموال و بها تملك المدائن والرجال وببطالتها تفسد الأحوال $^{1}$ ، ويقول ابن خلدون "تحصيل الرزق وكسب من النبات في الزرع والشجر لاستخراج الثمرات، أي أنها كانت وسيلة للرزق وكفيلة بضمان الفرد عيشه $^{2}$ .

تعددت وتتوعت المحاصيل الزراعية بالمغرب والأندلس وإقبال العديد من العامة عليها وهذا ما يؤكده الحميري بوجود 400 رحى أو أكثر  $^{3}$ 0 ، تتوعت المحاصيل الزراعية فنجد فاس تميزت بكثرة الخص و الأرجاء وكثرة البساتين  $^{4}$ 0 ، والفواكه وجمع الثمار واشتهرت مكناس  $^{5}$ 1 بكثرة الزيوت، أما في الأندلس فاشتهرت المرية بكثرة الفواكه والبساتين كان الفلاحون يعانون من نقص المياه فسارعوا إلى حفر الآبار وبناء المخازن لحفظ مياه الأمطار  $^{6}$ 0.

# المطلب الثاني: صغار التجار أو الباعة المتجولون

شكلت هاته الشريحة قطاعا عريضا ضمن الطبقة العامة ويأتي على رأس هاته الشريحة التجار الصغار الذين يبيعون السلع بالتقسيط ويسدون حاجيات السكان من مطالبهم اليومية<sup>7</sup>.

فهي محاولة المكسب بقيمة المال وبشراء السلع بالرخص وبيعها بالغلاء وأينما كانت السلعة $^8$ ، وكانت السلع تعرض في الأسواق فكان لكل نوع من أنواع التجارة سوق باسمه $^9$ ، وكانت لسلع التجار تختلف من الخضر والفواكه التي ترد من القرى القريبة المغربية والأندلسية وما يجاورها تتشر باعة اللحوم من بقر وماعز وغنم $^{10}$ ، كما كان لتجار الأحذية شارع خاص بهم يعرف

ابن عبدون، المصدر السابق، ص5.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خلدون، المقدمة، ج1، ص408.

<sup>3</sup> الحميري، المصدر السابق، ص434.

 $<sup>^{4}</sup>$  المصدر نفسه، ص $^{2}$  المصدر نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مكناس، هي مدينة بالمغرب في بلاد البربر بينها وبين مراكش 14 مرحلة مشهورة بالزيتون...أنظر، ياقوت الحموي، المصدر السابق، ص181.

 $<sup>^{6}</sup>$  جمال أحمد طه، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

<sup>.174</sup> أبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، 0.174

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ابن خلدون، المقدمة، ج1، ص420.

<sup>9</sup> ابن عبدون، المرجع السابق، ص43.

<sup>.32</sup> من المرجع نفسه ، ص43-43، السقطى المرجع نفسه ، ص43-43

باسم سكة الإسكافيين 1 وهناك من انتصب في دكانه لبيع الأطعمة كبائعي الإسفنج والهريسة ويسميهم الإدريسي بالدخانيين ونظرا لارتفاع ثمن كراء الدكاكين فرض على الباعة التجول في الطرقات لكسب رزقهم، إلا أن أعوان المحتسب كانوا يطاردونهم في الطرقات 2، إلا أن هناك كثير من الباعة توجهوا إلى الغش والتحايل ومن بينهم باعة العبيد أكثر تحايلا للزبناء 3، كما وضعت شروط لهؤلاء الباعة يلتزمون بها ومنعوا من البيع قرب المساجد ومنع بائعو السمك واللحم من أخذ الربح الكثير وفي هذا الصدد يقول ابن عبدون "يجب ألا يترك بائعو اللحم والحوت وغير ذلك أن يربحوا ربحا كبيرا فضلا عما تعرض له الباعة من مضايقات 4 وقد تنوع الباعة والتجار الذين وجدوا في كل من المغرب والأندلس من خبازين وبائعي اللحوم والحوت وأنواع المطبوخات 5 كما نشط تجار المغرب والأندلس في تجارة الحبوب لأنها تقوت العامة 6.

#### المطلب الثالث: المهمشون

شكلت هاته الطبقة من المتسولون والعاطلين والشحاذين والسحرة... غير ذلك نقصد بهم الشرائح الاجتماعية غير المنتجة التي نشأت عن تحولات اقتصادية واجتماعية المجتمع المرابطي وازدياد حركة البذخ والترف $^7$  وعجزت السلطة عن إدخالهم وإدماجهم في المجتمع وذلك بسبب الفوارق الطبقية التي كانت فهذه الشريحة من أصول اجتماعية فقيرة ومظلومة ومن بين هاته الفئات:

أ-المتسولون: في هذا الموضوع أشار ابن عبدون في قوله: لا يجب أن يترك ساع يسعى يوم الجمعة في داخل الجامع ويتخطى رقاب الناس ويفخر عند السعادة ويؤدب من يعمل ذلك... لا يترك ساع يسعى في رحاب الجامع إذا ارتقى الإمام على المنبر يخطب<sup>9</sup>، وذلك لاستدراج

 $<sup>^{1}</sup>$ عيسى بن الذيب ، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> أبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن عبدون، المرجع السابق، ص53.

 $<sup>^{5}</sup>$  السقطى، المرجع السابق، ص  $^{0}$  -36.

 $<sup>^{6}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{131}$ .

<sup>. 189</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^{7}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> المرجع نفسه، ص189.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> ابن عبدون، المرجع السابق، ص24.

عطف المصلين يوم الجمعة<sup>1</sup>، أما المقري يقول:" أن عددهم كان قليلا في الأندلس بحجة أن عادة الأندلسيين إذا رأوا شخصا قادرا على الخدمة يطلب أهانوه وسبوه"<sup>2</sup>، غير أن ابن عبدون يؤكد على تكاثرهم في الحقبة المرابطية.

فكان متسولو المغرب الأقصى ينتشرون في مختلف المدن كفاس ومراكش إذ أن المتسولين لقوا عطفا في رجال المتصوفة ذكر يحي بن محمد بن عبد الرحمن التادلي<sup>3</sup> الذي كان له غرفتان من القمح بمدينة فاس تصدق بهما ولم يترك شيئا لابنه الأعمى فكان متسولو الأندلس يقومون بجولات في الطرقات وينشدون مقاطع من الأغنيات الشعبية لكسب العطف.

<u>ب</u> - <u>قطاع الطرق:</u> هي شريحة أساسية ضمن هاته الشرائح المهشمة وذلك بسبب التمايز الطبقي الاجتماعي الذي أفرزته الحضارة والترف نتج عنه ظهور فئة عاجزة عن تحصيل عيشها فاتخذت اللصوصية سبلا<sup>4</sup>، وأشار ابن عبدون إلى صفات قطاع الطرق كالشعر الطويل الطويل وحملهم للرماح كما أنهم كانوا يستهدفون كبار الملاك والأثرياء وأرباب المواشي<sup>5</sup>.

وقد سعوا للقضاء على قطاع الطرق وذلك ما يؤكده ابن عبدون بقوله: أن لا يكتفوا بالقيام بدورة واحدة في المدينة بل عليهم القيام بدورات لأن السراق و الذعرة و الطائفين بالليل يترقبون مشي الحرس وينطلقون بعد ذلك<sup>6</sup>، لكن جهود الدولة لم تفلح في السيطرة عليهم حتى اضطر السكان إلى تحصين أنفسهم بإصلاح الأسوار والدروب<sup>7</sup>، بينما يؤكد ابن عذارى حين تحدث عن أهل قرطبة فذكر " أنهم كانوا في بلاء عظيم يتحارسون الليل كله ويكابدون من روعات طرقاته ما لا يكابد أهل الثغور من العدو غير أن ابن سعيد يؤكد: لا تكاد في الأندلس تخلو من سماع دار فلان دخلت البارح و فلان ذبح في فراشه.

الميم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص189.

 $<sup>^{2}</sup>$  المقري، نفح الطيب، ج2، ص220.

 $<sup>^{8}</sup>$  هو أحمد يحي بن محمد بن عبد الرحمن التادلي من أهل تادلة سكن مدينة فاس توفي سنة 516ه. أنظر، ابن القاضي جذوة الاقتباس، في ذكر من حل من الأعلام بمدينة فاس، دار منصور للطباعة والنشر، الرباط، 1973م، مج1، ص $^{542}$  -542 .

الم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص190.

الونشريسي، المصدر السابق، ج9، ص11.

ابن عبدون، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

ابراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الأجتماعي، ص191.

حتى أن مراكش أصبحت مأوى للصوص  $^1$  ولم يكن الأندلس أحسن حالا من حيث أشار ابن الخطيب: إلى كثرة التعدي في الطرق... $^2$  ونلاحظ كذلك اهتمام الأمراء بهاته الظاهرة وذلك ما نستشفه من الرسائل التي كتبها ابن خاقان على الأمير المرابطي الذي سعى إلى معاقبتهم وضرب على أيديهم دون رحمة  $^3$ .

# المطلب الرابع: فئات أخرى

 $\frac{1-|V|}{-|V|}$  تضم هاته الشريحة الأيتام أيضا الذين حرموا من آبائهم بسبب الحروب أو نتيجة وفاة طبيعية فأصبحوا دون ولي يعيلهم وقد كان في عصر المرابطين حروب وصراعات عديدة سواء مع النصارى في الأندلس أو مع الجيش الموحدي حيث خلف وراءه أسرى وأبناء دون إعالة $^4$ .

وقد أوردت بعض النوازل عن اليتيم إذا مات والده فإن وصيته تعهد إلى جده أو عمه وقد يكتب أبوه وصية قبل أن يموت يوصي فيها لأحد $^{5}$ , وتكمن مهمة الوصي في رعايته والإشراف عليه وله الحق في معرفة مال ذلك اليتيم والإشراف عليه واستثمار ماله في التجارة مثلا أو شيء من هذا القبيل يعود عليه بالفائدة والربح $^{6}$ , وإذا كان اليتيم قد مات أبوه فصلاحية القاضي القاضي أن يختار لهذا اليتيم من يراه أصلح ليقوم برعايته وتربيته $^{7}$ , ولا ننسى أن الله سبحانه وتعالى أوصى باليتيم والرفق به بقوله : " ألم يجدك يتيما فأوى ووجدك ضالا فهدى ووجدك ضالا فأغنى فأما اليتيم فلا تقهر " $^{8}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{190}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن الخطيب، أعمال الأعلام، ص  $^{2}$ 

 $<sup>^{1}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^{1}$ 

<sup>4</sup> عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص147.

ابن رشد، المصدر السابق، ج1، ص198.

 $<sup>^{6}</sup>$  الونشريسي، المصدر السابق، ج $^{6}$ ، ص $^{456}$  .

المرجع نفسه، ج6، ص426.

 $<sup>^{8}</sup>$  القران الكريم، سورة الضحى، الآيات من  $^{-9}$ .

## ب - العبيد والأسرى

تأتي هاته الشريحة في أسفل السلم الهرم الاجتماعي أما بالنسبة لوضعيتهم الاجتماعية في المغرب والأندلس تكمن في احتياج الطبقة الخاصة والوجهاء إليهم للخدمة داخل البلاط والدور أو للمتعة والترفيه<sup>1</sup>، كما سبق القول بأن القصور اكتظت بالعبيد والجواري والخدم بالإضافة إلى اهتمام الأمراء بهذا الجانب من بينهم يوسف بن تاشفين أثناء توليه السلطة اشترى قرابة ألف عبد من السودان<sup>2</sup>، ومن أسباب تواجدهم في المغرب أو الأندلس يشمل في حاجة المرابطين إلى استغلال طاقتهم الحربية وتمرسهم بأمور القتال خاصة العبيد السود.

وتمثل السبب الثاني: للسهر على تجارة القوافل وحراستها $^{6}$ , ويؤكد عن ذلك البكري بقوله: أن تجار أود غشت أموال عظيمة ورقيق كثير كان للرجل منهم ألف خادم وأكثر  $^{4}$ . ومن أسباب تواجدهم أيضا لخدمة البيوت المنزلية يذكر أبو حامد الغرناطي أن سائر السودان ينتفع بهم في الخدمة والعمل $^{5}$ , وما أشارت إليه الأمثال الشعبية التي تدل على وجودهم بكثرة داخل المنازل وكشفت على أن الرعايا فضلت العبيد السود على البيض لتحملهم وصبرهم للأعمال الشاقة $^{6}$ , وكانوا يجلبون من أسواق النخاسة أو من الحروب والغزوات التي وفرت العديد من عبيد الإفرنج $^{7}$ , وبالنسبة لأسواق النخاسة شكلت سببا هاما في تواجدهم وكثرتهم حيث تؤكد هذا كتب الحسبة التي تذكر عن أسواق الجواري والعبيد المجلوبين من كافة أنحاء المعمورة وتم جلبهم من طرف تجار الصحراء و، فلم يكن غريبا أن يكون في منازل الأثرياء عبيد بمنازله  $^{10}$ .

ا إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث، ص194.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن عذاری البیان، ج $^{4}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الإجتماعي، 199.

 $<sup>^{4}</sup>$  أبي عبيد الله البكري، المصدر السابق، ص $^{168}$ 

<sup>5</sup> أبو حامد الغرناطي، تحفة الألباب، ص43.

<sup>. 195</sup> أبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الإجتماعي، ص $^{6}$ 

الناصري السلاوي، المصدر السابق، ص69.

<sup>8</sup> السقطي، المرجع السابق، ص50.

<sup>. 195</sup> أبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الإجتماعي، ص $^{9}$ 

<sup>10</sup> المرجع نفسه، ص195.

وضعيتهم الاجتماعية: فقد عاشت هاته الفئة حياة مزرية ولم يكن الفرد يتمتع بحقوقه إلا بأخذ الإذن من سيده فقد كان خضوع العبيد لأسيادهم مطلقا ولا يحق لهم التصرف في أي أمر من الأمور  $^1$  ولا يحق كذلك للعبد الأسود أن يتزوج من امرأة بيضاء ويستهزئون من وقوع ذلك في الحالات النادرة... ولم يكن يحق لهم حمل أسماء الأحرار بل لهم الأسماء الملائمة للرقيق وحتى المرأة السوداء كذلك منعت من قضاء بعض الأعمال والواجبات الاجتماعية كالعزاء فإن فعلت عوقبت على ذلك $^2$ .

لذا يمكننا القول بأن هاته الشريحة المتمثلة في العبيد عانت من سوء الأحوال الاجتماعية وقد وصلت إلى حد السخرية والاستهزاء والإذلال رغم ما قدمت لهم وما ساهمت به هاته الطبقة في المجتمع المرابطي، نلخص في الأخير أن الطبقة العامة شكلت السواد الأعظم من سكان المغرب والأندلس وتكونت من شرائح اجتماعية تميزت معظمها بالفقر والحرمان.

وفي الأخير لدراسة طبقات المجتمع المرابطي التي تنقسم إلى ثلاث طبقات الحاكمة والوسطى والعامة فالطبقة الحاكمة التي كان تتحكم في الأمور السياسية والاجتماعية والاقتصادية التي كانت تعيش حالة البذخ والترف ويليها الطبقة الوسطى التي حاولت جاهدة إلى الوصول للارتقاء إلى مستوى الطبقة الحاكمة إلا أنه لم يكن لها الحظ، فعاشت وضع التوسط والاعتدال إلا أنها أحسن حالا من الطبقة العامة التي كانت في أسفل الهرم الاجتماعي يميزها مستواها المتواضع، وما نلاحظه التمايز الطبقي الذي ساد في المجتمع المرابطي.

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{1}$ 

<sup>. 184</sup>عيسى بن الذيب، المرجع السابق،2

الفحل الرابع

# الفصل الرابع: مظاهر الحياة الإجتماعية (القيم السائدة - الأفات الإجتماعية)

المبحث الأول: الأسرة.

المبحث الثاني: العادات والتقاليد.

المبحث الثالث: الألبسة والأطعمة.

المبحث الرابع: القيم السائدة والأفات الأجتماعية.

#### المبحث الأول: الأسرة.

عرف أفراد المجتمع المرابطي سواء في المغرب كان أو في الأندلس بعض العادات تميزه عن غيره بداية من الأسرة وما تتضمنه من زواج وعادات وتقاليد والمتمثلة في الاحتفالات التي كانوا يحتفلون بها بالإضافة إلى المأكولات ولباسهم الذي كان يتميز عن لباس الطبقتين الخاصة والعامة، وكانت الأسرة نواة المجتمع تتكون عادة من الزوج والزوجة وأبنائهما وكان الزوج يحق له أن يتزوج بأربع زوجات غير أن بعض أمراء جدالة ولمتونة كانوا يتزوجون بأكثر من العدد الشرعي وذلك قبل قدوم عبد الله بن ياسين أ، وذلك لقول ابن أبي زرع وكان يحيي قد أنزله معه أي أنزل معه ابن ياسين فوجد عنده تسع نساء فسأله عنهن فقال: هن زوجاتي: فقال له الفقيه: هذا شيء لا يجوز في دين الإسلام وإنما يجوز ذلك أربع مفارقا خمسا أجابه بالسمع والطاعة 2.

# المطلب الأول: الزواج

يبدأ الزواج عادة في الخطبة وكانت عملية الخطبة تقوم به النساء المسنات على سبيل وصل بين الفتى والبنت3 ويعتبر يوم الجمعة اليوم المفضل لهاته المناسبة وإذا لم يكن للبنت ولي يتوجه إليها شاهدان يعرضان عليها الأمر فإن سكتت فإنه علامة القبول والرضي4، ومن شروط الزواج أن تكون بكرا5، وبالرغم من ذلك فإن منهم من اختار المرأة الثيب مثل زينب النفزاوية النواجة أنها جمعت بين الجمال والمال7 وكانت من الصفات المرغوبة في المرأة أن يكون لها طيب الأصل وحسن الكمال وكمال الدين في حين كان للبنت حرية القبول أو الرفض خاصة في العائلات الوجيهة حيث كانت لها حرية اختيار شريك حياتها مثل زينب النفزاوية، يذكر ابن عذارى

 $<sup>^{1}</sup>$  حسن علي حسن، المرجع السابق، ص $^{1}$ 

ابن آبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ج2، ص $^{2}$ 11.

 $<sup>^{3}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص169.

 $<sup>^{6}</sup>$  زينب النفزاوية، مرأة جميلة تعرف بزينب النفزاوية شاع ذكرها وأمرها فاعلم أبو بكر بجمالها وتزوجها فوعدته بمال كثير وتزوجت بيوسف بن تاشفين بعد نكحت ثلاث من قبله وقال ابن خلدون أنها كانت مشهورة بالجمال والرياسة. أنظر، ابن عذارى المراكشي، المصدر السابق، ج4، ص169، أنظر أيضا، ابن خلدون، العبر، ج6، ص244، عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص169.

 $<sup>^{7}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{169}$ .

 $<sup>^{8}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{23}$ 

أنه تقدم لخطبتها الكثير من شيوخ وأمراء واشترطت أن تكون زوجا ممن يقدر على حكم المغرب<sup>1</sup>، كما يشير ابن الأبار إلى الشاعرة نزهون بنت القليعي رفضت رجلا قبيح الوجه طلب يدها خاصة خاصة أنها كانت في غاية الجمال والحسن وكان زواجهم لا يقتصر على بني جلدتهم فقط بل تعدى ذلك، نجد أن الوزير ابن جامع تزوج من تركية  $^{5}$ .

أما ما يخص المهور فكانت تختلف قيمتها حسب الوسط الاجتماعي والبيئة حيث لم يكن مكلفا في المناطق الصحراوية وذلك بدليل أن يوسف بن تاشفين كل ما يسمع بامرأة جميلة خطبها ويقول البكري "أنه لا يجوز أربعة مثاقيل" وما نستشفه أن المهر في الأندلس كان أكثر قيمة وصل إلى المحري الذه لا يجوز أربعة مثاقيل والجواهر فكان يتم نقده عينا أما إذا دفع نقدا فلا يكتب في العقد بحسب الدينار المرابطي بل حسب صرف كل مدينة  $^7$  ومن عجز عن دفعه كاملا دفعه بالقسط  $^8$ .

الأسرة بالأندلس: حث الإسلام على الزواج فقد أشار القرآن الكريم إلى الزواج بقوله: "والله جعل لكم من أنفسكم أزواجا وجعل لكم من أزواجكم بنين وحفدة ورزقكم الطيبات  $^9$  وهنا نجد أن الإسلام يحث على الزواج إلا أنه وجد من كان عازفا عن الزواج ومنهم من عدد الزوجات مثل عبد الله بن ياسين  $^{10}$ .

ابن عذاری المراکشی، البیان، ج4، ص18.

ابن الأبار ، المقتضب من تحفة القادم، ص $^2$ 

 $<sup>^{295}</sup>$  المقري، نفح الطيب، مج4، ص $^{295}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الوزير أبن جامع، إدريس بن إبراهيم بن جامع، أحد وزراء عبد المؤمن بن علي، ثم أبنه يوسف تولي الوزارة، حتى 573ه تولاه مدة 15 عاما، نكبه يوسف هو وأبنيه واستصفى أموالهم ونفاهم إلى مدينة ماردة الأندلسية، مكثوا فيها مدة 6سنوات، حتى وفاة يوسف فلما تولى أبنه المنصور عفى عنهم... لتفصيل أنظر، ابن عذاري المراكشي، المصدر السابق، ج3، ص 214، ابن الأبار، الحلة السيراء، ج2، ص ص 239–240، عبد الواحد مراكشي، المعجب، ص 316.

<sup>5</sup> حسن على حسن، المرجع السابق، ص167.

<sup>.169</sup> أبي عبيد الله البكري، المصدر السابق، ص $^{6}$ 

أبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص24.

ابن رشد، المصدر السابق، ج $^{1}$ ، ص $^{8}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> القرآن الكريم، سورة النحل، الآية 72.

<sup>. 169</sup> ابن عذارى، المصدر السابق، ج4، ص16، أبي عبيد الله البكري، المصدر السابق، ص169.

وتوجد بعض النساء من عزفت عن الزواج مثل الرجال مثل عائشة القرطبية  $^1$  عزفت عن الزواج وتفرغت للعلم.

أما بالنسبة للمهر أو ما يعرف بالصداق أو الصاع وكثيرا ما ترد لفظت الساق في المجتمع الأندلسي سواء عند العامة أو الخاصة  $^2$  وما نستشفه أن المهر في الأندلس كان أكثر قيمة من المناطق الصحراوية حيث وصل إلى 60 مثقال ناهيك عن الثياب والجواهر  $^3$ . وصل البعض إلى إضافة بستان أو إحدى العقارات  $^4$ .

المشاكل الأسرية: رغم ترابط الأسرة إلا أنه يقع في بعض الأحيان سوء تفاهم الذي عادة ما يتفاقم الأمر إلى أن يصبح نزاعا تختل به العلاقة وما يؤكد البكري ذلك الفقيه المرابطي كان يتزوج عددا منهن ويطلقهن<sup>5</sup>، ولا يقتصر ذلك على الرجل بل كانت المرأة كذلك تطلب الطلاق مثل زينب النفزاوية طلبت الطلاق من أبي بكر بن عمر<sup>6</sup>.

 $\frac{1}{1}$  نفقة الطلاق: كان الطلاق لا بد له نفقة فقدرت على الرجل الفقير لزوجته ربع ونصف دقيق وثمن زيت وحمل الحطب وأربعة دراهم الصرف وبيت تسكنه مع نصف درهم للشهر أما نفقة الابن كان كان يتساوى فيها الغنى والفقير  $\frac{8}{2}$ .

<sup>131</sup> عائشة بنت أحمد بن محمد بن قادم قرطبية كانت أعدل أهل زمانها وعلما وأدبا.. ابن بشكوال، المصدر السابق، ص-131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مريامة لعناني، الأسرة الأندلسية في العصر المرابطي والموحدي، إشراف عبد العزيز فيلالي، مذكرة لنيل الماجستير، تخصص تاريخ حضارات بلاد المغرب والأندلس، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة منتوري، قسنطينة، دس، ص28.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص24.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الونشريسي، المصدر السابق، ج3، 129.

<sup>5</sup> أبي عبيد الله البكري، المغرب..، ص169.

ابن عذاری، البیان، ج4، ص $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{7}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> المرجع نفسه، ص179.

# المطلب الثاني: مكانة المرأة.

تمتعت المرأة في العصر المرابطي المغربي الأندلسي بمكانة مرموقة خاصة في الحياة العامة وأعظم حرية ونفوذا فكانت المرأة الصحراوية هي الركن الأساسي لبناء حياة اجتماعية واقتصادية فكانت ترعى الإبل والأغنام وتطهو الطعام وتربي الأولاد1.

ورفع الإسلام من مقام المرأة وأعطى ووفر لها كل الحقوق والواجبات وأعلى من شأنها إلى أن وصل الأمر بها إلى منافسة الرجل وأصبحت شريكته في كل ميادين الحياة ويمكن القول أيضا عنها أنها وقفت مع الرجل في الحروب وكذا في التسيير فظهرت منهم المثقفة والعالمة والمربية وعلى كل حال فإن المرأة في العهد المرابطي لعبت دورا بارزا في مختلف مراحل التاريخ الإسلامي أو أذ كانت تعتبر المرأة أحد أفراد الأسرة حين تكون أما أو أختا فتساهم في بناء المجتمع وتزدهر كتب الأزجال والأمثال عن نظرة المجتمع السلبي والإيجابي:

النظرة السلبية: تكمن في أنها مصدر شقاء وبؤس وهدم في المجتمع المرابطي وأن لا خير ولا ثقة فيها وذلك ما جاء في أمثالهم: "ليس في النساء خير" و"لا تثق بها لو كانت أختك $^{4}$ "، وأنها لا تليق تليق إلا للضرب بالعصا ويلعن كل من يعامل المرأة بلباقة $^{5}$ ، ويقول فيها أبو حامد الغرناطي إن عقول الصبيان $^{6}$ .

النظرة الإيجابية: يذكر ابن الخطيب، "أن المرأة الغرناطية بالأد ب ونبل الكلام وحسن المعاشرة"، المعاشرة"، وصفهن كذلك بالجمال واعتدال الأجسام واسترسال الشعور إلا أن الطول يندر فيهن<sup>8</sup>، فكانت المرأة المرابطية تتمتع بالحرية في هذا العصر وإذا ألقينا نظرة على حجاب المرأة

<sup>1</sup> حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص331.

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن على حسن، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص308.

<sup>4</sup> مريامة لعناني، المرجع السابق، ص65.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص65.

 $<sup>^{6}</sup>$  أبو حامد الغرناطي، تحفة الألباب، ص $^{15}$ 

بن الخطيب، الإحاطة، ج1، ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> المصدر نفسه، ص40.

فإنها سافرة الوجه  $^1$ ، وليس الغريب أن الرجل كان يتلثم والنساء عكس ذلك  $^2$ ، أما عند الأسر الحاكمة فرض عليها الحجاب  $^3$ ، ويدل ذلك على حرص حرمة الأندلسيين وبقدر ما كانت حرص على الحرمة إلا أن منهن من انحرفن حيث كن يذهبن بحجج زيارة القبور التي تصبح أماكن المواعيد  $^4$ .

وأكبر مكانة حظيت بها المرأة هي انتساب الرجال إلى أمهاتهم وانتشر ذلك في الأندلس خاصة فانتسب القادة والأدباء إلى أمهاتهم كابن عائشة  $^{5}$  وابن القابلة  $^{6}$  وابن اللبانة  $^{7}$ .

أما بالنسبة للمكانة التي وصلت إليها المرأة في الجانب الاجتماعي والثقافي:

 $\frac{1}{1}$  الجانب الاجتماعي: تقوم بالأعمال المنزلية داخل البيت بتدبير شؤون الأولاد والتنظيف والمساعدة أحيانا في توفير العيش للأبناء أما الجانب الثقافي: لقد اهتم الأندلسيون بالتعليم المرأة اشتهر الكثير منهن مثل حفصة بنت الحاج كانت من الأديبات الشهيرات وإضافة إلى تميمة بنت يوسف بن تاشفين  $^{10}$ .

السفور عند مسلمين الأندلس لا يعني نزعها للحجاب كاملا. أنظر، ابن الأبار، تحفة القادم، ص197، حسن علي حسن، المرجع السابق، ص354.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن القطان، المصدر السابق، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> عصمت دندش، الأندلس في نهاية المرابطين و مستهل الموحدين" عصر الطوائف 510ه/546ه - 1116م/1151م، ط1، دار الغرب الإسلامي، لبنان، 1988م، ص165.

مريامة لعناني، المرجع السابق، ص $^4$ 

أبن عائشة (462-500ه)، المعروف بابن عائشة صاحب بلنسية حيث ولاه يوسف بن تاشفين من القادة الأخيار ابن سعيد، المصدر السابق، =2، =314.

أبن القابلة (539هـ)، أبو بكر بن محمد بن عثمان الشلطيشي يكنى بأبي الحسن يعرف بابن القابلة كان عالما عارفا بأحوال توفى بمراكش سنة 565هـ. أنظر، المصدر نفسه، ص352.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ابن اللبانة (503ه)، هو محمد بن عيسى بن محمد أبو بكر اللخمي الأندلسي المعروف بابن اللبانة له بعض التصانيف، كان من جلة الأدباء والشعراء واسع الذرع متصرفا في البلاغة له بعض التأليف منها "مناقل الفتنة" و "نظم السلوك ، في وعظ الملوك" " وكتاب سقيط الدرر ولقيط الزهر" وسمع منه بعضها بحاضرة المرية سنة 486ه وشعره مدون ... المصدر نفسه، ص 409، أنظر، العباس بن إبراهيم السملالي، المصدر السابق، ج4، ص ص 39–40.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> عصمت دندش، الأندلس في نهاية المرابطين ومستهل الموحدين، ص 317.

 $<sup>^{9}</sup>$  ياقوت الحموي، المصدر السابق، ج $^{3}$ ، ص $^{228}$ .

أن تميمة بنت يوسف بن تاشفين ، أخت علي بن يوسف تكنى بأم طلحة كانت كاملة الحسن راجحة العقل ممهورة بالأدب والكمال سكنت فاس.....أنظر ، العباس بن إبراهيم السملالي، المصدر السابق ، ج3، ص91....أنظر ، العباس بن إبراهيم السملالي ، المصدر السابق ، ج

#### كذلك مشاركتهن في:

 $\underline{v}$  – الجانب السياسي: لم تكن مشاركتهن في الجانب الثقافي والاجتماعي فحسب بل تعدى إلى وصول المرأة إلى مشاركة في الجانب السياسي والأمور التي تتعلق بالحكم فنجد عن سبيل المثال زينب النفزاوية كانت تعتبر المستشار السياسي للأمير ليذكر لنا القاضي عياض أن أحدهم قد امتحنته زينب النفزاوية قيد إليها مكبلا ووصل بها الأمر إلى التولية والعزل فيروى أن أحد الأدباء الأدباء والشعراء ابن زرهون ويعرف بابن خلون مدح حواء زوجة أبي بكر اللمتوني على سائر النساء فأمرت بعزله عن القضاء وكان قاضيا في إحدى المدن المغربية وكانت قمر زوجة علي بن يوسف بن تاشفين تتدخل في اختيار ولي العهد 4.

وقد تغنى الشعراء بالمرأة لما كانت تغيض عليهم من العطايا $^{5}$ ، فمثلا ابن خفاجة كتب للأميرة مريم مريم بنت أبي بكر بن تغلويت قصيدة طويلة فأغدقت عليه بالأموال والعطايا $^{6}$ .

<sup>1</sup> المرجع نفسه، ص331.

مريامة لعناني، المرجع السابق، ص75.

<sup>3</sup> حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص333.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص333.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مريامة لعناني، المصدر السابق، ص75.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المرجع نفسه، ص75.

المبحث الثاني: العادات والتقاليد.

## المطلب الأول: الاحتفالات والمواسم

تتوعت العادات والتقاليد في الحقبة المرابطية من بينها الاحتفالات بالأعياد الدينية التي تعتبر رمزا للمسلمين: مثلا التصدق في الجمعة وخاصة أن المتسولين يقصدون المساجد بغرض استعطاف رحمة المصلين<sup>1</sup>.

## 1-الاحتفالات الدينية.

 $\frac{1}{1}$  الاحتفال بشهر رمضان: مناسبة تأتي كل سنة عند رؤية الهلال تتعالى التكبيرات فرحا بقدومه وفي القرى توقد النار لإعلام القرى المجاورة ببدء شهر الصيام ، فيبدأ الصيام بالإمساك عن المنكرات ونستشف من إحدى الروايات أن أول ليلة من رمضان كانت تميزها بعض العادات حيث يشترى العديد المأكولات للسحور وتوقد القناديل في تلك الليلة ويذكر أن امرأة أمرت ابنها أن يبيع غزل الصوف من أجل شراء الخبز والزيت لأن هاته الليلة مباركة  $^4$ .

فيقضي أفراد الأسرة يومهم صائمين وبعد موعد الإفطار وكان منهم من يحضر أطعمة خاصة كما نجد أن الأغنياء منهم من يشتري ملابس جديدة لهم ولأولادهم بغية الصلاة بها وكانوا يتصدقون على الفقراء والمساكين $^{5}$  ويتوجهون إلى المساجد حيث تكون صلاة وقراءة القرآن $^{6}$  بهذه الطريقة يتخذ المرابطون أول ليلة من ليالي رمضان وكانوا يقرأون القرآن ويختمونه في ليلة السابع والعشرين فحتى تاشفين بن علي رغم محاصرته من طرف الموحدين في وهران قصد ربوة عالية تجمع فيها المتعبدون وصعد مع نفر من أصحابه قصد التبرك وختم القرآن $^{7}$ ، حيث كانوا يحتفلون

<sup>1</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص87.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن الخطيب، الإحاطة، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  عصمت دندش، الأندلس في نهاية المرابطين ومستهل الموحدين، ص $^{3}$ 

المخرب والأندلس في عصر المرابطين، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، م $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص87.

أ إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص $^{88}$ .

 $<sup>^{7}</sup>$  المرجع نفسه، ص88.

بهاته الليلة فيشترون الفاكهة والحلوى للضيوف $^1$ ، وعند انقضاء الشهر الفضيل كان منهم من يحزن لفراقه ومنهم من يفرح لرجوع انغماسه في ملذاته $^2$ .

# ب- الإحتفال بالعيدين:

عيد الفطر: من الأعياد التي سنها الإسلام وجعلها فرحة للمسلمين عيد الفطر الذي لا شك فيه أنه يحتفل به في مستهل شوال ولقول رسول الله عليه أفضل الصلاة والسلام" للصائم فرحتان إذا فطر فرح بفطره وإذا لقي ربه فرح بصومه  $^{8}$ , ومن عادات الأسر الأندلسية القيام بتنظيف زينة المحيط وتجديدها ويتحلى الأفراد بأحسن زينة والتصدق على الفقراء ليشاركوا بفرحة العيد ودفع زكاة الفطر  $^{4}$ , فتوقد الأنوار في جميع المدن وتتعالى الأصوات المصلين بالتكبير والتهليل  $^{5}$ , في صباح يوم العيد يتوجه أفراد الأسرة رجالا ونساء وأطفالا إلى صلاة العيد في المسجد ومباشرة بعد الصلاة تتبادل الزيارات لتقديم التهاني بين الأصدقاء والأقارب  $^{6}$  ويشير ابن عبدون  $^{7}$  أنهم كانوا يزورون حتى القبور  $^{8}$  إلا أن هذا هو تناقض للفرحة والحزن.

عيد الأضحى: يتم الاحتفال بها في العصر المرابطي نفس الشيء مثل عيد الفطر مع تحضيرات العيد إلا أنه يختلف عنه في اختيار الأضحية التي تنافسوا على اختيار الأجود منها حيث تزدحم الأسواق قبل العيد بأربعة أيام<sup>9</sup>، وهو ما نتج عنه التنافس والمغالاة في الحصول على أحسن الأضاحي<sup>10</sup>.

<sup>1</sup> عصمت دندش، الأندلس في نهاية المرابطين ومستهل الموحدين، ص226.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن الخطيب، الإحاطة، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  مريامة لعناني، المرجع السابق،  $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص143.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص143.

<sup>.89</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص $^{6}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  ابن عبدون، المرجع السابق، ص ص $^{25}$ 

<sup>8</sup> يقول ابن قزمان: كل وجه مزين ليلة العيد دبرا \*\* والبكاء بالمقابر على الأحباب دمرا. أنظر، مريامة لعناني، المرجع السابق، السابق، ص145.

و إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص $^{9}$ 

 $<sup>^{10}</sup>$  مريامة لعناني، المرجع السابق، ص  $^{146}$ 

وذلك ما أرهق كاهل البعض منهم إلا أن العامة يرون أن مسألة إسالة الدم هي إزالة للهم بالإضافة إلى مصاريف الحمال بالإضافة إلى تحضير مستلزمات الأواني من قدور وصفيحات بالإضافة إلى مصاريف الحمال والجزار ومتاعب تشويط رؤوس الغنم التي كانت تتم في حفر تحفر في بعض الحارات<sup>1</sup>، وبالنسبة إلى مراسيم العيد في صباح العيد تكون الأسرة كلها مشغولة بتهيئة الأضحية وذبحها وإرسال الرأس إلى التشويط وتتشغل الأسرة كلها في طهي السقط أو ما يعرف بالقلايا<sup>2</sup>، نلاحظ أن العيدين من أكبر شعائر المسلمين ويعظمونها كل سنة.

عيد عاشوراء: من أعياد المسلمين المحتفل بها في المغرب العيد هو اليوم العاشر من شهر محرم ويصومونه اقتداء برسول الله عليه الصلاة والسلام وكان بالنسبة لهم يوم فاكهة وحلوى<sup>3</sup>.

ليلة النصف من شعبان: ليلة النصف من شعبان أو مثلما يسميها الأندلسيون الشعبانية فكما جرت العادة أن يشتري الآباء لأبنائهم الألعاب كالنفير ويكثر فيها الصخب وتتعالى الأصوات<sup>4</sup>، أما الاحتفال بالمولد النبوي الشريف لم يأخذ صبغة رسمية في المغرب والأندلس.

غير أن الحج أيضا من المناسبات التي تقام فيها احتفالات لتكريم الحاج والاحتفال بقدومه وقد بلغت نفقات كبيرة فعند رجوع يحي بن إبراهيم استقبلته جدالة معه عبد الله بن ياسين بحفاوة 5.

ب-الاحتفال بالأعياد المسيحية: احتفل المرابطون بالأعياد الإسلامية وكذلك بالأعياد المسيحية:

عيد النيروز: هو عيد فارسي الأصل يرمز إلى يوم استقلال السنة الشمسية عند الفرس ويسمى بعيد النير عند مسيحيي الأندلس ورغم إنكار الفقهاء الاحتفال به لأنه من أعياد أهل الذمة إلا أنهم احتفلوا به 6، وكانوا يضعون التماثيل والعرائس كانت توضع في البيوت والحوانيت 7.

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{14}$ 0.

<sup>. 181</sup> عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^2$ 

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص147.

<sup>4</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص91.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص91.

أبن أبو الحسن علي بن بسام الشنتريني، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق، إحسان عباس، ط2، دار الكتب العلمية،  $^6$  بيروت، 2002م، +1، -0.05

مريامة لعناني، المرجع السابق، ص351.

عيد العنصرة: أو عيد المهرجان كانوا يعتقدون أن هذا العيد يتعلق بزكرياء عليه السلام اشتهر هذا العيد بشعلة النار التي كانوا يقسمونها ويقفزون عنها<sup>1</sup>، ومن عاداتهم لباس الثياب الجديدة ولعب ألعاب الفروسية ومن الاحتفالات النصرانية أيضا هي الاحتفال بنهاية السنة الميلادية<sup>2</sup>، وهو ما أستشفه مشاركة المسلمين لاحتفالات المسيحيين دليل على روح التسامح.

T — الاحتفالات العسكرية: شهدت المدن المغربية منذ قيام دولة المرابطين كثيرا من الاحتفالات العسكرية والتي كان يخرج فيها الناس لمشاهدة عرض عسكري لحملة أو الخروج إلى المعركة حيث يقوم الجنود بالقيام باستعراض فيوسف استعرض جنوده على حصن الرقة فرأى منه ما يسره وقد استعرض تاشفين بن علي جنوده في تلمسان ( 338هـ — 1144م)، وذكر كذلك أن يوسف بن تاشفين استعرض جيشه إبان جوازه للأندلس سنة ( 470هـ — 1078م) قبيلا بعد قبيل وهو في أحسن هيئة وتنظيم حربي T.

وتتم تلك الاستعراضات برفع الرايات والأعلام مختلفة الألوان مع قرع الطبول $^0$ ، وما يلحق هاته الاحتفالات العسكرية والمراسيم التي تقام بها باحتفالات النصر بمعركة من المعارك حيث تعم الفرحة ويتصدقون على الفقراء فرحا بالنصر كما حدث في معركة الزلاقة $^7$ .

## ج-الاحتفالات الأسرية:

هي احتفالات الخطبة والزواج في العادة كان مجالا للمباهاة والظهور حيث يستدعى العازفون على آلات الطرب المختلفة حيث يستدعى الراقصات اللواتي يرقصن حاسرات الرأس كاشفات الشعر 8.

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن سعید، المصدر السابق، ج $^{1}$ ، ص $^{294}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في العصر المرابطين، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  حسن على حسن، المرجع السابق، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المراكشي، المعجب ... ص94.

والمراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطي، ص $^{5}$ 

ابن أبي زرع الفاسي، المصدر السابق، ص128، عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^6$ 

الناصري السلاوي، المصدر السابق، ج2، ص49.

 $<sup>^{8}</sup>$  ابن عبدون، المرجع السابق، ص $^{51}$ 

والاحتفال بختان الأطفال: الذي لا يعتبر الرجل مكتمل الرجولة إلا إذا رد عليه لثامه لذلك يحتفلون ببلوغه سن الرشد<sup>1</sup>.

# المطلب الثاني: وسائل وأماكن الترفيه.

من بين الوسائل الترفهية التي كان يستمتع بها المغاربة والأندلسيون في أوقات فراغهم سماع الموسيقى والطرب والإقبال على الملاهي ومجالس الخمر  $^2$ ، كانوا يتوجهون إلى المنتزهات يذكر المقري من بين المنتزهات الأندلسية منتزهات إشبيلية وطليطلة وقرطبة  $^6$ ، فيقول عن طليطلة "بها بساتين محدقة وأنهار محدقة ورياض وجنات"، أما إشبيلية فكان فيها المنتزهات كثيرا  $^4$  ناهيك عن شاطبة والبطحاء والغدير وغيرها فهذه المنتزهات معروفة بجمالها فكانت مدن المغربية والأندلسية تزخر بغاباتها الجميلة والوديان والأنهار ومن وسائل الترفيه كذلك نجد أن الأندلسيين اعتادوا الخروج للحمامات والعيون طالبا للاستشفاء لكن أيضا للنزهة والترويح على النفس هذه أيضا تعتبر وسيلة اهتم بها السكان خاصة في فصل الصيف فحين يفضل البعض الآخر اللجوء ألى الغابات وكانوا يركبون القوارب للصيد  $^5$  بالإضافة إلى الاحتفالات الموسمية للفلاحين وهي مرتبطة بالنشاط الزراعي إذ يخرج أهل القرية إلى الحقول والأودية المجاورة ويقضون عدة أيام وليال يستغلونها في جني العنب  $^6$ .

الفلاحي $^7$ ومن الوسائل أيضا انتشار لعبة الشطرنج والفروسية واشتهرت الأندلس كذلك بألعاب الفروسية التي كانت تقام في ساحات عمومية وخاصة في غرناطة في ساحاتها المشهورة كساحة باب الرملة أو ساحة الطوابين أو القلعة الحمراء وداخل هذه إحدى المساحات تقام دائرة خشبية في الهواء تدعى الطبلة يقذف الفرسان فيها رماحهم $^8$ .

أحمد حسن محمود، المرجع السابق، ص50.

 $<sup>^{2}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص $^{2}$  -90.

 $<sup>^{2}</sup>$  المقري، المصدر السابق، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 61.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المصدر نفسه، ص182.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه، ص208.

المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص88.

 $<sup>^{7}</sup>$  المرجع نفسه، ص ص $^{90}$  المرجع

<sup>8</sup> المرجع نفسه، ص ص92–94.

طرق التسلية: طرق التسلية لديهم كانت الإقبال على الرقص وسماع الموسيقى والطرب رغم ما فرض عليهم يوسف بن تاشفين من تعاليم إلا أن ذلك لم يمنعهم من تأثرهم بالحضارة الأندلسية بمختلف مظاهرها وظهر ذلك جليا في عهد علي بن يوسف أ، إلا أن البوادر الأولى ظهرت جليا في عهد يوسف بن تاشفين وأن يوسف بن تاشفين أهدى جارية حسنة الصوت للمعتمد وسمع منها الغناء والطرب  $^{3}$  وكانت حياة الطرب مألوفة في الأندلس وسار الأمراء على نفس هذه الوتيرة.

#### المطلب الثالث: المنازل

عرفت دولة المرابطين منذ التأسيس أي منذ الاستقرار السياسي بنوع من الاستقرار لذلك كانت مهتمة آنذاك في التوسعات والبناء منازلهم والقصور والذي ساير ذلك النمو الاقتصادي وهذا ما أدى إلى ظهور كثرة المنازل يضاف إلى تشجيع ولاة الأمر على البناء 4.

فكان البناء يختلف حسب الإمكانيات على سبيل المثال مدينة مراكش والذي يشهد لها التاريخ بأن بناء منازلها من الطين والطوب المصنوع من التراب أما غيرها من المدن مثلا مدينة فاس تبنى من الحجر وأسقفها من الخشب، وتكون هاته المنازل بها طابقان أو أرضية وبها في الصحن ومجموعة من الغرف وإذا كانت دارا كبيرة لا بد أن تكون لها أروقة تدفع عنها حر الشمس ومطر الشتاء<sup>5</sup>.

<sup>1</sup> حمدي عبد المنعم حسين، المرجع السابق، ص340.

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن أحمد محمود، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{442}$ .

 $<sup>^{4}</sup>$  حسن علي حسن، المرجع السابق، ص $^{362}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص362.

# المبحث الثالث: الألبسة والأطعمة

تنوعت الأطعمة والألبسة في المغرب والأندلس في عصر المرابطين وذلك باختلاف بين الطبقات الاجتماعية والتمايز الذي كان في غاية الباسطة في المغرب ثم شهد نوعا من التغيير في الأندلس.

## المطلب الأول: الأطعمة

 $\frac{1}{1}$  –  $\frac{1}{1}$  –  $\frac{1}{1}$  المغرب: اختلفت الأطعمة حسب الطبقة الخاصة للأمراء والطبقة العامة، فقد تفنن سكان المغرب الأقصى في صنع كثير من الأطعمة مزينة موائدهم بمختلفة الأطعمة والأشربة والحلويات وإذا اتبعنا الطعام بالمغرب منذ قيام دولة المرابطين لوجدنا القبائل الصحراوية كلمتونة ومسوفة وغيرها. كانت تمتهن الرعي فاتخذت غذاءها اللحوم والألبان أ، حيث كانت تميزهم روح البداوة والبساطة وحسبنا أن عبد الله بن ياسين سن لنفسه مبدأ لا يأكل من الأطعمة التي تفرض عليها الضرائب فلم يقتت إلا من لحوم الصيد، فكان يوسف بن تاشفين مأكله الشعير ولحوم الإبل وألبانها  $\frac{1}{1}$ .

فتنوعت أطباقهم خاصة اللحوم فكان أهل سجلماسة يسمنون الكلاب لأكلها $^4$ ، أما الخبز لم يكن يستهلك إلا من طرف الأغنياء، اشتهرت بعض المدن المغربية في العصر المرابطي بأطباق خاصة اشتهرت بها من بينها مكناسة اشتهرت بطبخ السمك الشولي واشتهر أهل فاس بصناعة طعام ترفاست وتخصصت لمتونة في طعام عرف باسم "أسلو" باللهجة البربرية ويصنع بالحنطة $^5$ ، بالحنطة $^5$ ، ولم تختصر أطباق هاته للخاصة فقط بل تعدت الأطعمة المشرقية تنسب إلى الدولة العباسية كالدجاجة العباسية $^6$ ، ومن الأطعمة للخاصة والمسمى بالصنهاجي المملوكي وهو مكون من لحوم البقر والغنم والدواجن $^7$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص432.

أبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> البكري، المصدر السابق، ص164.

<sup>4</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص70.

أبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص70.

 $<sup>^{6}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{255}$ .

حسن علي حسن، المرجع السابق، ص $^{7}$ 

أما العامة فكانوا يأكلون الذرى  $^1$  ولا يعرفون الخبز إلا ما أتاهم من التجار من بلاد الإسلام  $^2$  واكتفوا بتجفيف اللحم وصب الشحم المذاب أو السمن عليه  $^3$ ، كما كان يتم تحضير الأطعمة المتمثلة في شواء بعض الحيوانات الكبيرة مثل الخراف والعجول التي توضع فيها الطيور المشوية  $^4$ ، فسكان جدالة ولمطة يأكلون قديد لحم الجمال ويشربون لبن النوق  $^5$ ، وكان سكان السوس السوس ومراكش يأكلون الجراد المقلي  $^6$ ، وهناك أطعمة حسب الفصول ففي الشتاء يتناولون اللحوم السمينة تضاف إليها بعض المواد وأما الصيف الفروج بالقرع  $^7$ ، وكان لطهي هاته الأطباق كان لا بد لهم جلب طباخين متخصصين ذوي خبرة فتجد منهم السودانيات اشتهرن بالخبرة حيث كن يبعن ب 100دينار وأكثر لإتقانهن فن طهي الأطباق وغيرها  $^8$ ، أما مشروباتهم فكانوا يشربون "أنزيز" هو هو شراب حلو مذاقه كالخمر أما طريقة تحضيره يأخذون عصير العنب الحلو فيطبخونه بالنار ثم يرفع من النار ويخلط مع الماء ثم يشربونه  $^9$ .

بالنسبة للحلويات: فكانت حلوياتهم كثيرة العسل والزيت المستعمل فيها 10.

طريقة أكلهم: كان أفراد العائلة يجلسون على الأرض ويأكل الجميع باليد وإذا تعلق الأمر بالكسكس تتاوله الجميع في صحن واحد بدون ملاعق 11.

<sup>.210</sup> مولف مجهول، الاستبصار، ص158، مؤلف مجهول، الاستبصار، ص1

 $<sup>^{2}</sup>$  أبى عبيد الله البكري، المصدر السابق، ص $^{170}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص $^{70}$ .

 $<sup>^{4}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{255}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص257.

 $<sup>^{6}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{434}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> المرجع نفسه، ص434.

أبي عبيد الله البكري، المغرب..، ص158.

و الإدريسي، صفة المغرب، ص62. حسن علي حسن ، المرجع السابق، ص437.

<sup>10</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص74.

<sup>11</sup> المرجع نفسه، ص ص74–75.

# ب- الأطعمة في الأندلس:

أهم الأطباق التي كانت تعمل من اللحوم وأطباق الحوت وبعدها أطباق الكسكس والثريدة أم والشريدة أم الذي يخلط مع السمن والقديد والبصل أحيانا بالفول والسمن ويعد من أطباق الملوك والوزراء أما عن أطباق اللحوم هي أطباق الشواء كالدجاج المحشي والفروج والأرانب والطيور  $^{2}$ ، كما بالغ أهل الأندلس بوضع التوابل وخاصة الزعفران واستعمالهم للكزيرة والفلفل والخل والكمون  $^{3}$ ، وهناك أطعمة خاصة بالنساء كالفدوش يتناوله لزيادة الوزن ونوع من الفراخ لكبار السن، وعند الانتهاء من الطبخ كان لا بد من تزيين الأطباق بإضافة القرفة والنعنع  $^{4}$ .

أما بالنسبة للحلويات: كالحلوى الشامية أو تعرف باسم الكعك المحشو بالسكر أو الكعك من السكر والإسفنج ونوع خاص للطبقة الخاصة يعرف بالسنبوسك الملوكي $^{5}$ , ومن أشهر الحلويات بالأندلس ما يسمى المجبنة يتم إعدادها من جبن ودقيق وزيت ويشير المقري $^{6}$  إلى مجبنة طليطلة بقوله المحروم من يدخل هذه المدينة ولم يذقها.

المشروبات: من المشروبات التي توضع في مجالس اللهو والطرب لبعض الأفراد والحكام هو الخمر<sup>7</sup>.

أما بالنسبة للفاكهة: اختلفت الفواكه على مائدة الأسر الأندلسية بناء على مجال فائدتها كالتين الذي يراه الأطباء مفيدا لتليين البطن والعنب الذي يخص البدن كان يفضله العامة وأفضل الفواكه التفاح والخوخ يدعونه التفاح الفارسي<sup>8</sup>.

<sup>125</sup>مريامة لعناني، المرجع السابق، ص1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص125.

 $<sup>^{3}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص127.

مريامة لعناني ، المرجع السابق، ص128.

المقري، المصدر السابق، ج1، ص184.

مريامة لعناني، المرجع السابق، ص $^{7}$ 

المقري، المصدر السابق، ج1، ص162.

# المطلب الثاني: اللباس

اللباس هو من عادات أفراد المجتمع المرابطي حيث كان لهم لباس خاص يميزهم وتميز بالبساطة في الصحراء وشهد نوع من التغير خاصة بعد ضم الأندلس:

لم يكتف المرابطون بالأخذ من تجارب وفنون وثقافات من سبقوهم بل أخذوا عنهم طريقة الملبس فقد قلدوا العباسيين في اتخاذ السواد الأعظم في لباسهم الذي طال يشمل في اللثام  $^1$ ، ويذكر ابن عازي  $^2$  أنهم كانوا يرتدون والغفائر القرمزية والعمائم ذات الذؤابات وكانوا يحملون إلى ذلك السيوف السيوف المحلاة ولا زال الطوارق حتى الآن يستعملون اللون القرمزي والمهاميز التاشفينية، وبالرغم من تقليدهم لمن سبقهم في طريقة لبسهم إلا أنهم اختلفوا فيما بين الفئات المجتمع وطبقاته نجد عند الطبقة الخاصة أو الحاكمة يستعملون اللثام الأخضر بينما الطبقة الدنيا يتلثمون باللون الأبيض  $^3$ .

أما عند عامة الناس كان لباسهم مختلفا تماما إذ يختلف عن اللباس التقليدي مثلا كانوا يرتدون الشواشي والألبسة والجبة والعمائم<sup>4</sup>، فكثر لباسهم من الصوف والبرانس الكحل والمغاربة أقل اهتماما بمظهرهم من الأندلسيين<sup>5</sup>.

انتشر استخدام الملابس الصوفية بين السكان في عهد المرابطين وأكثر الناس يلبسون الأكسية والعمائم على رؤوسهم وهذا لوفرة الأغنام بتلك الفترة ومن صوفها تؤخذ الملابس فملابس لمتونة ولمطة كانت من الصوف وعلى رؤوسهم عمائم من الصوف المسماة بالكرزى $^{0}$ ، فالأمير يوسف بن تاشفين ظل متمسكا بالملابس الصوفية بالرغم من اتساع سلطانه فبقى لباسه من الصوف ولم

<sup>1</sup> إبراهيم حركات، المغرب عبر التاريخ في عصر ما قبل التاريخ إلى نهاية دولة الموحدين، دار الرشاد الحديثة، 1420ه - 2000م، ج1، ص218.

ابن غازي، الروض الهتون، ص $^2$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  إبراهيم حركات، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص218.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص87.

 $<sup>^{6}</sup>$  حسن علي حسن، المرجع السابق، ص $^{6}$ 

يلبس قط غيره<sup>1</sup>، يذكر باحثون آخرون أن المرابطين كانوا يرتدون جلابة بسيطة من الصوف الخشن على أجسامهم صيفا وشتاء<sup>2</sup> وهاته الملابس كانت بسيطة مقارنة بملابس الأندلس.

## وكان يختلف اللباس حسب فئات المجتمع:

لباس العلماء: خاصة العلماء الذين كانوا في الأندلس أقبلوا على حياة الترف والبذخ فكان لباسهم من البرانس ذات اللون الأبيض خصص للفقهاء وللإضافة إلى لباس الغفائر بالأندلس الذي يختص بطبقة المثقفين والمتعلمين فكانت هاته الغفائر من الصوف وصبغوها باللون الأحمر والأخضر 4.

وارتدى علماء الأندلس الطيلسان فيذكر المقري: أن الطيلسان زي يختلف فيه بين العلماء والفئات الأخرى في طريقة وضعه حيث يذكر لا تجد الخواص الأندلس وعوامهم يمشي دون طيلسان ألا أنه يضعه على رأسه منهم غير عظماء الشيوخ " فالطيلسان لا يضعه إلا كبار الفقهاء على رؤوسهم أما العوام فيضعونه في أكتافهم مطويا طيا طفيفا "5.

<u>لباس الفقهاء:</u> فقد اعتادوا على لبس الغفارات بقبو وعمامات تسمى بالعثنون وجعلوا فوق رؤوسهم قلنسوة أو كرزية وهي عبارة عن عمامة من نسيج مستطيل مصنوع من الصوف<sup>6</sup>، وبالأندلس كان كان لباس الحرير وخصصت للقضاة العمائم الخضراء وصغروا حجم العمائم لأن العامة كانوا يستهزئون منها<sup>7</sup>.

لباس المتصوفة: كان لباسهم ما ستر وطعامهم ما حضر وجاء حرصهم على التقشف مظهرا من مظاهر التقوى وحسن السيرة فإن هؤلاء الزهاد تطبعوا ببعض الألبسة وأكثرهم لبس جبة الصوف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص438.

 $<sup>^{2}</sup>$  مريامة لعناني، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص81.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مريامة لعناني، المرجع السابق، ص98.

أ إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص81.

مريامة لعناني ، المرجع السابق، ص100.

كما كانوا يلبسون عباءة من الصوف وذلك لبساطتها وخشونتها والبعد عن الزينة وبلغت درجتهم العزوفية أن منهم من تصدق بلباسه وبقي عريان  $^1$ ، وكانوا يرتدون الخرقة تعتبر أهم قطعة في لباس المتصوفة وهي تشير إلى ثوب غليظ الذي يلبسه الفقراء وهي نوعان خرقة العهد وخرقة التبرك فخرقة العهد حين يدخل الواحد منهم طريق التصوف أما خرقة التبرك فتعطى لكل من يطلبها  $^2$ ، و لباس القدمين هو النعل  $^3$ .

لباس اليهود: أما فئة اليهود اختصت باللون الأصفر شاركوا المرابطين في ملابسهم وذلك بقول ابن عذارى" شاركوا الناس في الظاهر فلا يتميزون من عباد الله المؤمنين" وكانوا يرتدون الشكلة الشكلة قصصهم ذراع في عرض ذراع وهم برانيس زرق وقلانس زرق ويصفها المراكشي أنها من أبشع البراديع تبلغ حتى آذانهم كما قال ابن عبدون لا بد أن تكون لليهود علامة تميزهم على سبيل الخزي لهم إلا أنهم لم يلتزموا بذلك حيث يذكر الونشريسي أن اليهودي الحكيم بن قنبال كان يعتم ويعقد في حانوته من غير غيار ولا زنار  $^8$ , بالإضافة إلى وضع قطع الدنانير أو من القصدير تميزهم عند دخول الحمام  $^9$ .

### لباس النساء:

طبقة الخاصة: محتشمة ولا سيما في حواضر مراكش وفاس فقد كانوا يتعجرون بمعاجر الصوف أما في البوادي اعتادت المرأة على أن تسفر على وجهها أمام غير المحارم<sup>10</sup>، وممكن سفور النساء كان يختص بطبقة الخاصة وذلك طبقا لما قاله ابن خلدون: ولقي ابن تومرت ذات يوم صورت أخت على بن يوسف حاسرة قناعها على غير عادة قومها الملثمين في زي نسائهم فوبخها

 $<sup>^{1}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{238}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{238}$ ، المرجع نفسه، ص $^{238}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المراكشي، المصدر السابق،  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{228}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص228.

 $<sup>^{6}</sup>$  المراكشي، المصدر السابق،  $^{0}$ 

ابن عبدون، المرجع السابق، ص51.

 $<sup>^{8}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{246}$ 

<sup>9</sup> المرجع نفسه، ص160.

<sup>10</sup> المرجع نفسه، ص160.

ودخلت على أخيها باكية  $^1$ ، وحظيت المرأة بمكانة عالية في البادية أو الحواضر فوصلت بها أن شاركت الرجل في مجلس القبيلة وهذا التحرر الذي بلغه منحها نوعا من الحرية فيما تقتنيه من اللباس ونوعيته  $^2$ ، وجد نساء الطبقة الخاصة ضالتهم فيما تنتجه بلاد المغرب من الثياب الفاخرة ومن بينها سجلماسة التي كانت تتتج من الأثواب ما يبلغ سعر الثوب الواحد منه 20 مثقالا $^3$ .

ويشير الإدريسي إلى صناعة الثياب الرفيعة ببلاد السوس وقيل أن بعض النساء كانت تجعل شعرها مثل سنم الجمل  $^{5}$ ، وكان النساء في العائلات الوجيهة البرانس عندما يمتطين البغال  $^{6}$ .

 $\frac{1}{1}$  لباس عند العامة: كان بعض النساء يغطين رؤوسهن بخمار من ثوب الحرير أو الكتان الذي يختلف من حيث الجودة والشفافية يلبس هذا الخمار على أعلى الرأس ويسدل على الوجه كما يمكن ستر الوجه بالمهاجر أو البرقع ويسترن أقدامهن بلبس الجوارب والأخفاف والصنادل $^7$ ، وكان يلبسون في فصل الصيف قميصا لا يخلو من قبح أما في فصل الشتاء فيرتدين ثيابا عريضة الأكمام مع سراويل طويلة $^8$ .

# لباس النساء في الأندلس:

كان النساء أكثر رفعة وجمالا منها السراويل المتموجة الساق والأحذية من الجلد الناعم والمطرزة بالحرير الملون بالإضافة إلى تزيين أرجلهن بالأساور وكان لهم حسن اختيار الذوق الرفيع باللون الأزرق يلبس مع لباسه لونه أخضر  $^{9}$ ، أما الحلي فتعددت أنواعه اشتمل على القلائد والخلاخل من الذهب الخالص والفضة والأحجار الكريمة والياقوت ونفيس الجواهر  $^{10}$ ، يقول

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن خلدون، العبر، ج6، ص268.

 $<sup>^{2}</sup>$  عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبي عبيد الله البكري، المصدر السابق، ص147.

<sup>4</sup> الإدريسي، صفة المغرب، ص62.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سنم الجمل، وهي الغطاء عبارة عن قطعة من النسيج الرقيق يبلغ طوله نحو الذراع تعصب فيه المرأة ويرتفع على شكل سنم الجمل بنحو ربع ذراع. أنظر، عصمت دندنيش، الأندلس في نهاية المرابطين، ص220.

والما القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص $^{66}$ .

<sup>7</sup> المرجع نفسه، ص85، عصمت دندش، الأندلس في مستهل المرابطين ونهاية الموحدين، ص322.

المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص86.

 $<sup>^{9}</sup>$  عصمت دندش، الأندلس في مستهل المرابطون ونهاية الموحدين، ص $^{321}$ 

المرجع نفسه، ص322، مريامة لعناني، المصدر السابق، ص322.

ابن الخطيب عن نساء غرناطة "قد بلغن من التفنن في الزينة لهذا العهد والمظاهرة بين المصبغات والنفيس بالذهبيات<sup>1</sup>.

وعلى عكس الخاصة والأعيان كان يتفنن في اختيار ملابسهن من الحرير نجد أن النساء العامة كن يرتدين الصوف وعلى الغالب كن يصنعنه بأنفسهن<sup>2</sup>.

أما الطفل فقد كان له هو الآخر ملابس خاصة به نذكر منها لفائف الطفل الرضيع وحزام وقميص وجويربات بالإضافة إلى الخرقة توضع على عنقه أما في بعض المناسبات في يوم الجمعة فوصف ابن الخطيب تجدهم في المساجد أيام الجمعة كأنهم الأزهار $^{3}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن الخطيب، الإحاطة... ج $^{1}$ ، ص $^{4}$ 0.

 $<sup>^{2}</sup>$  عيسى بن الذيب ، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه، ص256.

المبحث الرابع: القيم الاجتماعية والآفات السائدة.

المطلب الأول: القيم الاجتماعية.

نقصد بالقيم بعض الأشكال والسلوك والقواعد الأخلاقية التي توجه سائر الناس وتصرفاتهم واختياراتهم ومن بين أهم القيم السائدة في البادية هي كرم الضيافة والفروسية والبساطة والفطرة والخشونة والصبر والحياء والتمسك بروح الحياة الجماعية أ، فيرى ابن خلدون أن أهل البدو أقرب إلى الخير  $^2$ ، أما القيم السائدة في الحواضر المتمثلة في الجانب المادي والروحي والجري وراء الكسب وانتهزت الروح الفردية ومن بين أهم القيم السائدة في بوادي المغرب والأندلس كرم الضيافة حيث كانوا يكرمون الضيف ثلاثة أيام فوجد من يرهن بعض من أثاث منزله وبيعها لإكرام الضيف وعلى هذا الأساس يرى الحضرمي فقيه المرابطية اعتبر أن الجود ساتر للعيوب غارس للمحبة في القاوب  $^4$ ، إلى جانب ذلك الخوف من العار حيث عرف يوسف بن تاشفين بحيائه ما جعلهم يفسر ارتداءهم للثام وبرزت بينهم روح التسامح وعلو الهمة  $^6$ .

أما بالنسبة للنظافة: كانت في المجتمع المرابطي ذلك ما يؤكده ابن عبدون من نظافة الأبدان والطرقات والمباني وإصلاح الأماكن التي تتجمع بها المياه<sup>7</sup>، ويشير الإدريسي" أن شعورهم كانت كانت كثيفة إلا أنها كانوا حريصين على نظافتها... "<sup>8</sup> وكانوا أشد اعتناء بما يلبسون وما يفرشون<sup>9</sup>.

الحث على العمل: كانوا يسعون للعمل ويقول المقري: أنه إذا رأوا متسولا وهو قادر على العمل أهانوه وسبوه 10 ومن عادة المتسولين أنهم يتجمعون في ساحة على بن يوسف بمراكش والطرقات

ا إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص120.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خلدون، المقدمة، ج1، ص $^{2}$ 

المرابطين، 120 المغرب والأندلس في عصر المرابطين، 120.

<sup>4</sup> عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص193.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن سعيد ، المغرب، ج2، ص266.

 $<sup>^{6}</sup>$  ابن غالب، فرحة الأنفس، ص $^{281}$ .

<sup>7</sup> ابن عبدون، المرجع السابق، ص 37.

الإدريسي ، صفة المغرب، ص62.

 $<sup>^{9}</sup>$  عيسى بن الذيب ، المرجع السابق، ص $^{194}$ .

المقري، نفح الطيب، ج1، ص220.

ومن الأغنيات الشعبية والزجل لكسب العطف ورحمة المارين وكانوا يستغلون الأعياد والمواسم وذلك ما قاله ابن خلدون شاهدت بفاس السآل يسألون أيام الأضاحي أثمان ضحاياهم1.

# المطلب الثاني: الآفات الاجتماعية.

من بينها التسول الذي كان ظاهرة منتشرة في عصر المرابطين ويعد المتسولون شريحة من شرائح المهمشين وذلك نتيجة للبذخ والترف خاصة في عهد الدولة وذلك ما يؤكده ابن عبدون وما أثار انتباهه يوم الجمعة بدخول المسجد المتسولين لإدراك عطف المصلين لذلك منعهم من دخوله، وطلب منهم أن V يترك ساع في رحاب الجامع أما في الأندلس أكد على أن عددهم ظل ضئيلا بحجة أنه ما إذا رأوا أحدا يتسول أهانوه أو وسعى رجال الحسبة إلى معاقبة كل من يسعى إلى ذلك وذلك V وذلك V وفيهم خير معين حيث أن الزاهد أبا عبد الله التاودي تصدق بثيابه العمل، إلا أن المتصوفة وجد فيهم خير معين حيث أن الزاهد أبا عبد الله التاودي تصدق بثيابه وبقى دون ملابس V.

<u>أ- السرقة:</u> شكل الدعرة وما عرف بقطع الطرق شريحة أساسية من شرائح وذلك بسبب الرفاه والبذخ الذي كان سائدا<sup>5</sup> وكان بديهيا أن تتجه أنظار اللصوص نحو كبار الملاك من أصحاب الأجنة والأثرياء وأرباب المواشى<sup>6</sup>.

أما الأندلس فلم تكن أحسن حالا فيقول ابن الخطيب<sup>7</sup>" أشار إلى كثرة التعدي في الطرق والدوائر في السبل والفتك برقاق، وكانوا يتخذون أماكن خالية كمائن لضحاياهم بعد تدربهم على طرق الاختلاس وكان معظمهم يربون الشعور الطويلة"<sup>8</sup>، ويشير ابن عبدون أيضا أن هؤلاء الحراس لا يكتفون بالقيام بدورة واحدة في المدينة بل كان عليهم القيام بدورات متعددة لأن السراق والذعرة

ابن خلدون، مقدمة، ج1، ص385.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن عبدون، المرجع السابق، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المقري، المصدر السابق، ج1، ص205.

ابراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص191.

أبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص191.

 $<sup>^{6}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{191}$ .

عيسى بن الذيب، المرجع السابق، ص201.

ابن عبدون، المرجع السابق، ص55.

بالليل يترقبون مشي الحرس وينطلقون بعد ذلك لطلب الشر والفجور كما طالب بقطع عمل الخناجر لأن اللصوص يتخذونها سلاحا  $^1$ ، رغم الجهود المبذولة من طرف السلطة المرابطية وأفراد المجتمع إلا أن ذلك لم يضع حدا لهاته الظاهرة وعليه فقد اضطر الناس إلى تحصين أنفسهم وإصلاح الدروب والأسوار تحسب لحركاتهم اللصوص والدعرة وأنه لا تكاد الأندلس تخلو من سماع دار فلان دخلت البارحة وفلان ذبحه اللصوص على فراشه  $^2$ ، وهذا ما يؤكد أن أهل قرطبة كانوا في بلاء عظيم يتحارسون الليل كله ويكابدون من روعات طراقه ما لا يكابد أهل الثغور من العدو  $^6$ ، وفي آخر العصر المرابطي أصبح اللصوص يلجأون إلى النساء المرابطيات للاحتماء بنفوذهن لذلك لم يكن غريبا أن يستعملوا من طرف السلطة المرابطية مثل ما استعمل علي بن يوسف استخدام رجل يعرف بالفلكي الأندلسي كان فاتكا شهما قاطع السبيل وعفا عنه وسد به ثغور مراكش  $^4$ ، ويشير صاحب المعجب أن كل امرأة من أكابر لمتونة ومسوفة مشتملة على كل مفسد وشرير وقاطع السبيل  $^5$ .

 $\underline{v}$  أما بالنسبة للدعارة: فإن العاهرات التي كن يمارسن البغاء تكسبا للعيش ويقمن في بعض الفنادق المعروفة بدون خراج كالذلك سموا بخريجات أو من الدروب التي تقع فيها الفنادق مثل درب ابن زيدون فكانوا يخرجون بزينتهم إلى الشوارع وذلك ما جعله يدعو إلى منعهن من الكشف على رؤوسهن خارج الفنادق ولا شك أنهن أكثر من كذلك فلذلك تداولتهن ألسنة العامة  $\frac{1}{2}$ 

ج- السحر والشعوذة: ويأتي المشعوذون والسحرة الذين عرفوا كيف يتحايلون في استخراج الأموال من جيوب أصحابها حتى أن الشعوذة شكلت حرفة لها نظمها وتقاليدها منهم من كان يظهر في زي يموه على العامة بحيله ومهاراته ومنهم تظاهر بالسحر والكهنة ومعرفة الغيب حتى يصل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع نفسه، ص18.

 $<sup>^{2}</sup>$  المقري، الصدر السابق، ج1، ص $^{2}$ 

<sup>. 192</sup>م القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص $^{2}$ 

<sup>4</sup> المرجع نفسه، ص192.

 $<sup>^{5}</sup>$  عبد الواحد المراكشي، المعجب، ص $^{132}$ ، عيسي بن النيب، المرجع السابق، ص $^{5}$ 

<sup>6</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث..، ص193.

ابن عبدون، المرجع السابق، ص50.

ابراهیم القادري بوتشیش، مباحث، ص $^{8}$ 

<sup>9</sup> السقطي، المرجع السابق، ص45.

إلى جيوب المغفلين وبعض النساء اللواتي يردن كسب محبة أزواجهن وليس الغريب أن تتشر وسط هاته البيئة الثقافية غبية مثل المجتمع المرابطي المزاعم الشعبية كالاعتقاد في أرواح الجن في إحدى النوازل المعاصرة أنه رجل عنده كتب مصروع فلا عجب أن تردد في أمثال العامة مثل هذه الخرافات أما الأندلس فزعموا أن شجرة تتمو أوراقها وثمارها كل يوم ينمو وأنه ما إذا رغبوا في المطر أقاموها جهتهم 2.

# المطلب الثالث: الأمراض وطرق علاجها

# أ- الأمراض:

تتوعت الأمراض المنتشرة خلال الحقبة المرابطية سواء في المغرب أوالأندلس ويذكر البكري أنه لا يكاد أحد يخلو من مرض الحميات والطحال $^3$ ، ويشير الإدريسي $^4$  إلى مرض العيون بين أهالي سجلماسة وقل من سلمت عيناه.

وداء الحية الذي يتسبب في تساقط الشعر وكذا داء السعفة وهو عبارة عن قروح تخرج فضلا هن مرض الجذام الذي عرف انتشارا في بعض المدن الأندلسية والمغربية وخصصت لهم حارة في ضاحية مدينة فاس ونجمت أمراض أخرى بسبب خلل في النظام الغذائي أو بسبب الإكثار من الفواكه الجافة، إن الأعراض الناجمة عن النظام الغذائي تصيب أهل الحضر أكثر من أهل البوادي $^{5}$ ، وناهيك عن أمراض أصابت العامة كالطاعون وداء الجرب والبرص $^{6}$ .

<u>ب</u>- طرق معالجتها: كانت هناك عدة طرق من بينها الطريقة البدائية التي اعتاد عليها أهل البادية فحسب بل في الحواضر كان المرضى يلتجئون إلى الأولياء والصلحاء طمعا في الشفاء، وهناك من التجأ إلى العلاج الطبيعي وهو من الأساليب التي التجأ إليها في المجتمع المغربي والأندلس رغم ما وجد من الأطباء المهرة آنذاك إلا أنهم اتجهوا إلى الطب الشعبي ففضلوا الاستشفاء

<sup>112</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب والأندلس في عصر المرابطين، ص112

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

أبي عبيد الله البكري، المغرب، ص $^{3}$ 

الإدريسي، صفة المغرب، ص61.

 $<sup>^{5}</sup>$  إبراهيم القادري بوتشيش، المغرب و الأندلس في عصر المرابطين، ص $^{103}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> المرجع نفسه ، ص102.

بالعقاقير ولم يقتصر استخدام هاته على الطبقة العامة بل تعدى للخاصة حيث يشير البكري إلى أن أحد ملوك غانة بعث أحد أمراء دواء عبارة عن نبات يعالج به العقم1.

نلخص في الأخير أن عصر المرابطين في المغرب والأندلس ارتبط بجملة من العادات والتقاليد المتعلقة بمعطيات العصر المرابطي فتلك التقاليد بدءا من الزواج والمرأة وكانت التي حظيت بها داخل الأسرة والمجتمع وعن العادات والتقاليد المتعلقة بهذا المجتمع ترجع إلى الألبسة والطعام وكانت تختلف باختلاف الطبقات الاجتماعية التي كانوا يحتفلون بمختلف المناسبات فضلا عن الأعياد والمواسم التي يحتفلون بها ناهيك عن الترويح عن أنفسهم في أوقات فراغهم، والإشارة إلى القيم الأخلاقية التي كانت تتمحور في الكرم والنظافة ورغم ما كانت هاته القيم طغت عليها بعض الآفات الاجتماعية.

<sup>1</sup> أبي عبيد الله البكري، المغرب، ص172.



في ختام هذا البحث، نستنج أن قبل قيام دولة المرابطين وقبل توحيد العدوتين المغرب والأندلس كانت الأوضاع الاجتماعية متدهورة ، نتيجة الانقسامات والصراعات السائدة.

فكانت الدولة المرابطية دولة مهيبة الأركان تمكنت من بسط نفوذها على بلاد المغرب وانطوت على الأندلس كما تمكنت من اقامة وحدة سياسية بين العدوتين، مما ساعد ذلك على تطور الأوضاع الاجتماعية بفضل الأمن والاستقرار الذي ساد خلال فترة حكمهم، ولعل تحقيق هذه الوحدة مبني على أسس صلبة في بناء صرح هذه الدولة المتكامل، حيث كانت انطلاقتها على أسس إصلاحية دينية معتمدين في ذلك على الكتاب والسنة وفق مذهب الإمام مالك أمرين بالمعروف ناهين على المنكر إضافة إلى الموقع الجغرافي الذي ساعد الدولة المرابطية على ظهور.

وكان لقيام دولة المرابطين أثر في التاريخ الإجتماعي الذي عكس صورة واضحة عن أحوال الشعوب ونمط معيشتهم فاستطاعت أن تبني كيانا اجتماعيا قويا رغم اختلاف التركيبة البشرية التي كانت سائدة اختلافا عرقيا ودينيا ولغويا، فتشكل هذا المجتمع من بربرالذي كان يمثل السواد الأعظم وعرب الذين كانوا في الأندلس بكثرة، والصقالبة الروم فاختلفوا اختلافا عرقيا ودينيا و لغويا، فنتج عن ذالك مزيج في المجتمع واختلاف بين طبقاته.

بعد دارستنا لطبقات المجتمع المرابطي في كل من المغرب والأندلس توصلنا إلى وجود أربع طبقات رئيسية التي تمايزت بين المجتمع الصحرواي البدوي المالكي والمجتمع الأندلسي كما أن هناك عدم تتاسق طبقي بين الطبقات، فنجد الطبقة الحاكمة ترأست سلم هذا الهرم الاجتماعي في جميع الجوانب الاجتماعية والسياسية والاقتصادية وما يميز هذه الطبقة من جانب المادي والسياسي، الذي يمثله السلطان وحاشيته من أمراء وفقهاء وقضاة. وذوي النسب والجاه من بيوتات الكبرى وكل هذه العناصر كانت تعيش وفق إملاءات السلطة مقابل مظاهر الترف و البذخ والقصور والخدم وجواري.

أما الطبقة الوسطى التي حاولت أن ترقى بمستواها وصلا إلى السلطة الحاكمة التي تتشكل من التجار والحرفيين وأصحاب المهن الحرة، التي حاولت أن ترتقي بمستواها للتقرب من الطبقة الحاكمة، ألا أنها لم تتمكن من من وصول إلى المستوى التي تتمتع به خاصة مع الضرائب التي أثقلت كاهلها، فاكتفت بإرضاء السلطة لتحقيق أهدافها، أما الفئة الثالثة فهي تتكون من الباعة الصغار وفلاحون والأيتام العبيد والأسرى والمهمشين...الذين نعتوا بكل أوصاف التحقير والتذليل ولم يكن لهم أي دور.

وكان للمجتمع بعض المظاهر التي تميزه عن غيره بدءا من الأسرة وما تتضمنه من علاقات زوجية التي كانت تتراوح بين المودة والنفور وكان للاسرة عاداتها المتعلقة بالزواج والاحتفال به، اضافة إلى دور المرأة التي تمتعت بمكانة مرموقة في المجتمع المغربي وقد حرص ولاة الأمرعلى رعايتها، كما أن بعضهن يحضين من الثقافة الكثير، ومشاركتها في الأمور السباسية.

تعددت الاحتفالات التي يغلب عليها الطابع الديني وما يصاحبها من شعور ديني فياض خاصة بالاحتفال بشهر رمضان، إضافة إلى الاحتفالات العسكرية وما يتخللها من مواكب، وكما كانوا يلجئون إلى المنتزهات والحدائق لترويح على أنفسهم، وفي أوقات فراغهم بوسائل شتى منها سباق الخيل والغناء... وإذا القينا نظرة سريعة على أحوال المجتمع المربطي نجد بعض الصفات التي انتشرت في أواخر عهد علي خاصة بعض الصور غير مشرفة انتشار حوانيت من بين معروضاتها وسائل اللهو وقد وقف الولاة من الأمر موقف التشدد من الغناء واللهو ومحاربتها بشتى الطرق.

كما انعكس الرخاء في الوضع الاقتصادي على الجانب الاجتماعي وذلك ما نلاحظه في عهد على بن يوسف خاصة الذي شهد عهده مظاهر الأبهة في المأكل والملبس خاصة، وقد تقنن المرابطون في إعداد موائدهم والرجال والنساء في لباسهم، فارتدت النساء الملابس الحريرية في بعض الأحيان أما رجال فتميزوا بلباسهم للثام الاسود، بينما الطبقة الدنيا

يتلثمون بلثام أبيض اللون، أما الناس العامة من غير مرابطين سواء كانوا في المغرب أو الأندلس فيرتدون لباسا مغيرا عليهم.

وحفلت المائدة المرابطية بالعديد من الأطعمة مما يدل على الثراء والرفاهية التي تمتع بها السكان أنداك، وقد تتوعت هذه الأطعمة منها ما يخصص للأغنياء، ومنها للطبقة العامة منهم ، ومنها من يكون طعام مخصص حسب فصول السنة، طعام خاص بفصل الصيف وأخر بفصل الشتاء، إضافة إلى تتوع المشروبات منها شراب الرب والأنزيز.

ونتج على هذا التعدد من العناصر في مجتمع المرابطي تنوع في الخصائص الذي امتد بين النقيضين من اللهو والمجون إلى الزهد والتصوف قد حاولت السلطة المجتمع المرابطي ابطال هاته المظاهر الفساد في المتجمع.

الملاحق

 $^{1}$ ملحق رقم (1): الحدود الجغرافية لدولة المرابطين



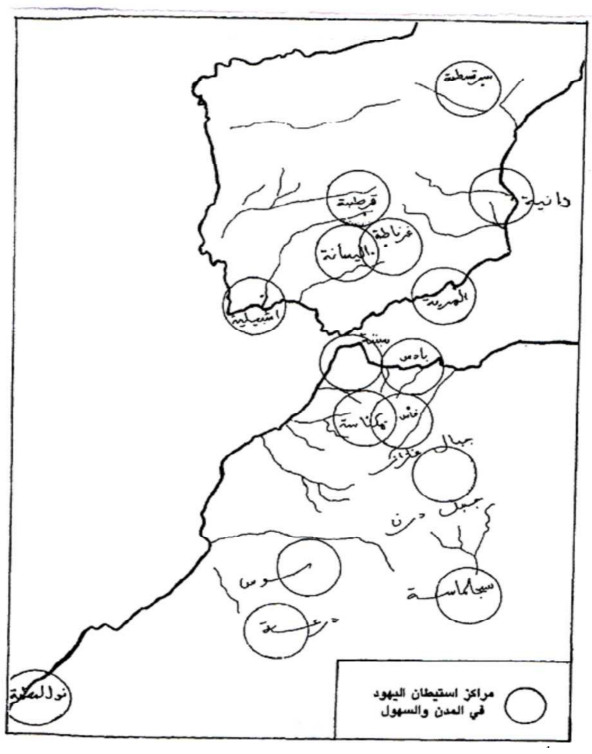
<sup>1-</sup> حسين مؤنس، أطلس تاريخ الإسلام، ط1\_،، الزهراء العالم العربي، القاهرة، 1987م، ص164

# مواطن القيائل العربية بالأندلس مستخرجة من كاتب الألسام لا ين حرم

# 

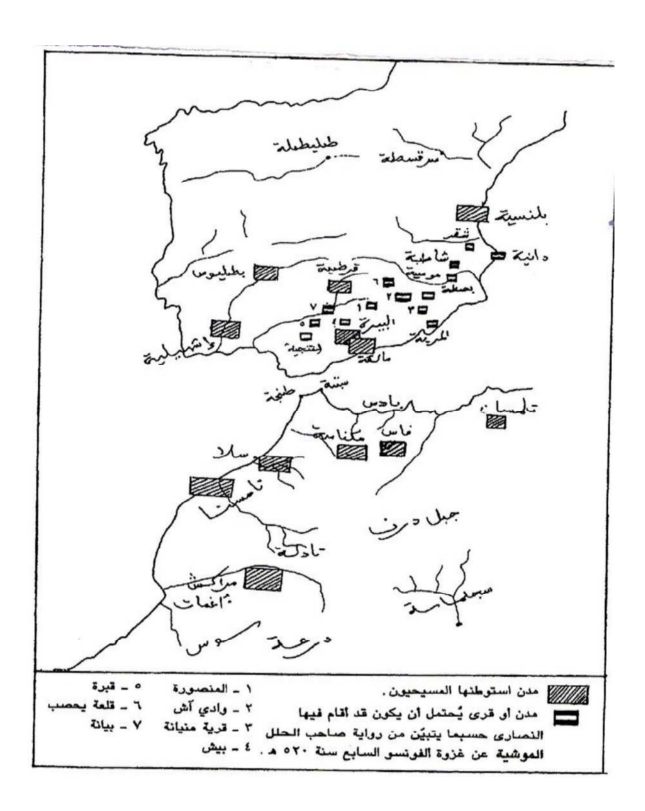
| STATE OF STATE   |                              |
|------------------|------------------------------|
| المرية الم       |                              |
| 7131             | 4.70                         |
| D <sub>1</sub> 0 |                              |
|                  | 32343434730239<br>3543437346 |
|                  | - 450,430, 305,127           |
|                  | 《421 392 365 189<br>424 423  |
| فسوه             | 218                          |
|                  | .443 .418 .333. 321.89       |
| زبونة            | 327                          |
|                  | 430                          |
| TWANT APPEAL     | 400                          |
|                  | 455 .435 .327                |
|                  |                              |
|                  |                              |

الملحق رقم: (3) مراكز تجمع اليهود في المغرب والأندلس في عصر المرابطين



<sup>.</sup> إبراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص256.

# ملحق رقم (4): مراكز تجمع المسيحين بالمغرب والأندلس



<sup>1 -</sup> ابراهيم القادري بوتشيش، مباحث في التاريخ الاجتماعي، ص255.

# هائمة المحادر

والمراجع

## 1-المصادر:

- القرأن الكريم
- ابن أبي أصيبعة موفق الدين أبي العباس أحمد بن القاسم يونس السعدي الخزرجي، عيون الأنباء في طبقة الأطباء ، دار الفكر بيروت، 1957م، ج2.
- ابن أبي دينار القيرواني أبو عبد الله الشيخ محمد بن أبي القاسم الرعيني، المؤنس في أخبار إفريقية وتونس، مطبعة الدولة التونسية، 1286م.
- ابن الأبار أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن أبي بكر القضاعي (ت658ه/1260م)، الحلة السيراء، تحقيق، حسين مؤنس، ط2، دار المعارف، القاهرة، 1963م، ج2.
- \_\_\_\_\_، التكلمة، تحقيق، عبد السلام الهراس، دارالفكر، بيروت، 1415ه/1995م، ج1/ج3.
- \_\_\_\_\_، المعجم في أصحاب القاضي الصدفي، تحقيق إبراهيم الابياري، ط1، دار الكتاب المصري، 1989م.
- \_\_\_\_\_\_، المقتضب من تحفة القادم، تحقيق، ابراهيم الأبياري، ط2، دار الكتاب المصري، القاهرة، دار الكتاب للبناني، بيروت، 1410هـ-1910م.
- ابن الأثير أبي الحسن علي بن أبي الكرم محمد بن محمد بن عبد الكريم بن عبد الواحد الشيباني (ت630هـ)، الكامل في التاريخ، تحقيق، محمد يوسف الدقاق، دار الكتب العلمية، لبنان، 1987م، المجلد8.
- ابن الأحمر، بيتوتات فاس، تحقيق، عبد الوهاب منصور، دار منصور للطباعة، الرباط، 1973م.
- \_\_\_\_\_، تاريخ الدولة الزيانية بتلمسان، تحقيق، هاني سلامة، ط1، مكتبة الثقافة الدينية، مصر، 2011م.
- ابن الخطيب لسان الدين، أعمال الإعلام فيمن بويع قبل الإحتلام من ملوك الإسلام، تحقيق، ليفي بروفنسال، ط2، دار المكشوف، لبنان، 1956م، ج3.
- \_\_\_\_\_\_، الإحاطة في أخبار غرناطة، تحقيق، محمد عبد الله عنان، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1977م، مجلد4.

- ابن الزيات التادلي أبي يعقوب يوسف بن يحي، التشوف إلى رجال التصوف وأخبار أبي العباس السبتي، تحقيق، أحمد توفيق، ط2، مكتبة الإسكندرية، 1990م.
- ابن السماك المالقي، الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، تحقيق، عبد القادر بوباية، دار الكتب العلمية، لبنان، 2010م.
- ابن القاضي أحمد، جذوة الاقتباس، في ذكر من حل من الأعلام بمدينة فاس، دار منصور للطباعة والنشر، الرباط، 1973، مج1.
- ابن القطان أبي محمد حسن علي بن محمد بن عبد الملك الكتامي المراكشي (ت628هـ)، نظم الجمان لترتيب ما سلف من أخبار الزمان، تحقيق، محمد علي مكي، ط2، دار المغرب الإسلامي، 1990م.
- ابن الكردبوس التوزري، تاريخ الأندلس قطعة من كتاب الإكتفاء بأخبار الخلفاء، نشر وتحقيق، أحمد مختار العبادي، صحيفة الدراسات الإسلامية، مادريد، 1966م.
- ابن بسام أبو الحسن علي بن بسام الشنتريني(542ه-1147م)، الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق، إحسان عباس، ط2، دار الكتب العلمية، بيروت،2002م.
- ابن بشكوال أبو القاسم خلف بن عبد الملك بن مسعود بن موسى (578ه/1182م)، الصلة، تحقيق، ابراهيم الأبياري، ط1، دار الكتاب المصري، دارالكتاب اللبناني، القاهرة، بيروت، 1410هـ 1989م.
- ابن حزم أبي محمد علي بن أحمد بن سعيد الأندلسي (456ه/1046م)، جمهرة أنساب العرب، تعليق، محمد هارون، ط3، دار المعارف، مصر، (دس)
  - ابن حوقل، صورة الأرض، دار مكتبة الحياة، لبنان، 1992م.
- ابن خاقان أبي نصر الفتح بن محمد عبيد الله القيسي الإشبيلي (ت529ه/1135م)، قلائد العقيان ومحاسن الأعيان، حققه، حسين يوسف خريوش، مكتبة المنار، الأردن، 1989م.
- \_\_\_\_\_، مطمح الأنفس ومطرح التانس في ملمح أهل الاندلس، تحقيق، محمد علي شوباكة، دار عمار، مؤسسة الرسالة، 1983م.
- ابن خلدون زكرياء يحي بن ابي بكر محمد بن الحسن، بغية الرواد في كر ملوك بني عبد الواد، طبع بمطبعة بيير بونطانا، الجزائر، 1903م، ج1.

- ابن خلدون عبد الرحمان (ت808)، المقدمة، ضبط المتن ووضع الحواشي والفهارس، خليل شحاة، مراجعة دكتور، سهيل زكار، 2001 م، ج1/ ج2.
- \_\_\_\_\_\_، تاريخ ابن خلدون المسمى ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، مراجعة، سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، 2000 م، ج6/7.
- ابن خلكان أبي العباس شمس الدين أحمد بن محمد بن أبي بكر (ت681هـ)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تحقيق، إحسان عباس، دار صادر، بيروت، (د.س)، ج7.
- ابن رشد أبي الوليد محمد بن أحمد بن رشد القرطبي المالكي، تحقيق مختار بن الطاهر التليلي، دار الغرب الإسلامي، 1987م.
- ابن سعيد المغربي، المغرب في حلى المغرب، حققه وعلق عليه، شوقي ضيف، ط4، دار المعارف، القاهرة، (دس)، ج2.
- ابن عبدون محمد بن أحمد التجيبي، ثلاث رسائل أندلسية في أداب الحسبة والمحتسب، تحقيق، ليفي بروفينسال، مطبوعات العهد العلمي الفرنسي للأثار الشرقية، القاهرة، 1955م.
- ابن غازي العثماني المكناسي أبو عبد الله محمد بن أحمد بن محمد، الروض الهتون في أخبار مكناسة الزيتون، الرباط، 1952م.
- ابن فرحون المالكي إبراهيم بن نور الدين (ت799هـ)، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب، دراسة وتحقيق،، محمد الأحمدي بن نور، دارا لتراث، القاهرة، (دس)، ج2.
- ابن منظور أبو الفضل جمال الدين الأنصاري (711هـ/1311م)، لسان العرب، ط1، دار المعارف، القاهرة، (دس)، مج3.
- أبو العباس أحمد بن علي القلقشندي، نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب، تحقيق، إبراهيم الأبياري، ط3، دار الكتب العصرية، مصر، 1991 م.
- أبو الفداء عماد اسماعيل بن محمد (ت730هـ)، تقويم البلدان، اعتني بتصحيحه وطباعته، البارون رينود، والبارون ماك كويكن، دار الصادر، لبنان، 1850م.

## قائمة المصادر والمراجع

- أبو حامد الغرناطي، تحفة الألباب ونخبة الإعجاب، تحقيق، إسماعيل العربي، المؤسسة الوطنية الجزائر، 1989م.
- أبي عبيد الله البكري، المسالك والممالك (ت487هـ)، تحقيق، أندري فان لوفين وأندري فيري، دار العربية للكتاب، قرطاج، 1992م، ج1.
- \_\_\_\_\_، المغرب في ذكر في بلاد إفريقية والمغرب، دار الكتاب الإسلامي، القاهرة، (دس).
- الإدريسي أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن إدريس (ت548هـ)، نزهة المشتاق في اختراق الآفاق، مكتبة الثقافة الدينية، 1422هـ/ 2002م، مجلد 1.
- البيذق أبي بكر بن علي الصنهاجي، أخبار المهدي، راجعه عبد الوهاب بن المنصور، ط2، المطبعة الملكية ، الرباط، 2004م.
- الجزنائي علي، جني زهرة الآس في أخبار مدينة فاس، المطبعة الملكية، الرباط، 1976م.
- الحافظ أبي طاهر أحمد بن محمد السلفي، معجم السفر، تحقيق عبد الله عمر البارودي، دار الفكر 1993م.
- الحموي شهاب الدين أبي عبد الله ياقوت بن عبد الله الرومي البغدادي (626هـ 1229م)، معجم البلدان، دار صادر، بيروت، (دس)، -1/7 ج-1/7 ج-1/7
- الحميري أبي عبد الله محمد بن عبد الله بن عبد المنعم (626ه-1229م)، الروض المعطار في خبر الأقطار، تحقيق، إحسان عباس، ط2، مكتبة لبنان، 1984م.
- الرقيق ابو اسحاق، قطعة من تاريخ افريقيا و المغرب، تحقيق، عبد الله علي الزيدون و عز الدين عمر موسى، دارالغرب الاسلامي، لبنان، 1990م.
- السملالي العباس بن إبراهيم (1387ه/1959م)، الإعلام بمن حل بمراكش و أغمات من الأعلام ، راجعه، عبد الوهاب بن المنصور ، المطبعة الملكية ، الرباط ، 1413هـ من الأعلام ، ج6/ج9 ، ج10.

- السيوطي جلال الدين عبد الرحمان، بغية الوعاة في طبقات اللغوين والنحاة، تحقيق محمد أبو الضل الإبراهيمي، ط1، طبع بمطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاؤه، دس، ج2.
- عبد الواحد المراكشي أبو محمد عبد الواحد بن علي المراكشي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب، شرحه واعتنى به: صلاح الدين الهواري، المكتبة العصرية، بيروت، 2006م.
- عماد الدين إسماعيل بن محمد صاحب حماة (ت730)، تقويم البلدان، اعتني بتصحيحه وطباعته، البارون ريكود والبارون ماك كويكن ديسلان، دار الصادر، لبنان، 1850م.
- الفاسي علي ابن أبي زرع بن محمد بن أحمد بن عمر (726هـ/1326م)، الأنيس المطرب في روض القرطاس في أخبار ملوك المغرب وتاريخ مدينة فاس، صور للطباعة والوراقة، الرباط، 1972م، ج1، ج2.
- القاضي عياض، كتاب الغنية، تحقيق، ماهر زهير جرار، ط1، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1982م.
- المراكشي أبي عبد الله محمد بن محمد بن عبد الملك الأنصاري الأوسي، الذيل والتكملة، تحقيق، دكتور إحسان عباس والدكتور محمد بن شريفة ومحمد عواد بشارمعروف، ط1، دار الغرب الإسلامي، تونس، 2010م، ج4/ ج3.
- المركشي ابن عذارى (ت قرن8)، البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب، تحقيق، إحسان عباس، ط3، دار الثقافة، لبنان، 1983م، ج3، ج4.
- مقديش محمد، نزهة الأنظار في عجائب التاريخ والأخبار، تحقيق، علي الزاوي و محمود محفوظ، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1988، مجلد1.
- المقري شهاب الدين أحمد بن محمد التلمساني(1041ه/1631م)، نفح الطيب في غصن أندلس الرطيب، تحقيق، إحسان عباس، دار صادر، بيروت، (دس)، ج1/-2.
- مؤلف مجهول (القرن12م)، الإستبصارفي عجائب الأمصار ووصف مكة والمدينة ومصر وبلاد المغرب، تعليق، ابن زغلول، نشر وتوزيع، مطبعة جامعة الإسكندرية، 1958م.

# قائمة المصادر والمراجع

- مؤلف مجهول (القرن8ه)، نبذة تاريخية من كتاب مسمى مفاخر البربر، نشر وتصحيح ليفي بروفنيسال، الرباط، 1934 م.
- مؤلف مجهول، الحلل الموشية في ذكر الأخبار المراكشية، تحقيق، سهيل زكار، عبد القادر زمامه، دار الرشاد الحديثة، 1979م.
- الناصري أبو العباس أحمد بن خالد (1315ه/1890م)، الاستقصا لأخبار دولة المغرب الأقصى، تحقيق، جعفر الناصر، محمد الناصر، دار الكتاب، المغرب، 1954م، ج1، ج2.
- النويري شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب(733ه/1333م)، نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق، عبد المجيد، دار الكتب العلمية، لبنان، 2004م.
- الورد باقر محمد أمين، معجم العلماء العرب، العرب، راجعه، كوركيين عواد، عالم الكتب مكتب النهضة العربية، 1406هـ-1986م.
- الوزان حسن محمد الفاسي، وصف إفريقيا، تحقيق، محمد حجي ومحمد الأخضر، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1983م، ج1.
- الونشريسي أبو العباس أحمد بن يحي، المعيار المعرب والجامع المغرب (ت514ه)، في فتاوى أهل افريقية والمغرب، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية للملكة المغربية، بيروت، 1981م.
- الونشريسي أبي العباس أحمد بن يحي التلمساني(914هـ/1508م)، المعيار المعرب والجامع المغرب في فتاوي أهل أفريقية والأندلس و المغرب، دط، تحقيق، جماعة من الفقهاء بإشراف محمد حجى، دار الغرب الإسلامي، بيروت، 1401هـ/1981م.

### 2-<u>المراجع:</u>

- أرسلان شكيب، الحلل السندسية في ألأخبار و الأثار المراكشية وهي معلمة أندلسية تحيط بكل ما جاء في الفردوس المفقود، ط1، المطبعة الرماوية، مصر، 1355ه/1936م، ج1.
- أشباخ يوسف، تاريخ الأندلس في "عهد المرابطين والموحدين" ترجمة، محمد عبد الله عنان، تقديم وتتويه، سليمان العطار، القاهرة، 2001م، ج2.
- بالثينا انخل بنثالث، تاريخ الفكر الأندلسي، ترجمة، حسين مؤنس،تقديم، سليمان العطار، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، 1958م.
- بوتشيش إبراهيم القادري، المغرب والأندلس في عصر المرابطين "المجتمع-الذهنيات -الأولياء" دار الطليعة، بيروت، 1993م
- \_\_\_\_\_، مباحث في تاريخ الاجتماعي للمغرب والأندلس خلال عصر المرابطين، دار الطليعة، بيروت (د.س.ن).
- بوزیانی الدراجی، القبائل الامازغیة أدوارها ومواطنها -أعیانها، ط4، (ددن)، 2010، ج2.
- الحجي عبد الرحمن علي، التاريخ الأندلسي "من الفتح الإسلامي حتى السقوط غرناطة، (98-897هـ/711-1492م) ط2، دار القلم، بيروت، 1971م.
- حركات إبراهيم، المغرب عبر التاريخ "من عصر ما قبل التاريخ إلى نهاية دولة الموحدين "، دار الرشاد الحديثة، 1956م، ج1.
- حسن أحمد محمود، قيام دولة المرابطون مقدمة شرقية من تاريخ المغرب في العصور الوسطى، دار الفكر العربى، القاهرة.
- حسن علي حسن، الحضارة الإسلامية في المغرب والأندلس "عصر المرابطين والموحدين" 'ط1، مكتبة الخانجي ، القاهرة، (د.س.ن)
- حسين حمدي عبد المنعم، التاريخ السياسي والحضاري للمغرب والأندلس "في عصر المرابطين، دار المعرفة الجامعية، 1403هـ-1983م.
- الخليفة حامد محمد، انتصارات يوسف بن ناشفين، (400-500/1009-1106)، ط1، مكتبة الصحابة، الإمارات، 2004م.

- دندش عصمت عبد اللطيف، الأندلس في نهاية المرابطين ومستهل الموحدين "عصر الطوائف، (546/510)، ط1، دار الغرب الإسلامي، لبنان، 1988م.
- \_\_\_\_\_، دور المرابطين في نشر الاسلام في غرب افريقيا ، نشر وتحقيق رسائل أبى بكر ، دار الغرب الاسلامي ، لبنان ، 1988م.
- الدهاس جنيدب فواز بن علي، مروان بن الحكم المؤسس الفرعي ، جامعة أم القرى، 2004م.
- الزركلي خير الدين، قاموس لأشهر تراجم الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، ط7، 1988م، ج2/ ج8.
- سالم عبد العزيز، تاريخ مدينة المرية الإسلامية "قاعدة الأسطول الأندلس"، مؤسسة شباب الجامعة، الإسكندرية، 1984م.
- السرجاني راغب، قصة الأندلس "من الفتح إلى السقوط"، مؤسسة اقرأ، القاهرة، 2001م، ج1.
  - سعد محمد، الأطلس في تاريخ الاندلس، ط2،دار الاندلس، 1399ه، ج1.
- سعدون عباس نصر الله، دولة المرابطين "في المغرب والأندلس عهد يوسف ابن تاشفين"، دار النهضة العربية، بيروت،1985م.
- السيد عبد العزيز سالم، تاريخ المغرب في العصر الاسلامي، دط، مؤسسة الشباب الجامعية، 1999م.
- السيد عبد العزيز سحر، المغرب في عصر الاسلامي من جديد حول برغواطة، مؤسسة الشباب الجماعية، الاسكندرية، 1993م.
- شهاب الدين أحمد نهلة، المغرب العربي في عهد عقبة بن نافع دراسة تحليلة ، دار الكتاب للنشر والتوزيع، الأردن، (دس).
- الصلابي علي محمد، الجوهر الثمين في معرفة دولة المرابطين، دار النشر والتوزيع الاسلامية، القاهرة، 1424هـ-2003م.
  - \_\_\_\_\_\_، فقه التمكين "دولة المرابطين"، مؤسسة اقرأ، القاهرة، 2002م.

- طه أحمد جمال، فاس في عصر المرابطين والموحدين "دراسة سياسية وحضارية" (د.ط)، دار الوفاء لدنيا، الإسكندرية، (دس).
- \_\_\_\_\_، فاس في عصري المرابطين والموحدين، دار الوفاء، الاسكندرية، (دس).
- \_\_\_\_\_، مدينة سلا في عصر المرابطين دراسة حضارية سياسية، دار الوفاء، الاسكندرية، (دس).
- العبادي أحمد المختار، الصقالبة في الاندلس، معهد مصري الدراسات الاسلامية، 1953م.
- \_\_\_\_\_\_، صورة من حياة الحرب والجهاد في الأندلس، منشاة المعارف، الإسكندرية، 2000م.
  - \_\_\_\_\_، في تاريخ المغرب والأندلس، دار النهضة، بيروت، (دس).
    - عبد البديع لطفي، الاسلام في إسبانيا، (دط)، (ددن)، القاهرة، 1958م.
- عبد الرحمان علي الحجي، التاريخ الإسلامي من الفتح حتى السقوط غرناطة، ط2، دار القلم، بيروت، 1402-1981.
- العفيفي عبد الحكيم، موسوعة ألف مدينة اسلامية، ط1، أوراق شرقية للطباعة والنشر والتوزيع، لبنان، 2000م.
  - عنان محمد عبد الله ،عصر المرابطون في المغرب والأندلس، القاهرة، 1964م.
- \_\_\_\_\_\_، دولة الإسلام في الأندلس "العصر الثاني دول الطوائف منذ قيامها حتى الفتح المرابطي"، ط4، مكتبة الخانجي، القاهرة، 1998م.
  - غبناوي فائق عدنان، حكايتنا في الأندلس، ط1، مؤسسة العربية، (دس).
- غلاب عبد الكريم، قراءة جديدة في المغرب العربي، دار الغرب الإسلامي، 1426 هـ/2006م، ج1، ص ص 385-397.
- الفقي عصام الدين عبد الرؤوف، تاريخ المغرب والأندلس، مكتبة نهضة الشرق، القاهرة، (دس).
- محمد الأمين محمد، الرحماني محمد علي، المفيد في تاريخ المغرب، (دط)، دار الكتاب، الدار البيضاء، (دس).

- محمود حسن أحمد، قيام دولة المرابطين "صفحة مشرقة من تاريخ المغرب في العصور الوسطى، دار الفكر العربي، القاهرة، (دس).
  - مؤنس حسين، شيوخ العصر في الأندلس، ط2، دار الرشاد، القاهرة، 1997م.
    - \_\_\_\_\_، فجر الاندلس، الشركة العامة للطباعة، القاهرة، 1959م.
    - \_\_\_\_\_، معالم تاريخ المغرب الأندلس، دار الرشاد، القاهرة، 1998م.
  - \_\_\_\_\_\_، أطلس تاريخ الإسلام، الزهراء للإعلام العربي، القاهرة، 1987م.
  - \_\_\_\_\_، الثغر الاعلى الاندلسي في عصر المرابطين وسقوط سرقوسطة في
    - يد النصاري(512هـ)، مكتبة الثقافة الدينية، مصر، 1992م.

### 3-الرسائل الجامعية:

- بن الذيب عيسى، المغرب والأندلس في عصر المرابطين دراسة ثقافية اجتماعية (480-540هـ)، رسالة لنيل شهادة الدكتوراه في التاريخ الوسيط، قسم التاريخ، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، جامعة الجزائر، 2008-2009م.
- غرداين مغنية، نظام الحكم في بلاد المغرب في عهدي المرابطين والموحدين (ق 5-7هـ) رسالة لنيل شهادة الدكتوراه، في تخصص تاريخ المغرب الإسلامي، قسم التاريخ، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، تلمسان،2015-2016م.
- لعناني مريامة، الأسرة في عصري المرابطين والموحدين، مذكرة لنيل شهادة الماجستير، كلية العلوم الإنسانية والاجتماعية، تخصص حضارات المغرب والأندلس، جامعة منتوري قسنطينة.

الهمرس

# فمرس المحتويات

| بسملة.                                                 |
|--------------------------------------------------------|
| شكر والعرفان                                           |
| إهداء.                                                 |
| قدمةأ - ر                                              |
| فصل الأول: الجذور التاريخة لدولة المرابطين             |
| المبحث الأول: أصل المرابطون                            |
| المبحث الثاني: سبب التسمية                             |
| المبحث الثالث: الامتداد الجغرافي للمرابطين             |
| المبحث الرابع: بداية الدعوة وقيام الدولة المرابطين     |
| فصل الثاني: التركيبة العرقية والدينية المجتمع المرابطي |
| المبحث الأول: البربر                                   |
| المطلب الأول: بربر المغرب                              |
| أ- صنهاجة: (لمتونة- جدالة- مسوفة-لمطة)                 |
| ب- زناتة                                               |
| المطلب الثاني: (المصامدة)                              |
| المطلب لثالث: يرير الأندلس                             |

# المبحث الثاني:العرب

| 37-35          | المطلب الأول: عرب المغرب                                      |
|----------------|---------------------------------------------------------------|
| 39-37          | المطلب الثالث: عرب الأندلس                                    |
| 40-39          | المطلب الثالث: المولدون                                       |
| 40             | المبحث الثالث: الأقليات الأخرى                                |
| 43-41          | المطلب الأول: الصقالبة والروم                                 |
|                | المطلب الثاني: الأتراك والأغزاز                               |
|                | المطلب الثالث: السودانيون                                     |
| 44             | المبحث الرابع: أهل الذمة                                      |
| <b>47-45</b> ( | المطلب الأول: الطائفة اليهودية (تواجدهم في المغرب والأندلس    |
|                | وضعيتهم الاقتصادية والاجتماعية والإدارية                      |
| 50-49          | <ul> <li>وضعيتهم الدينية دورهم في المجتمع المرابطي</li> </ul> |
| 52-51          | <ul> <li>دور اليهود في المجتمع المرابطي</li> </ul>            |
| 52             | المطلب الثاني: الطائفة المسيحية                               |
| 54-52          | <ul> <li>النصارى تواجدهم بالمغرب والأندلس</li> </ul>          |
| 57-55          | <ul> <li>مكانتهم الاجتماعية والإدارية</li> </ul>              |
| 57             | - دورهم داخل المجتمع المرابطي                                 |
|                | الفصل الثالث: طبقات المجتمع                                   |
| 60             | المرحث الأمل الطبقة الحاكمة                                   |

| 64  | المطلب الأول: الأمراء وقادة الجند              |
|-----|------------------------------------------------|
| 64. | المطلب الثاني: أصحاب الوظائف الحكومية الكبرى   |
| 66- | أ- الوزراء والكتاب                             |
| 67- | ب - الولاة                                     |
|     | ج – مشرفو المدن                                |
| 71- | المطلب الثالث: الفقهاء والقضاة                 |
|     | المبحث الثاني: الطبقة الوسطى                   |
| 72- | المطلب الأول: أصحاب الوظائف الحكومية المتوسطة  |
| 75  | المطلب الثاني: التجار وأصحاب المهن             |
| 77  | المطلب الثالث: الصيارفة والسماسرة              |
|     | المبحث الثالث: الطبقة العامة                   |
| 81  | المطلب الأول: الصناع والفلاحون                 |
| 82  | المطلب الثاني: التجار الصغار او باعة المتجولون |
|     | المطلب الثالث: المهمشون                        |
| 83  | أ- المتسولونأ                                  |
| 84  | ب- قطاع الطرق                                  |
|     | المطلب الرابع: فئات أخرى                       |
|     | أ- الأيتام                                     |
| 86  | ب- العديد والأسرى                              |

| ر الحياة الاجتماعية (القيم السائدة والآفات الاجتماعية) | الفصل الرابع: مظاه     |
|--------------------------------------------------------|------------------------|
| رة88                                                   | المبحث الأول: الأس     |
| والمشاكل الأسرية                                       | المطلب الأول: الزواج   |
| المرأة                                                 | المطلب الثاني: مكانة   |
| دات والتقاليد                                          | المبحث الثاني: العا    |
| الات والمواسم                                          | المطلب الأول: الاحتفا  |
| عياد الدينية                                           | أ- الاحتفالات الأد     |
| باد المسيحية                                           | ب- الاحتفالات بالأعي   |
| رية97                                                  | ت- الاحتفالات العسك    |
| ية                                                     | ج- الاحتفالات الأسريـ  |
| وأماكن الترفيه                                         | المطلب الثاني: وسائل   |
| 99                                                     | المطلب الثالث: المنازل |
| بسنة والأطعمة                                          | المبحث الثالث: الأل    |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                 | المطلب الأول: الأطعم   |
| ب                                                      | أ- الأطعمة في المغرد   |
| لس                                                     | ب- الأطعمة في الأند    |
| 103-102                                                | المطلب الثاني: الألبس  |
| 104-103                                                |                        |
|                                                        | - 1400U                |

# فهرس المحتويات

| - لباس اليهود                                             |
|-----------------------------------------------------------|
| - لباس (النساء طبقة الخاصة)  - الباس (النساء طبقة الخاصة) |
| <ul> <li>لباس (النساء الطبقة العامة)</li> </ul>           |
| <ul> <li>لباس النساء في الأندلس</li></ul>                 |
| المبحث الرابع: القيم السائدة والآفات الاجتماعية           |
| المطلب الأول: القيم السائدة                               |
| المطلب الثاني: الآفات الجماعية (التسول/ البغاء)           |
| أ-الأمراض والأوبئة- طرق معالجتها                          |
| خاتمة                                                     |
| قائمة المصادر والمراجعوالمراجع                            |
| الملاحق                                                   |
| الفهرس                                                    |

#### الملخص:

شهد المغرب والأندلس ظهور دولة مهيبة الأركان عرفت بدولة المرابطين دولة إسلامية أساسها القيام بالمعروف والنهي عن المنكر، وشهدت هذه الدولة مجموعة من الأحداث التاريخية والسياسية وناهيك عن الحياة الاجتماعية التي رصدت نتوع المعالم الحضارية في مختلف الجوانب وعكست ذلك في صورة واضحة عن أحوال الشعوب حيث شكلت كيانا اجتماعيا قويا مختلف التشكيلة البشرية.

أهم العناصر البشرية التي شكلت خريطة سكان المغرب والأندلس في الحقبة المرابطية تجلت في العنصر البربري الذي مثل السواد الأعظم من سكان الحواضر المغرب الأقصى وبواديه على الخصوص ثم يأتي العنصر البربري الذي اتخذ من المدن مستقرا له وبدرجة أقل الأقليات على غرار الصقالبة والروم والعنصر السوداني والأتراك وأهل الذمة من اليهود والنصارى حيث ميزهم ذلك الاختلاف العرقي والديني واللغوي ونجم عن ذلك الاختلاف ظهور تصنيف طبقي فقسمت طبقات المجتمع المرابطي إلى ثلاث طبقات الحاكمة والوسطى والعامة فالطبقة الحاكمة التي كان تتحكم في الأمور السياسية والاجتماعية والاقتصادية التي كانت تعيش حالة البذخ والترف ويليها الطبقة الوسطى التي حاولت جاهدة الوصول والارتقاء إلى مستوى الطبقة الحاكمة إلا أنه لم يكن لها الحظ فعاشت وضع التوسط والاعتدال إلا أنها أحسن حالا من طبقة العامة التي كانت في أسفل الهرم الاجتماعي يميزها مستواها المتواضع وما نلاحظه من التمايز الطبقي الذي ساد في المجتمع المرابطين.

ارتبط المجتمع المرابطي بجملة من العادات والتقاليد المتعلقة بمعطيات العصر المرابطي فتلك التقاليد بدءا من الزواج والمرأة وكأنه التي حظيت بها داخل الأسرة والمجتمع وعن العادات والتقاليد المتعلقة بهذا المجتمع ترجع إلى الألبسة والطعام وكانت تختلف باختلاف الطبقات الاجتماعية التي كانوا يحتفلون بمختلف المناسبات فضلا عن الأعياد والمواسم التي يحتفلون بها ناهيك عن الترويح عن أنفسهم في أوقات فراغهم، والإشارة إلى القيم الأخلاقية التي كانت تتمحور في الكرم والنظافة ورغم ما كانت هاته القيم طغت عليها بعض الآفات .

#### Résumé

LE Maghreb et l'Andalousse ont été assiste de l'emergence d'un etat majestieux appelé les almoravides. Cest un etat islamique fondé sur la promotion de la vertu de la prévention du vice, cet etat a été assisté d'une série d'evenements historiques et politiques , sans oublier la vie sociale qui a suivi la diversité des caracteristiques urbaines sous divers aspects et reflète cela dans une image claire de situation des peuples ou il forme une entité sociale forte de differente configuration humaine.

Les éléments humains les plus importants constituant la carte de la population marocaine et andalouse à l'époque almoravide a été disparu à l'ère berbère qui representait la majorité de la population des villes maghrébines et ses environs en particulier puis vient l'élément berbère qui a installé dans les villes et dans une moindre des mesure des minorité telles que les romains et les soudaines et les turcs et le peuple du deliere des juifs et des chretiens ou ils sont differencre par la difference et hmique resulta de cette difference est lemergence de la communoutè des almoravides a diviseès en trois couche «gouvermeuse –mouyenne et le public.

La classe gouvermeur qui controlait les affaires..politiques sociales et economiques qui essayait d atteindre le niveau de la classe gouverneusse mais elle n avait pas eu le chance et vivait dans une situation de mediation mais elle est mieux que la classe public qui se trouvait ou bas de la pyramide elle se caractirise. Par son niveou modeste et par ce que nous observons de la differenciation de classe qui domine dans la communutè almoravide.

La communautè des almoravides est associèe a une sèrie dabitudes est traditions commancant par le mariage et femme tels était consèdirable a linterveur de la famille et de la societè et aussi les abitudes et les traditions concernant cette societè revois aussi les mouriture et differnesie selon les classes sociales elebrant les differentes occasions les fetes et saisons qu ils cèlebrent sans pendant leur temps libre sans oublier les valeurs morales centrèes sur la generosite et la proprete bein que ces valeurs fusent eclipsees par certainas vices sociaux.