جامعة محمد خيضر بسكرة كلية الآداب و اللغات قسم الآداب واللغة العربية



# مذكرة ماستر

تنصص: أدب عربي قديم

إعداد الطالب: عويسي جمال - دمار رحيمة

يوم:30/08/2020

# رمزية الماء في ديوان ابن خفّاجة (باب الوصف أنموذجا )

#### لجنة المناقشة:

هنية مشقوق أ. مح ب جامعة محمد خيضر بسكرة رئيسا زوزو نصيرة أ. مح أ جامعة محمد خيضر بسكرة مشرفا صليحة سبقاق أ.مس ب جامعة محمد خيضر بسكرة مناقشا

السنة الجامعية: 2020/2019

#### شكر وعرفان

نتقدّم بكلمة حب وتقدير وتحية وفاء وإخلاص ، تحية ملؤها كل معاني الاحترام ، تحية من القلب ، شكرا من كل قلبي إلى أستاذتنا " نصيرة زوزو " التي أشرفت علينا في إنجاز بحثنا إلى جميع أساتذتي الذين رافقونا في دربنا إلى زملائنا وأصدقائنا وإخوتنا في مسارنا الجامعي نشكركم على مرافقتنا طيلت سنين كانت من أجمل مراحل حياتنا ونتمنى التوفيق من الله لنا ولكم في باقي حياتنا وأن يحقق لنا ما يسعدنا فيها ويبعد عنّا ما يحزننا (آمين آمين يا رب العالمين).

# فهرس المحتويات:

| <ul><li>− مقدّمة</li></ul>                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>الفصل الأول: رمزية الماء وحضوره في القرآن الكريم والشعر العربي القديم:</li> </ul> |
| تمهید                                                                                      |
| 1- ماهية الرّمز :                                                                          |
| 1-1- تعريف الرّمز لغة واصطلاحا                                                             |
| 2-1- أنواع الرّمز                                                                          |
| 11-2-1 الرّموز الخاصة.                                                                     |
| 20-12 الرّموز العامّة.                                                                     |
| 212                                                                                        |
| 22-21 تعريف الماء لغة واصطلاحا                                                             |
| 24-23 الماء في القرآن الكريم                                                               |
| 25-2 حضور الماء في الشعر العربي القديم                                                     |
| 29-25 الشعر الجاهلي                                                                        |
| 2-3-2 في شعر صدر الإسلامي                                                                  |
| 35-33 الشعر الأموي                                                                         |
| 2-3-4 في الشعر العباسي                                                                     |
| 2-3-5 في الشعر الأندلسي                                                                    |

| - القصل التاني : مسميات الماغ وابعاده الدلالية في ديوان ابن حقاجة (باب  |
|-------------------------------------------------------------------------|
| الوصف):                                                                 |
| تمهيد                                                                   |
| 1- المفردات والألفاظ الدّالّة على الماء في شعر ابن خفّاجة (باب الوصف) : |
| 1-1- مسميات الماء                                                       |
| 2-1- مسميات المطر                                                       |
| 54-52السحاب السحاب                                                      |
| 4-1- مسميات البحر والأنهار والوديان والسيول والجداول                    |
| 59-58 الثلجيات                                                          |
| 60-59 الآبار والبرك                                                     |
| 7-1- إحصاء مسميات الماء                                                 |
| 2- الأبعاد الدّلالية للماء في شعر ابن خفاجة :                           |
| 2-1 البعد السياسي                                                       |
| 2-2 البعد النفسي                                                        |
| 76-70 البعد الاجتماعي                                                   |
| – <b>خ</b> اتمة.                                                        |
| <ul> <li>قائمة المصادر والمراجع</li> </ul>                              |
| - ا <b>لملحق</b> (نبذة عن حياة ابن خفّاجة)                              |
| - م <b>ن</b> خّص                                                        |

#### مقدّمة:

الأندلس هي قصة حقيقة تاريخية خالدة ، وهي تلك البطولة الرائعة التي نادرا ما تقدّمها أمَّة من الأمم والتي قدَّمتها الأمّة الإسلامية حين كانت دولة عظيمة شامخة والتي كانت نهايتها من خلال الحملات المتوالية عليها من قبل النصارى ، وانتهت بسقوط آخر مملكة وهي غرناطة كآخر الممالك الإسلامية في الأندلس ، وبقيت قصتها مسطرة عبر التاريخ خالدة ، غير أنها ذكرى حزينة للأمّة الإسلامية لكونها خسارة كبيرة بكل معنى الكلمة ، هذه الأندلس التي كان لها ما كان من جمال ربّاني ، فعدّت جنّة على الأرض لما تميّزت به من خيرات و سحر لأعين الناظرين ، بطبيعتها الخلّبة الساحرة ، فقد شكّلت الطّبيعة الأندلسية جزءا كبيرا من كيان وشخصية الأندلسيين ، حيث استمدّوا منها سعادتهم وجمالهم ، لتظلّ هذه ميزة تتفرد بها الأندلس عن باقي البلدان .

وككل الأمم التي اعتنت بالعلوم والأدب ، فقد كانت أمّةً تهتم بالأدب وكان الشعر رفيقا لها وشاع فيها ، كون الطّبيعة الأندلسية كانت مصدر إلهام الشعراء لنظم قصائدهم وأشعارهم التي اختلفت أغراضها من غزل ومدح وحنين ... وقد كان للطّبيعة نصيب كبير في قصائدهم اتّخذوا من عناصرها رموزا يعبّرون بها في أشعارهم والتي تحمل إيحاءات مختلفة ، من بين هذه العناصر التي حظيت بمكانة مرموقة في أشعارهم نجد عنصر المائيات أو الماء باختلاف مسمياته الذي أخذ ملمّحًا بارزًا في شعرهم ، فقد تسابق الشعراء في وصف عناصر الطّبيعة بصفة عامّة ومن بين الشعراء الذين تميّزوا في وصف الطّبيعة الأندلسية الأندلسي والذي لقبوه بجنّان الأندلس هذا الشاعر الكبير الذي عشق الطّبيعة الأندلسية فقام برسم لوحات فنية جسّدها بلغة الشعر ، ومن الأسباب التي قادتنا لاختيار هذا الموضوع:

هو ما يتمتع به ابن خفّاجة من صيت ومكانة شعرية عالية في الأدب .



- وأنّ ابن خفّاجة من الشعراء الذين لم يتكسّبوا في شعرهم ولم يتوجّه بشعره لاستماحت الملوك رغم توافدهم عليه ، لكنّه عندما مدحهم كان مدحه إعجابا لا تكسّبا .
- محاولة بناء صورة في مخيّلتنا للحضارة الإسلامية الأندلسية الضائعة ، التي فتحت بقوة الرجال والحديد .
- الاطلاع على حياة مجتمع الأندلس الاسلامية ، تلك القصلة الخالدة عبر التاريخ والمجد الضائع منا .
  - تأثّرنا بأشكال الطّبيعة الأندلسية الساحرة بشكل عام .
- السعي للاطّلاع على معالم الحضارة الإسلامية التي تم بناءها بسواعد من ذهب ، وشغفنا بتاريخنا الغابر ، حين كانت الأمة الإسلامية تسود العالم وتقوده ومحاولة منّا استذكاره .

وبالتالي جاء عنوان بحثنا مندرج كما يلي: رمزية الماء في ديوان " ابن خفّاجة " أنموذج (باب الوصف).

وللبحث في هذا الموضوع كان علينا طرح التساؤلات التالية:

ما الرّمز؟ وما أنواعه ؟ وهل كان الماء حاضرا في الشعر القديم ؟ وما هي مفردات الماء في شعر "ابن خفّاجة" ؟ هل جاءت معبرة لما أراده الشاعر؟ وهل تعدّدت دلالاتها وأبعادها في شعره ؟ وماهي هذه الأبعاد التي حملها عنصر الماء في شعره ؟

وللإجابة على هذه الأسئلة رسمنا خطة لبحثنا مشكّلة من مقدمة وفصلين وخاتمة ، جاء الفصل الأول نظريّا بعنوان: رمزية الماء وحضوره في القرآن والشعر العربي القديم.

#### وقد تناولنا فيه:

- تعريف الرّمز لغة واصطلاحا ، مع ذكر أنواع الرّموز .



- تعريف الماء لغة و اصطلاحا ، وحضور الماء في القرآن الكريم والشعر العربي القديم : ( في الشعر الجاهلي - في شعر صدر الإسلام - في الشعر الأموي - في الشعر العباسي - في الشعر الأندلسي ).

أمّا الفصل الثاني فكان تطبيقيا موسوما ب: مسميات الماء وأبعاده الدّلالية في شعر "ابن خفّاجة" وقد تطرقنا فيه إلى:

- المفردات والألفاظ الدّالّة على الماء ( مفردات الماء مفردات المطر مفردات السحاب مفردات الجداول والبحار والأنهار والسيول والوديان مفردات الثلجيات ) واحصاء لتعداد مفردات الماء في هذا الباب .
- أبعاد الماء الدّلالية في شعر ابن خفّاجة ( البعد السياسي البعد النفسي البعد الاجتماعي ) .

وأنهينا البحث بخاتمة ضمت مجموعة من النتائج التي تحصَّلنا عليها والتي كشفت عنها الدراسة وأبانتها لنا .

وفي سبيل معالجة هذا الموضوع اعتمدنا على جملة من المناهج هي: الوصفي والتاريخي والإحصائي، باعتبارهم أنسب المناهج النقدية لدراسة هذا الموضوع والإحاطة بحيثياته.

وقد استندنا في هذا البحث على جملة من المصادر والمراجع نذكر من أهمها: ديوان "ابن خفّاجة"، وكتابا: رمزية الماء في التراث الشعري العربي لعزيز عرباوي، وتاريخ الأدب العربي لشوقي ضيف.

وكغيره من البحوث لم يخلُ عملنا من العوائق والعقبات التي اعترضت طريق سيرنا فيه ، فقد جابهت مسيرتنا البحثية جملة من العوائق والعقبات ، منها:

- انتشار الوباء الذي حال بيننا في سبيل الحصول على أكبر قدر ممكن من المعلومات والتعليمات من المشرف والتقيد بها .
  - قلّة التواصل المباشر فيما بيننا (الزملاء) وصعوبته من أجل تبادل المعلومات.
    - الاعتماد بشكل كبير على الإنترنت في إنجاز العمل والتعامل فيما بيننا .
  - صعوبة الحصول على المراجع وقلّتها بسبب غلق المكتبات وأماكن المطالعة .
- الاحباط والملل وقلّة المحفّزات والدوافع المعنوية بسبب البعد عن الأجواء الدراسية في الجامعة .

غير أنّها كانت هيّنة لتحلينا بروح الإرادة والشوق للوصول إلى تذوق لذّة وطعم الهدف والمُبْتَغَى الذي نسعى إليه ، والصبر كان سبيلنا ورفيقنا وملازمنا في دربنا ، حتّى لَقِيَ بحثنا هذا النور للوجود وأخذ مكانه في المجال ، نأمل أن نكون قد أزحنا عقبة وأن نكون قد كشفنا ولو جزءا يسير من العتمة عن هذا الموضوع حتى وإن كان بسيطا .

ولا يسعنا في الأخير إلَّا أن نشكر الأستاذة التي أشرفت علينا في كلّ خطوة خَطَيْنَاها من أجل هذا البحث وفي سبيل إكماله ، فلم تبخل علينا بتعليماتها وأفكارها وزادها المعرفي .

ونسأل الله في الأخير التوفيق والسداد ، فما توفيقنا إلَّا به عليه توكَّلنا واليه ننيب .

# الفصل الأول

رمزية الماء وحضوره في القرآن الكريم والشعر العربي القديم.

- رمزية الماء وحضوره في القرآن الكريم والشعر العربي القديم .

#### 1: ماهية الرّمز:

1-1- تعريف الرّمز لغة واصطلاحا .

2-1- أنواع الرّموز:

1-2-1 - الرّموز الخاصة .

2-2-1 الرّموز العامة .

## 2: ماهية الماء:

2-1 - تعريف الماء لغة واصطلاحا.

2-2 الماء في القرآن الكريم.

3-2- حضور الماء في الشعر العربي القديم:

-2-3-1 في الشعر الجاهلي .

. في شعر صدر الإسلام -2-3-2

3−3−3 في الشعر الأموي.

4-3-3 في الشعر العباسي.

-2-3-5 في الشعر الأندلسي .

#### تمهيد:

إنّ الشعر العربي غني بالرّموز ، كون لغة الشعر لغة إيحائية ، فهي إيحاء لخلجات النفس ، ومن هنا فالرّمز يعد ميزة فنية يلجأ إليها الشعراء لإيصال ما يشعرون به بطريقة غير مباشرة ، فغالبا ما تكون اللّغة عاجزة عن التعبير وإيصال الأحاسيس مباشرة ، ليقوم مقامها الرّمز كبديل لها ليجسد انفعالات الشاعر التي لم تستطع اللّغة المباشرة إيصالها ، ويفتح الباب لتداعي المعاني المختلفة في ذهن المتلقي والقارئ ، حيث من خلال توظيف اللّغة الرّمزية يقوم ببث الحركة في ما هو جامد وفي اللّفظ الواحد العديد من المعاني والتأويلات .

فاللّغة الرّمزية تحمل شحنات إيحائية لدى المتلقين غير ما تحمله اللّغة المباشرة وهذا ما أدى بالشعراء إلى اعتماد اللّغة الرّمزية بأشكال مختلفة في أشعارهم ، وهو أيضا من خلال هذا يقوم بطريقة ما بجعل القارئ عنصرًا مشاركا في العملية الإبداعية ، لما يتوجه إليه في قراءاته المختلفة وتأويلاته ومحاولته للوصول إلى مقصد الشاعر الحقيقي فهو يكشف عن دلالات جديدة غير ما قصدها الشاعر ، وهذا من خلال ما تبادر إليه في ذهنه من معاني مباشرة أو غير مباشرة وإيحاءات غير محدودة ، وهذه الميزة التي تتميز بها لغة الرّموز وهي تعدد التأويلات للّفظ الواحد باختلاف الأشخاص ، وهذا ما سنتطرق إليه في بحثنا .

#### 1- ماهية الرّمز:

#### 1-1- تعريف الرّمز لغة واصطلاحا:

تعدّدت التعريفات اللّغوية للفظة رَمَزَ إلّا أنّها صبّت في معنى واحد ، ففي معجم العين نجد: يقول " والرّمز باللسان : التصويت الخفي ، و يكون الرّمز : الإيماء بالحاجب بِلَى الكلام ، و مثله الهمس (...) وقد يقال للجارية الغمّازة الهمّازة بعينيها واللّمازة بفمها رمّازة ، ترمز بفمها ، وتغمز بعينها ، و يقال : الرّمز : تحريك الشفتين "1

أما في القاموس المحيط للفيروز ابادي فنجد ؛ أن الرّمز يقصد به الإشارة بأحد أعضاء الجسم دون الكلام "والرّمز الإشارة أو الإيماء بالشفتين أو العينين أو الحاجبين أو اليد أو الفم أو اللسان ، يُرْمُز و يُرِمُز ، و الرميز الكثير الحركة "2

وفي لسان العرب جاء ؛ "الرّمز تصويت خفي باللسان كالهمس ، ويكون بتحريك الشفتين كلام غير مفهوم باللّفظ من غير إبانة بصوت إنّما هو إشارة بالشفتين وقيل : الرّمز إشارة وايماء بالعينين والحاجبين والشفتين والفم ، والرّمز في اللّغة يعني كل ما أشرت له مما يبان بلفظ لأي شيء أشرت إليه بيد أو بعين و رمز يرمز ويرمز رمزا ... رمزته المرأة بعينها ترمُزه رمًاز : غمزته و جارية رّمازة : غمازة ". 3

وفي القرآن ذكرت لفظة الرّمز في قوله تعالى < قال ربِّ اجْعَلْ لِي آيةً قَالَ آيتُكَ أَلاّ تُكلِّمَ النَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيَامٍ إِلّا رَمْزًا وَاذْكُرْ رّبّكَ كَثِيرًا وسَبّحْ بِالعَشِي وَالإِبْكَارْ >> 4.

Q

الخليل ابن أحمد الفراهيدي ، كتاب العين ، ج2 ، تح/ الدكتور عبد الحميد هنداوي ، دار الكتب العلمية ، بيروت لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) ، ص24.

الفيروز أبادي ، القاموس المحيط ، تح/ عبد المنعم العرقسوسي ، مؤسسة الرسالة للطباعة ، بيروت ، لبنان ، ط $^2$  الفيروز أبادي ، القاموس المحيط ، تح/ عبد المنعم العرقسوسي ، مؤسسة الرسالة للطباعة ، بيروت ، لبنان ، ط $^2$ 

أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، ج5 ، دار الصادر بيروت ، لبنان ، مادة (رَ أَبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، ج5 ، درط) ، (د.ط) ، (د.ط) ، ص

 $<sup>^{4}</sup>$  آل عمران/ 41.

وفي هذه الآية المقصود بالرّمز هو الإشارة والإيماء للناس بدل التكلم معهم .

أمّا في الاصطلاح فقد عرف مصطلح الرّمز العديد من التعريفات باختلاف الباحثين والدارسين ، إذ نجد :

"رمز: شيء يعتبر ممثلا لشيء آخر، وبعبارة أكثر تخصيصا فإنّ الرّمز كلمة أو عبارة عن تعبير آخر، يمتلك مركبا من المعاني المترابطة و بهذا المعنى ينظر إلى الرّمز باعتباره يمتلك قيما تختلف عن قيم أي شيء يرمز إليه، كائنا ما كان، وبذلك يكون العَلَمْ وهو قطعة من القماش يرمز إلى الأمّة، و الصليب يرمز إلى المسيحية "أ فالرّمز شكل من أشكال التعبير، وهو في حقيقته صورة لشيء تحمل في طياتها العديد من المعانى.

وجاء في المعجم الأدبي أنّ " الرّمز كل إشارة أو علامة محسوسة تذكر شيء غير حاضر ، من ذلك العلم رمز الوطن ، و الكلب رمز الوفاء ، والحمامة البيضاء رمز البراءة ، الهلال رمز الإسلام ، والصليب رمز المسيحية ."2

ويذكر ابن رشيق في عمدته بأن لغة الإشارة صفة مميزة في الشعراء فيقول: "والإشارة من مراتب الشعر وملحه ، وبلاغة عجيبة تدلّ على بعد المرمي وفرط المقدرة ، وليس يأتي بها إلا الشاعر المبرز والحاذق الماهر ، وهي في كل نوع من الكلام لمحة دالّة واختصار وتلويح يعرف مجملا ، ومعناه بعيد من ظاهر لفظه ."3 فالإشارة والترميز في الشعر لا يتقنه إلا الشاعر الحاذق المتمكن من اللّغة ، وهي بلاغة عجيبة في الشعر لا يتقنها إلّا ذو الكفاءة والمقدرة ، كما أنّ الرّمز في تعريفه أدبيا

q

أ إبراهيم فتحي ، معجم المصطلحات الأدبية ، التعاضدية العمالية للطبع والنشر ، سفاقس ، تونس ، ع1 ، 1986م ، 171.

 $<sup>^{2}</sup>$  جبور عبد النور ، المعجم الأدبي ، دار العلم للملايين ، بيروت ، لبنان ، ط $^{1}$  ،  $^{1979}$ م ، ص $^{2}$ 

أبي الحسن علي ابن رشيق القيرواني ، العمدة في صناعة الشعر ونقده ، ج1 ، مطبعة دار السعادة ، القاهرة ، مصر ، ط1 ، 1225 هم 1907م ، ص1000.

هو: " الإشارة بكلمة تدلّ على محسوس أو غير محسوس ، إلى معنى غير محدّد بدقة ومختلفة حسب خيال الأديب ، وقد يتفاوت القرّاء في فهمه وإدراك مداه بمقدار ثقافتهم ورهافة حسهم ، فيتبيّن بعضهم جانبا منه وآخرون جانبا ثانيا ، أو قد يبرز للعيان فيهتدي إليه المثقف بيسر ، ومن ذلك أن الشاعر يرمز للموت بتهافت أوراق الشجر في الخريف ، ويرمز إلى الإحساس بالقلق والكآبة بقطرات المطر المتساقطة على زجاج نافذته في رتابة مضنية ."1

من خلال هذا نجد أنّ الرّموز تتفاوت في درجة الغموض ، منها ما هو سهل يهتدي الله الكل ، ومنها ما استوجب على القارئ أن يكون ذا خلفية ثقافية لتمكنه من فك وتحليل هذه الرموز .

" وقد عرّف بعضهم الرّمز بأنّه مثير بديل يستدعي لنفسه نفس الاستجابة التي قد يستدعيها أي شيء آخر عند حضوره ، ومن أجل هذا قيل أن الكلمات رموز ، لأنّها تمثّل شيئا غير نفسها ."2

فالرّمز عبارة عن استدعاء لمعاني مختلفة غائبة غير حاضرة ، عن طريق بديل لها ، هذا البديل الذي يخلف بشكل تام هذه الأشياء الغير حاضرة ، فيوحي إليها ولا يصفها مباشرة فهو بهذا يجعل القارئ والمتلقي يبحث عن التأويل المناسب له بمجرد ذكره أو استحضاره تتبادر المعاني في الأذهان باختلاف القرّاء وبحسب زادهم الثقافي وعليه " إن الرّمز لا يقرر ولا يصف ، بل يومئ ويوحي بوصفه تعبير غير مباشر عن النواحي النفسية ، وصلة بين الذّات والأشياء ."

يتبين أن الإيحاء وظيفة الرّمز ، لأنّه تعبير غير مباشر وغير مصرح لمعانيه ومقاصده.

 $<sup>^{1}</sup>$  جبور عبد النور ، المعجم الأدبى ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  أحمد مختار عمر ، علم الدّلالة ، عالم الكتب ، القاهرة ، مصر ، ط1 ، 1985م ،  $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  محمد فتوح أحمد ، الرّمز والرّمزية في الشعر المعاصر ، دار المعارف ، مصر ، (د.ط) ،  $^{1977}$ م ،  $^{3}$ 

#### 2-1- أنواع الرّمز:

يعد الرّمز أداة فنية يستخدمها الشعراء للتعبير عن أحاسيسهم ومشاعر تختلج صدورهم دون الإفصاح عنها مباشرة , حيث يقول " مالرو malro : تعريف الرّمز هو أنّ الرّمز يعبر عمّا لا يمكن التعبير عنه إلّا به ."1

فالرّمز اختصار للعديد من المعاني و المكبوتات التي عجزت عنها اللّغة المباشرة وجب على القارئ والمتلقي فك شفراتها ومدلولاتها ، وعليه فقد تتوعت الرّموز وانقسمت إلى رموز خاصة وأخرى عامة.

## 1-2-1 الرّموز الخاصة:

تُعْرَفُ أنّها رموز ذاتية تختلف من شخص لآخر ،" هي الرموز الخاصّة بذات الفنان ، وهي تلك الرّموز ذات المعاني والدّلالات الكامنة ، التي لا يفهم معناها سوى الفنان نفسه ، والتي يتم تحميلها بدلالات ومعاني ومضامين خاصة تختلف مضامينها عما قد تمثله هذه الرّموز بالنسبة للمتلقي ."2

فهذه الرّموز جاءت من انفعالات الفنان النفسية الخاصّة فتكون ذات معاني خاصّة وكامنة متعلقة بذات الفنان نفسه ، حيث جاءت هذه الرّموز نتيجة معاناة وتجارب صادفها هذا الكاتب ما أدّى به إلى ابتكار هذه الرّموز للتعبير عن ما يختلج نفسه حيث تختلف معانيها من شخص لآخر ، ومنه قد تحمل عدة مدلولات لدى القارئين على اختلاف ملكاتهم المعرفية ، مثلا : " الحلقات المتصلة مع بعضها لتصوير سلاسل في عمله كرمز للتلاحم والارتباط والتواصل والاتحاد ، أو العكس قد يرمز بها إلى العبودية

أ فيليب سيرنج ، الرّموز في الفن – الأديان – الحياة ، دار دمشق ، تر/ المحامي عبد الهادي عباس ، سوريه ، دمشق ، ط1 ، 1992م ، ص41.

 $<sup>^{2}</sup>$  إسماعيل عباس العبيدي ، العلامة التجارية دلالاتها الوظيفية والتعبيرية ، أمواج للنشر والتوزيع ، عمان ، الأردن ، ط $^{1}$  1 ، 2014م ، ص $^{2}$ 6.

أو السجن أو الانقطاع (...) فالسلاسل المقطوعة مثلا قد ترمز إلى التحرر أو الموت أو الفرقة ."<sup>1</sup>

أي أنّ هذه الرّموز الخاصّة رموز يبتكرها الفنان من خلال فكره حيث توحي تلك الرّموز في نفسه إلى ما يشعر به ، وهي رموز ذاتية تختلف معانيها عند الآخرين من المتلقين . 2-2-1- الرّموز العامّة :

هي رموز غير تلك الخاصة حيث إنها "تخصّ المجتمع بأسره والتي يتفق الجميع على فهم معانيها ودلالاتها بحسب قواعد العرف والتقاليد والدين والقيم المختلفة ."² تتقاطع هنا هذه الرّموز العامّة مع الموروث والعادات والتقاليد التي يتعارف عليها جميع أفراد المجتمع الواحد حيث يتفقون على فهم معناها الواحد الذي تدلّ عليه في عرفهم مثال " إنّ علم كل دولة هو رمزا لها ، وحلقات الزواج رمز عام معناه الارتباط في أغلب الأحيان في أغلب المجتمعات والماء رمز للحياة ، والنخلة رمز الإنسان ورمز البساطة وغيرها من الأمثلة ."٤

تتعدّد الرّموز العامّة وتتفرع إلى عدة أنواع مختلفة ، منها ما يستند إلى أسس دينية ومنها ما هو أسطوري أو تاريخي أو أدبي أو طبيعي أو صوفي أو غير ذلك وهنا سنذكر بعضا من هذه الأنواع:

#### 1-2-2-1 الرّمز الديني:

يعد الدين مصدر هام من المصادر التي ينهل منها الشعراء تلك الشخصيات والأحداث والخصال كرموز يوظفونها في شعرهم لامتلاكها القدرة الإيحائية فقد " كان التراث في كل الصور ولدى كل الأمم مصدرا سخيا من مصادر الإلهام الشعري ، حيث يستمدّ منه

المرجع السابق ، ص46.

<sup>2</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها.

الشعراء نماذج وموضوعات وصور أدبية والأدب العالمي حافل بالكثير من الأعمال الأدبية العظيمة التي محورها شخصية دينية أو موضوع ديني أو التي تأثّرت بشكل أو بآخر بالتراث الديني ."1

فقد استلهم الشعراء من الموروث الديني رموزا وجسدوها في أعمالهم الأدبية واستغلّ معانيها وايحاءاتها أحسن استغلال ، ومن أمثلة الرّموز الدينية نجد الشيطان والّذي أصبح رمز يدلّ على دلالة التّمرّد " فأمل دنقل يعتبره في كلمات سبارتكوس الأخيرة رمز للتّمرّد الحر الّذي دفع في سبيل حريته (...) كما نجد شخصية قابيل ، فقابيل رمز لكل سفاح ، ولكل قاتل ، ولكل معتد (...) خصوصا إذا كان ضحيته يمتّ إليه بصلة ما ."² ومن الرّموز أيضا نجد " شخصية أيوب عليه السلام فهو رمز للصبر على البلاء والإيمان في المحن والرضا التام بقضاء الله ." 3

وقد كان الدين الإسلامي مصدرا للغرب يأخذون منه ويوظّفونه في أعمالهم وهذا إذا ما دلّ إنّما يدلّ على تأثر الغرب بالتراث الديني الإسلامي واطّلاعهم عليه ومحاولة النهل منه ما يتفق مع أفكارهم.

وكدليل على تأثّرهم بديننا نجد" من الشعراء الأوربيين الكبار الذين استلهموا المصادر الإسلامية في أعمالهم الأدبية الشاعر الكبير دانتي في ملحمته الشهيرة الكوميديا الإلاهية حيث استلهم فيه حديث المعراج النبوي ."4

فالتراث الديني ثري بالرّموز الموحية و الدالّة على المعاني الكثيرة ولاسيما رموز ديننا الإسلامي الذي يجسد معانى عميقة في حياتنا.

علي عشتري زايد ، استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، مصر  $^{1}$ 

<sup>، (</sup>د.ط) ، 1417ه/1997م ، ص75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه ، ص101،100.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه ، ص $^{90}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص 75.

#### 2-2-2 الرّمز الصوفى:

لقد كان للموروث الصوفي نصيب في أعمال الأدباء ، حيث استمدوا منه صورا ورموزا عبروا بها عن تجارب قاموا بها في حياتهم أو صادفتهم ، ومن متصوّفينا من عرف عنهم بالشعر ،" وليس أدلّ على عمق الرابطة التي تربط الصوفي بالشاعر ، من أنّ متصوّفينا الكبار أمثال "الحلاج" و "ابن عربي" و "ابن الفارض "و "رابعة" وسواهم ، كانوا في نفس الوقت شعراء كبار ."1

فقد استخدم أدباءنا وشعرائنا هذه الرّموز الصوفية في أعمالهم الأدبية للتعبير ، فتعدّدت هذه الرّموز إذ نجد " هناك شخصيات أخرى كشخصية الغزالي وحمدون القصار ورابعة العدوية ."<sup>2</sup>

هذه الشخصيات التي تعدّ رموز صوفية تحمل في طياتها عدة دلالات ، حيث يتم توظيفها في الأعمال الأدبية قصد ابراز تجربة أو شعور معين يختلج ذلك الأدبيب ، فيقوم باللجوء إلى هذه الرّموز ، "وليس الرّمز في الشعر الصوفي راجعا إلى الكنايات البعيدة وحدها ، وإطلاق أسماء من قبيل الرّموز الخفية على مسميات لإيراد التصريح بها ، كإطلاقهم الخمرة على لذّة الوصل ونشوته ، وإطلاقهم سعدى و لبنى على المحبوب الأعلى" قد مه بهذه المسميات يعبرون بها عن معاني وجدانية ، خاصة بهم وليست تعني ما هو سطحى مباشر.

حيث يجعل من معاني الأشياء المادية رداء لما يختلجه ، "والمعاني الحسية التي يستعملها الصوفيون في الدّلالة على المعاني الروحية يرمزون بها إلى مفاهيم وجدانية على الرغم من الرداء المادي الذي تبدو فيه ، ومن ثم استعمل الصوفيون الوصف الحسى

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع السابق ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه ، ص $^{2}$ 

الدكتور محمد عبد المنعم خفاجي ، الأدب في التراث الصوفي ، مكتبة غريب للطباعة ، القاهرة ، مصر ، (د.ط) ،  $\sim 181$ .

والغزل الحسى والخمر الحسية ، وأرادوا بها معانى روحية."1

ونجد أمثال "الحلاج" و "ابن الفارض" ممن استعملوا الرّمز ، حيث نجد في شعرهم هذه المعانى ، يقول "ابن الفارض" في هذا البيت :

# " أَرَجَ النَّسِيْمُ سَرَى مِنَ الزَّوْرِاءِ \*\*\* سِحْرًا فَأَحْيَا مَيِّتَ الأَحْيَاءِ

يريد بالنسيم لذّة المشاهدة الموصلة إلى القرب ، وبالزوراء القدس الأعلى ، وبالسحر وقت التهجد والتقرب إلى الله ، وبالحياة القرب من الله ، وميت الأحياء هو البعيد عن القرب من مولاه ."<sup>2</sup>

قد شاع عند الصوفيون الغموض والإشارة في أشعارهم ، وعدم تصريحهم لما يشعرون به مباشرة ، فلا تكاد تفهم مضامينها ولا أمكن لنا الوصول إلى ما تعنيه ، بل وجب البحث عنها في كتبهم "ومع ذلك فقد ابتكر الصوفيون ألفاظا جديدة لهم هي أقرب إلى المصطلحات العلمية التي لا يقف على معانيها إلا الواصلون منهم ، على أنّ كتب التصوف ، ومصادره الأولى على الأخص ، تشرح كثيرا من معاني هذه المصطلحات وتحاول تقريبها للفهم ومن مثل هذه المصطلحات : السفر ، والطريق ، والمقام ... "3

إنّ الرّموز الصوفية وجب على القارئ البحث عليها لا فهم معناها الضاهر الحسى.

#### 2-2-3 الرّمز التاريخي:

لطالما كان التاريخ خالدا عبر الأجيال ، فعبر الزمن والسنين تتصادف الأحداث وهناك منها من يخلد نفسه لمدى أهميته وأسبقيته فيبقى راسخا عبر العصور ينتقل عبر الأجيال مخلدا في ذاكرتهم ، "فالأحداث التاريخية والشخصيات التاريخية ليست مجرد ظواهر

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع السابق ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه ، ص $^{3}$ 

كونية عابرة تتتهي بانتهاء وجودها الواقعي ، فإنّ لها إلى جانب ذلك دلالاتها الشمولية الباقية والقابلة للتجدد ، على امتداد التاريخ في صيغ وأشكال أخرى ."1

فالتاريخ يبقى مسجلا لهذه الأحداث والوقائع في الأذهان ، وتبقى خالدة عبر العصور والأزمان ، بمجرد ذكرها يتبادر في ذهننا تلك الواقعة ، لهذا تصبح رموزا ، " فدلالة البطولة في قائد معين أو دلالة النصر في معركة معينة تظلّ بعد انتهاء الوجود الواقعي لذلك القائد أو تلك المعركة باقية وصالحة لأن تتكرر من خلال مواقف جديدة وأحداث جديدة."2

حيث تصبح رمزا دالّا في الأذهان على تفاصيل ومعاني معينة ، بمجرد ذكرها تحضر في مخيلتنا تلك التفاصيل ، بحكم الأسبقية إليها عن غيره ، ومن الرّموز التاريخية شخصية "الحجاج ابن يوسف" " تمثيلا مع الحق بالقوة ، لمعنى البطش فهو في رؤيا شعرائنا رمز لكل قوة باطشة تعمل على القمع وعلى إخماد كل صوت يحاول أن يرتفع في وجه طغيانها ."3

فالرّموز التاريخية تبقى خالدة فالأذهان على مرّ العصور والأزمان ولا تزول ، كما أنّها قابلة للاستحضار في مواقف أخرى جديدة .

#### 2-4-1 الرّمز الأدبى:

إن التراث الأدبي غني بالرّموز الموحية المعبرة على العديد من الجوانب الحياتية ، سواء الجوانب السياسية أو الاجتماعية أو النفسية أو غيرها من الدّلالات الأخرى ، من بين هذه الرّموز التي اشتهرت في مجال الأدب ، نجد رمز معروف وهي "شخصية الخنساء التي ارتبط اسمها بعاطفة التّفجّع والحزن في تراثنا الشعري ، وأصبحت

<sup>120</sup>على عشتري زايد ، استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر ، م1

<sup>2</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص124.

علمًا على الرثاء ، بعد أن وقفت في جلّ شعرها على رثاء أخيها صخر ."1

فأصبحت رمزا أدبيا يحمل في طياته الحزن والبكاء على الفقد ، وقد تم توظيف هذا الرّمز ليحمل دلالات أخرى كالدّلالة السياسية مثلا " فالخنساء في رؤياهم ترمز للأمّة الإسلامية التي تتكاتف عليها المحن ، وتتوالى الأحزان ، وتفقد أغلى زهراتها ."2

وهناك الكثير من الرّموز الأدبية التي ارتبطت بالعنصر الأدبي غير الخنساء منها قيس وليلى وغيرها من الرّموز الأدبية .

## 2-2-1- الرّمز الأسطوري :

تعد الأسطورة ذلك العلم الذي يتعدى الواقع ، و من بين أكثر تعريفات الأسطورة عمومية وبساطة ، ما اختاره ' باورو ' وهو أنّ " مفهوم الأسطورة يشمل كل ما ليس واقعيا أي كل ما لا يصدقه العقل...فكلّ قصة تعتمد على أسس غير عقلية أو تبرر بمبررات غير عقلية لا يكون ثمّة شك في أنّها نتاج لخيال أسطوري ،" حيث يتم توظيف طاقاتها الخارقة في الأعمال الأدبية ، قد تكون للتشويق أو ليجعل المتلقي يبحث ليفك شفراتها . " فالأسطورة إذن ليست مجرد إطار بسيط تأتي أفكار الأديب الجاهزة لتملأه ، وإنّما إذا وجدت أسطورة ما صدى خاصًا في نفسية الأديب ، أو إذا وجدت بعض الومضات القائمة في لاوعي الشاعر في بعض معطيات الأسطورة صورتها الرّمزية التي تضيئها وتقلها إلى الشعور ، عندئذ يتم اعتماد الأسطورة ."

فعلى كل من يوظّف الأسطورة وجب عليه استيعاب أبعادها الدّلالية فلا يستطيع أحد آخر توظيفها دون أن يدرك مغزاها و معناها ، ومن بين الأساطير توجد أسطورة زرقاء

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع السابق ، ص $^{147}$ .

<sup>2</sup> المرجع نفسه , والصفحة نفسها.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه ، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص176.

اليمامة والتي ترمز إلى "القدرة على التنبؤ واكتشاف الخطر قبل وقوعه والتنبيه إليه وتحمّل نتيجة إهمال الآخرين وعدم إصغائهم إلى التحذير."1

ومن الأساطير أيضا نجد أسطورة سيزيف وعشتار ، وتموز وغيرهم من الأساطير التي كان لهم كان لها حيز أو جزء داخل الأعمال الأدبية من قبل أدباءنا وشعرائنا ، الذين كان لهم محاولة في " الالتحام بالتراث القومي والعالمي والاستمداد منه ، سواء بالإشارة إليه أو الاقتباس منه ، أو استغلال بعض اصطلاحاته أو نماذجه ، شريطة أن يتم ذلك بطريقة رمزية ، بأن يشف النموذج أو الواقعة التراثية المقتبسة عن مشاعر وأفكار ذاتية أو إنسانية عامة ."<sup>2</sup>

مثل أسطورة سيزيف والتي تمثل ذلك الرجل الذي عوقب بدفع الصخرة إلى أعلى جبل لتعود وتسقط في الوادي ليعيد دفعها مرارًا وتكرارًا في محاولة عديمة الجدوى وكذا أسطورة عشتار " فعشتار أسطورة تعني آلهة الحب والجنس والإخصاب ، أمّا تموز تعنى آلهة النباتات والماشية ، وكان يسمى أيضا الراعى ومن رموزه الثور ."3

فالأسطورة في قالبها اللاواقعي والخيالي تحمل في طياتها تعبيرات ومعاني تدور في أعماق النفس اتجاه القوى الطبيعية وعكستها في قالب أدبي خرافي.

#### 2-2-6 الرّمز الطبيعي:

لطالما كانت الطبيعة المصدر الأول الّذي يستلهم منه الشاعر والأديب رموزا في أعماله الأدبية للتعبير عن ما يجول في خاطره من مشاعر وأحاسيس فيقوم باستحضار هذه الدّلالات والرّموز لتقوم بإيحاء معاني تختلج هذا الأديب بدلا منه ، "لأنّ الرّمز بديل

المرجع السابق ، ص180.

 $<sup>^2</sup>$  محمد فتوح أحمد ، الرّمز والرّمزية في الشعر المعاصر ، دار المعارف ، مصر ، (د.ط) ، 1977م ، 321,322م

 $<sup>^{3}</sup>$  زيدون خلدون جميل ، القدس العربي ، أسطورة الآلهة تموز وعشتار الخالدة ،  $^{12}$ افيفري ،  $^{2020}$  ، سا $^{3}$ 

عن التعبير المباشر، فاستخدام الأشياء الطبيعية مثل الأرض والبحر و الشجر والطير والنبات و الحيوان و ... لِمَا لها من أبعاد وإيحاءات رمزية لأنّ الطبيعة تستمد حيويتها وقيمتها من تعامل الإنسان معها ."1

هذا يعني أنّ الرّمز الطّبيعي هو استحضار لعناصر الطّبيعة المتفق على معانيها في مجتمع ما وتوظيفها في الأعمال الأدبية ، حيث تجسد ما يمرّ به الأديب أو الكاتب من ظروف ، وقد تتوعت الطّبيعة إلى ثلاثة أنواع وهي الطّبيعة الصامتة والطّبيعة الحيّة والطّبيعة الصناعية :

#### - الطّبيعة الصامتة:

وتعني تلك المكونات الطبيعية الغير ناطقة ، مثل " الروض والشّجر والأزهار والورود والثمار والفصول والربي والبطاح و التلول والجبال والأنهار والبحر والغمام والمزن والنّدى والسيل والبرد والثلج والبرق والرعد والشمس والقمر والنجوم والليل والنهار ... "2 فهي هكذا تعني عناصر الطبيعة التي تكون في حالتها الأصلية جامدة .

#### - الطّبيعة الحبّة:

والتي تعني الطّبيعة المتحركة التي تسعى وتدبّ على الأرض " وتعني الحيوانات والحشرات والطيور ... "3

تكون الطّبيعة الحيّة بهذا تعني تلك المخلوقات والكائنات الحيّة المتحركة الغير ساكنة والتي تدبُّ على الأرض.

رسول البلاوي وحسين المهتدي ، الرّموز الطّبيعية ودلالاتها في شعر يحي السماوي ، إيران ، بوشهير ، مجلة اللغة العربية وآدابها ، ع3 ، 3 ، 3 ، 3 ، 3 ، 3 اللغة العربية وآدابها ، ع3 ، 3 ، 3 ، 4 ، 4

 $<sup>^{2}</sup>$  عمر إبراهيم توفيق ، الوافي في تاريخ الأدب العربي في الأندلس موضوعاته وفنونه ، جامعة كركوك ، العراق ، ط منقحة ، 2011م ، 2140.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها.

#### - الطّبيعة الصناعية:

كل ما قام الإنسان بتشييده واختراعه وابتكاره في حياته وما صنعه من وسائل لتساعده على الرّاحة وتحميه للبقاء وتساعده في عيشه ومنها " القصور والأبنية والأحواض الصناعية والتماثيل والحمامات والأدوات مثل السيف والرمح (...) والطعام والشراب (...) والآلات مثل دواليب المياه ، والأساطيل والسفن (...) في حقبة كان الاهتمام بمظاهر الدنيا في غاية عظمتها ولاسيما القصور وما فيها من البرك و التماثيل والصور وما يحيط بها من الترّع والبساتين والأشجار والأنهار."

فما قام باختراعه الإنسان وصناعته هو نفسه مكونات الطبيعة الصناعية كونها جزء لا يتجزأ من الحيز الطبيعي.

وعليه فالطبيعة وكل هذه الأنواع والمكونات التي كانت ولا تزال أرضا خصبة معطاء ، يستمد منها الفنان والشاعر والأديب دلالات ومعاني يستعين بها فيوظفها في عمله ليجسد حالات يمرّ بها ، ويصف من خلالها جوانب ذاتية لتقوم هذه الرّموز كبديل له بالتعبير والإيحاء لما يمرّ به هذا الفنان أو الأديب أو الشاعر بطريقة غير مباشرة .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق ، ص214.

#### 2- ماهية الماء:

#### -2-1 تعریف الماء لغة واصطلاحا

تضاربت آراء اللغويين في أصل لفظة ماء ، هل هي الأصل فيها همزة ؟ أم هي قلب لهاء محذوفة ؟ غير أنّها تصبّ في معنى واحد وهو الأصل:

ففي كتاب العين " الماء مدّته في الأصل زيادة وإنّما هي خلف من هاء محذوفة وبيان ذلك أنّه في التصغير موية وفي الجمع مياه .

ومن العرب من يقول: هذه ماءة كبني تميم يعنون الركية بمائها، ومنهم من يؤنثها فيقول: ماة واحدة مقصورة، ومنهم من يمدّها فيقول: ماء كثير على قياس شاة وشاء "1"

أمّا في تعريفه في القاموس المحيط " الماء والماه والماءة ، وهمزة الماء منقلبة عن هاء ، وسمع اسقني ما ، بالقصر وج: أمواه ومياه . وماهة الركية تماه و تمُوه وتمِيه مَوهًا ومَوها ومَاهة ومُيهة فهي مَيِّهة ... مَاهة : كثر مائها "2 ، ومنه أصل الهمزة في كلمة ماء هي هاء .

كما جاء في لسان العرب " الماء والماه و الماءة معروف ، وتصغيره مويه وجمع الماء أمواه ومياه وحكى "ابن جني" في جمعه أمواه قال : أنشدني أبو علي 'وبلدة قالصة أموائها' وأصل الماء ماه والواحدة ماهة و مائة .

وفي حديث كان موسى عليه السلام يغتسل عند مويهة : هو تصغير ماء .

وقال "أبو المنصور": أصل الماء ماه بوزن فاه ."3

الخليل ابن أحمد الفراهيدي ، كتاب العين ، ج8 ، ص422.

 $<sup>^{2}</sup>$  الفيروز أبادي ، القاموس المحيط ، ج $^{4}$  ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط $^{1}$  ، و $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، ج $^{13}$  ، مادة ( موه ) ، ص $^{543}$ 

أمّا تعريفات الماء في الاصطلاح فنجدها في الكتب الفيزيائية والعلمية حيث أنّ "الماء هو الحالة السائلة لمركب الهيدروجين والأكسيجين حيث يتكون من ذرتي هيدروجين وذرّة واحدة من الأكسيجين يحمل الصيغة الكيميائية والعامة  $H_2O$  ويكون في صورته الطّبيعية عذب المذاق نقيا مصاغا ، لا طعم له ولا لون ولا رائحة ."  $^{1}$ 

وفي تعريف آخر للماء نجد مكوناته كما تبيّن ذكرها و حالاته الفيزيائية " يتألّف جزيء الماء من ذرتي هيدروجين H وذرة أكسيجين واحدة O صيغته الجزيئية O ، وهو عديم الرائحة و اللون والطعم والصفة ويكون سائلا عند درجة الحرارة بين O وال O مئوية أو غازي على شكل بخار عند درجة الغليان (O0م) أو صلبًا على شكل جليد أو ثلجًا عند درجة أقل من الصفر (درجة التجمد O م) الماء محلول مذيب لكثير من الأجسام الصلبة والسائلة والغازية ، وناقل للكهرباء كتلته الحجمية O0كلغ/م O1غ/سم."

بالإضافة إلى هذه التعريفات العلمية ، فإنّنا نجد تعريفًا آخر للماء ، والّذي يعطي صفات أخرى له ، والّذي نجد فيه أنّ "الماء : هو جوهر لطيف سيّال يتلون بلون إنائه فهو لا لون له"3

فالماء هو ذلك السائل البسيط المكون من تلك الجزيئات الثلاث يتميز بالشفافية والعديم الرائحة واللون والطعم يتحول بفعل تأثيرات خارجية إلى الحالة الجامدة (جليد) والسائلة (سائل) والغازية (بخار).

 $<sup>^{1}</sup>$  سويد وفاء ، التحليل الفيزيوكيميائي ، الحنفية (الوادي) وكذا مياه معدنية تجارية ومقارنة النتائج بالأنظمة العالمية ، مذكرة لنيل شهادة الماستر أكاديمي في الكيمياء ، جامعة الشهيد حمة لخضر الوادي ، إشراف الأستاذ حوات عمار ، 2018/2017م ، ص3.

بلعالم عبد اللطيف ، نزع أيونات الفلوريد من المياه الصالحة للشرب في منطقة ورقلة باستعمال الجير وكبربتات الألمنيوم ، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماستر في الري ، جامعة قاصدي مرباح ورقلة ، إشراف الأستاذ باوية قيس ، 2011/2010م ، -6.

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد البر ابن محمد ابن محمد ابن محمد ابن محمود ابن الشحنة الحلبي ، الذخائر الأشرفية في ألغار الحنفية ،  $^{3}$  محمد حسن إسماعيل الشافعي ، دار الكتب العلمية بيروت ، لبنان ، (د.ط) ،  $^{3}$  ،  $^{3}$ 

#### 2-2 الماء في القرآن الكريم:

إِنّ مجرد الحديث عن الماء في الشعر الإسلامي وخاصة في شعر صدر الإسلام يذكّرنا بنزول القرآن الكريم ، وقد تجلى في العديد من الآيات واكتسب قدسيته وعظمته من القرآن الكريم ، ومن أعظم الآيات التي تجسد قيمة الماء قوله تعالى: << وَهُوَ الذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةٍ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى المَاءِ... >> 1

وجعل الماء جزء من الجنة التي يسعى إليها المؤمنون وهذا لقيمته وعظمته الكبيرة ، فوعد الله المتقين بالجنة التي تجري من تحتهم الأنهار ، فيها خالدين هذا وعدهم يوم القيامة وهذا في قوله تعالى:

<< مَثَلُ الجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ المُتَّقُونْ فِيْهَا أَنْهَارٌ مِّنْ مَّاءٍ غَيْرِ آسِنْ وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَنٍ لَمْ يَتَغَيَّرْ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِّنْ خَمْرِ لَّذَّةٍ لِّلشَّارِبِينْ...>> 2 طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِّنْ خَمْرِ لَّذَّةٍ لِّلشَّارِبِينْ...>> 2

وجاء الماء في القرآن بمعنى العذاب وجزاء أصحاب النار في قوله تعالى:

<< كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارْ وَسُقُوا مَاءًا حَمِيْمًا فَقَطَّعَ أَمْعَاءَهُمْ >> 3

فهنا نجد أنّ ماء الحميم متعلق بجهنّم للكافرين عكس ماء الجنّة الماء العذب الفرات السائغ شرابه ، فقال تعالى :<< وَجَعَلْنَا فِيْهَا رَوَاسِيَ شَامِخَاتٍ وَأَسْقَيْنَاكُمْ مَاءًا فُرَاتًا >> 4

جاء الماء في القرآن الكريم بالعديد من المعاني المختلفة ، فجاء نعمة لأهل الجنة ونقمة على أهل النار ، وهذا راجع إلى قدسيته في الدين الحنيف ، قد يكون مصدر رزق وحياة للبشر وفي نفس الوقت مصدر شقائهم وهلاكهم ، وهذا كلّه يزيد من عظمته وقيمته وهذا ما نجده في هذه الآية :

هود / 7.

<sup>2</sup> محمد / 15.

<sup>3</sup> محمد / 15.

 $<sup>^{4}</sup>$  المرسلات /~27

فقال تعالى: << وَجَعَلْنَا مِنَ المَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيًّا أَفَلَا يُؤْمِنُونْ >> 1

وفي قوله تعالى: << أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنً مَكَّنَاهُمْ فِي الأَرْضِ مَا لَمْ فَيُ قَرْنً مَكَّنَاهُمْ فِي الأَرْضِ مَا لَمْ فَمَكِّنْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِدْرَارَا وَجَعَلْنَا الأَنْهَارَ تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهِمْ فَأَهْلَكْنَاهُمْ بِذُنُوبِهِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا آخَرِيْنْ >> 2

وجاء الماء بمعنى الحياة فهو مصدرها وسبب كيانها فقال تعالى: << إِنَّمَا مَثَلُ الحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءُ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالأَنْعَامْ...>> قاضرب تعالى مثلا لزهرة الحياة وزينتها ، وسرعة انقضائها وزوالها ، بالنبات الذي أخرجه الله بما أنزل من السماء من ماء "4 ، أي الماء أساس هذه الحياة ومصدر وجودها . "فالماء العنصر الأصلي في خلق الكائنات الحيّة في الكون ، ومن بين هذه الكائنات الإنسان والذي خلق منه "5 :

يقول تعالى: << والله خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِنْ مَاءْ فَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِيْ عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِيْ عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِيْ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ يَمْشِيْ عَلَى رِجْلَيْنِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِيْ عَلَى أَرْبَعٍ يَخْلُقُ الله مَا يَشَاءُ إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِيْ عَلَى أَرْبَعٍ يَخْلُقُ الله مَا يَشَاءُ إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِيْ عَلَى أَرْبَعٍ يَخْلُقُ الله مَا يَشَاءُ إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِيْ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِيْ عَلَى عَلَى مَنْ يَمْشِيْ عَلَى أَرْبَعِ يَخْلُقُ اللهِ مَا يَشَاءُ إِنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِيْ عَلَى اللهِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهِ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِيْ عَلَى اللهِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهُ مَا يَشَاءُ إِنَّ عَلَى مَا يَسْ يَشَاءُ إِنَّ اللهِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهِ مَا يَشَاءُ إِنِ قُولِهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى اللهِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهُ مَا يَشَاءُ إِنِّ اللهِ مَا يُسْلِقُ اللهِ عَلَى مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهُ مَا يَسْلَعُ اللهِ عَلَى مُنْ يَعْمِلُونُ مِنْ يَسْلَعُ اللهِ عَلَى مُنْ يَسْلَعُ مِنْ إِنْ عَلَى مُنْ عَلَى مُنْ عَلَيْ مِنْ عَلَى مَا يَعْمُ عَلَى مُنْ عَلَى مُنْ عَلَى مَا عَلَى مُنْ يَعْمُ مِنْ يَعْمُ إِلَا عَلَى مُنْ يَعْمُ عَلَى مُنْ عَلَى مُنْ عَلَى مُنْ عَلَى مُنْ عَلَيْكُوا مِنْ عَلَى مُنْ عَلَ

هذا ما يدل على أن الماء مقدس لما حظيه من مكانة في ديننا ، فهو عَصنب الحياة كون كل الكائنات خَلقها منه وتحتاج إليه ولو بجزء ضئيل ، فلا يمكن العيش بدونه .

الأنبياء / 30 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الأنعام / 6.

 $<sup>^{24}</sup>$  يونس / 24.

 $<sup>^{4}</sup>$  الإمام الجليل الحافظ عماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي ، تفسير القرآن العظيم ، م $^{7}$  ، تح/ مصطفى السيد محمد وآخرون ، مؤسسة قرطبة للطبع والنشر والتوزيع ، الجيزة ، ط $^{1}$  ، 1421هـ/ 2000م ، ص $^{3}$ 00.

عزيز العرباوي ، رمزية الماء في التراث الشعري العربي ، دائرة الثقافة والإعلام ، الشارقة ، الإمارات ، 2015م ،
 ط8،48.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> النور / 45.

## 3-2- حضور الماء في الشعر العربي القديم:

لقد ارتبط الشعر العربي القديم بالبيئة ، حيث كان للبيئة تأثير كبير على النتاج الأدبي وخاصّة الشعر ، فقالوا أشعارا كثيرة وظفوا فيها ألفاظ من الطّبيعة وهذا دليل على تأثّرهم وارتباطهم الكبير بها ، وهذا ما نجده في شعراء العصر الجاهلي وباقي العصور التي توالت بعده .

#### 1-3-1 الماء في الشعر الجاهلي:

فقد كان الماء حاضرًا من خلال شعراء هذا العصر ، الذين يسكنون في شبه الجزيرة العربية ، حيث " تشمل جزيرة العرب الجنوب الغربي لآسيا ، وقد سمّاها أهلها جزيرة لأنّ الماء يدور بها من ثلاث جهات في جنوبيها وغربيها و شرقيها ..."

وهذا يعني أن الماء جزء مهم في حياة أهل الجزيرة وله أثر كبير في حياتهم ، " وإذا كانت بلاد العرب تضم شعبا واحدا ، فإنها ليست ذات طبيعة واحدة ، إذ أنها تختلف اختلافًا عظيمًا في كثير من الظواهر الطبيعية ... " 2

ونحن ما يهمنا من العناصر الطّبيعية التي وظّفها العرب في أشعارهم هو الماء أو ما يدلّ عليه من مسمياته فيما نظموه .

#### قال "المنخل اليشكري":

# وَلَقَدْ دَخَلْتُ عَلَى الْفَتَا \*\*\* قِ الْخَدْرِ فِي يَوْمٍ مَطِيْرِ 3

وظّف الشاعر ما يدلّ على الماء وهي كلمة مطير وتعني نوع من الماء وهو (المطر)

 $<sup>^{1}</sup>$  شوقي ضيف ، تاريخ الأدب العربي العصر الجاهلي ، دار المعارف ، القاهرة ، مصر ، ط $^{11}$  ، (د.ت) ، ص $^{11}$ 

<sup>، (</sup>د.ط) ، 1949م ، ص1.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه ، ص $^{3}$ 

وقال أعرابي:

أُكَرِّرُ طَرْفِي نَحْوَ نَجْدٍ وَإِنْنِي \* \* \* إِلَيْهِ وَإِنْ لَمْ يُدْرِكِ الطَّرْفُ أَنْظُرُ لَمْ يُدْرِكِ الطَّرْفُ أَنْظُرُ لَمْ يَدُرِكِ الطَّرْفُ أَنْظُرُ لَا تَرْابَهَا \* \* \* إِذَا أَمْطَرَتْ عُوْدُ مِسْكٍ وَعَنْبَرُ لَا لَمْ عَرْدُ مِسْكٍ وَعَنْبَرُ لَا

الشاعر يتكلم عن " نجد" وهي قسم من أقسام شبه الجزيرة وأكثرها خصوبة ، وهو يصفها لنا حين المطر وهذا أيضًا دليل آخر للماء .

يُذكر أن العربي القديم معروف بترحاله الدائم بحثا عن مواطن الماء والعشب ، فكان الماء ذو أهمية في حياته وبقائه واستمراره ، ومن بين الشعراء الذين استحضروا صورة الماء في أشعارهم " عبيد بن الأبرص" يقول:

عَيْنَاكِ مَعَهَا سَرُوبُ \*\* كَأَنَّ شَأَنْيْهِمَا شَغِيْبُ وَاهِيَةٌ أَو مَعِيْنُ مَعْنَى \*\* مِنْ هَضَبَةٍ دُونَهَا لَهُوبُ أَو هَعِيْنُ مَعْنَى \*\* مِنْ هَضَبَةٍ دُونَهَا لَهُوبُ أَو فَلْجٍ وَادٍ بِبَطْنِ أَرْضٍ \*\* لِلْمَاءِ مِنْ تَحْتِهِ قَسِيْبُ أَو جَدُولٌ فِي ظِلَال نَخْل \*\* المَاءُ مِنْ تَحْتِهَا سَكُوبُ 2

فهاهو الشاعر يصف لنا الماء وفي مدى أهميته في حياة الإنسان فهو عنصر مهم في الطّبيعة فلولاه لما عاشت المخلوقات ولا أثمرت هذه الطّبيعة .

إنّ "مناخ الجزيرة في جملته حار شديد الحرارة وتكثر في نجد رياح السموم التي تهب صيفا ، فتشوي الوجوه شيّا ، وألطف رياحها الرياح الشرقية (...) والأمطار عامة قليلة إلّا في الجنوب حيث تهطل أمطار الرياح الموسمية في الصيف (...) وإلّا في الشمال

المنا الفاخوري ، الجامع في تاريخ الأدب العربي الأدب القديم ، دار الجيل ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 1986 ، 198

 $<sup>^{2}</sup>$  عزيز عرباوي ، رمزية الماء في النراث الشعري العربي ، ص $^{57}$ 

الغربي حيث تهطل أمطار الرياح الغربية شتاءً ، وكثيرًا ما يتحول المطر إلى سيول جارفة في اليمن وشمالي الحجاز ، فقد وصف 'امرئ القيس' في معلقته سيلًا جارفًا."1

يقول امرئ القيس:

مِكَرِّ مفرٍ مُقْبِلٍ مُدْبِرٍ مَعًا \*\*\* كَجُلْمُودِ صَخْرِ حَطَّهُ السَّيْلُ مِنْ عَلٍ 2

كما يذكر الماء بلفظه الصريح فيقول:

كَبِكْرِ المُقَانَاةِ البَيَاضِ بِصُفْرَةٍ \*\*\* عَذَاهَا نَمِيْرُ المَاءِ غَيْرُ المُحَلَّلِ 3 وقال أيضا:

فَأَضْحَى يَسنُحُ المَاءَ حَوْلَ كَتِفَيْهِ \*\*\* يَكُبُّ عَلَى الأَذْقَانِ دَوْحُ الكَنَهْبَلِ 4 ويقول أيضا:

وَلَيْلٍ كَمَوْجِ البَحْرِ أَرْخَى سُدُولَهُ \*\*\* عَلَيًّا بِأَنْوَاعِ الهُمُوْمِ لِيَبْتَلِي 5

هنا لم يذكر الماء لكنّه ذكر ما يدلّ عليه وهو البحر فشبّه ظلام الليل بالبحر في أمواجه. وقال أيضا:

وَوَادٍ كَجَوْفِ العِيْرِ قَفْرٌ قَطَعْتُهُ \*\*\* بِهِ الذِئْبُ يَعْوِيْ كَالْخَلِيْعِ المُعِيْلِ 6

ذكر في هذا البيت الوادي الذي شبهه بجوف العير الذي يجمع الماء فيه ، وهو مكان

 $<sup>^{1}</sup>$  شوقى ضيف ، تاريخ الأدب العربي العصر الجاهلي ، ص $^{1}$ 

الحسين بن أحمد الزوزني أبو عبد الله ، المعلقات السبع مع الحواشي المفيدة ، تح/ خير أبو الوفاء ، مكتبة البشرى ، كراتشي ، باكستان ، ط1 ، 1432هـ/2001م ، ص32.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص39.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه ، ص28.

المرجع نفسه ، ص6

للماء يصفه لنا بخلائه .

وفي بيت آخر نجد " امرئ القيس" يصف ديمة والتي هي لفظة من ألفاظ الماء المختلفة وتعني السّحابة فيقول:

دَيْمَةٌ هَطْلَاءَ فِيْهَا وَطْفٌ \*\*\* طَبِقَ الأَرْضَ تَحَرِيْ وَتِدْرُ 1

فالدّيمة أو المطر دلالة على الماء وقال أيضا:

سَاعَةٌ ثُمَ انْتِحَاهَا وَابِلٌ \*\*\* سَاقِطُ الأَكْنَافِ وَإِهٍ مُنْهَمِرُ 2

وظّف هنا دلالة أخرى للماء وهي وابل ، والوابل هو المطر الشديد ، ويذكر "الأعشى" في معلّقته قائلا:

بَلْ هَلْ تَرَى عَارِضًا قَدْ بَثَّ أَرْمُقَهُ \* \* كَأَنَّمَا البَرْقُ فِي حَافَاتِهِ شَعِلْ

لَهُ رَادِفٌ وَجَوْزُ مُقَامِ عَمَلٍ \*\*\* مُنْطِقٌ بِسِجَالِ المَاءِ مُتَّصِلْ 3

العارض يعني به السحاب ، وأكمل وصفه للسحاب حيث يصف البرق الذي يشتعل منه ، وأنّه يحمل الماء وليس سحاب عابر بدون ماء .

وقال أيضا:

حَتَى تَحَمُّلُ المَاءِ مِنْهُ تَكُلُفَةٌ \*\*\* رَوْضُ القَطَا فَكَثِيْبُ الغَيْنَةِ السَهَلُ 4

وظَّف الشاعر " الأعشى " لفظ الماء بمسماه الصريح وهو الماء .

وقال النجاشي في بني العجلان:

<sup>. 258</sup> عبد العظيم على القناوي ، الوصف في الشعر العربي ، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> المرجع نفسه ، والصفحة ونفسها.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه ، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها.

# قَبِيْلَةٍ لَا يَغْدِرُوْنَ بِذِمَّةٍ \*\*\* وَلَا يَظْلِمُوْنَ النَاسَ حَبَّة خَرْدَلِ وَلَا يَرِدُوْنَ المَاءَ إِلَّا عَشِيَةً \*\*\* إِذَا صَدَرَ الوُارَّدُ عَنْ كُلِّ مَنْهَلِ 1

فقد أورد أيضا هذا الشاعر لفظة الماء في بيته هذا بلفظه الصريح والمباشر وقد سبق لفظة الماء بكلمة ( يردون ) أي فعل استقاء الماء .

ونجد أيضا لفظة الماء في قصيدة "عمر ابن كلثوم" ، وهو يتهدد "عمر ابن هند" ويتوعده قائلا:

# وَإِنَّا لَشَارِبُوْنَ المَاءَ صَفْوًا \*\*\* وَيَشْرَبُ غَيْرُنَا كَدْرًا وَطِيْنَا 2

فالشاعر "عمرو ابن كلثوم" هنا يذكر الماء ويذكر صفاته من صفاء وكدر وطين.

ومن كل هذه الأدلّة يتبين لنا أن الشعر الجاهلي لم يخلو من توظيف عنصر الماء في طيّاته ، بلفظه الصريح العام أو اللّفظ الذي يدلّ عليه ، ومدى أهمية الماء في حياتهم واستمرارهم ، وسعيهم الدائم إلى أماكن تواجده .

#### 2-3-2 الماء في شعر صدر الإسلام:

لقد تغيّرت ألفاظ الشعر في العصر الإسلامي وذلك بسبب الدين الجديد والدعوة المحمّدية والتي دعت إلى اختيار اللّفظ المهذب الذي يخدم الدين الجديد غير أنّ عناصر الطّبيعة لم تتغير فؤظّفت في كلا العصرين وأهمها الماء ، فكان للماء حضور في قصائد الشعراء الإسلاميين ومن الشعراء الذين قامُوا بتوظيف الماء في شعرهم نجد الشاعر "الحطيئة" ، "لقد تسيد الماء في أغلب شعر الحطيئة وذلك من خلال حديثه عن هذه

أبو هلال العسكري ، ديوان المعاني ، ج1 ، تح/ أحمد حسن بسج ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، 171 هـ1993م ، ص171.

 $<sup>^{2}</sup>$  سمدون حمادي وآخرون ، دور الأدب في الوعي القومي العربي ، مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت ، لبنان ، ط $^{2}$  كما من  $^{2}$  . 1982م ، ص $^{2}$  .

المادّة الحيوية التي كانت مصدر الهيبة عن القبيلة ، وملجأ العيش والحياة والاستقرار ..." في القديم دائما ما يرتبط بقاء القبيلة أو ترحالها بوفرة الماء في المنطقة فهو سبب انتقالهم ومصدر بقائهم .

" فالماء عند "الحطيئة" مصدر الحياة ومنبعها ، واستمرارها وعزّتها في المجتمع العربي القديم ، وبدونه لا يمكن للحياة أن تستمر ، وأن يسعد الإنسان ويحافظ على نشاطه وقوته وبقائه ، إنّه رمز الخصوبة والنّماء والاخضرار ورمز البقاء والصمود والخلود "2

فهو في شعره يصف لنا مياه البئر العميقة البعيدة عن الأيادي في صورة جميلة "هذه البئر في سكونها وفي برودة مائها ، قد تكون بعيدة عن سهام المفسدين الذين قد يكدّرون صفو مائها و طراوته ويجلبون عليها الخراب والفساد والتلويث ، وبالتّالي فهي آمنة على الماء وعلى النبات الذي يغطي الفضاء المجاور "3 ، يقول الشاعر:

أَتَاتُ أَعَالِيْهِ رَوَاءً أَصُولُهُ \*\*\* سَقَاهُ بِمَاءِ البِئْرِ غَرْبٌ وَبَاضِحُ إِذَا ذُقْتَ فَاهُ قُلْتَ طَعْمُ مُدَامَةٍ \*\*\* بِنُطْفَةِ جَوْنٍ سَالِ مِنْهُ الأَبَاطِحُ إِذَا ذُقْتَ فَاهُ قُلْتَ طَعْمُ مُدَامَةٍ \*\*\* بِنُطْفَةِ جَوْنٍ سَالِ مِنْهُ الأَبَاطِحُ عَرِيْضٌ جَرَتْ فِيْهِ الصَّبَابِيْنُ مُنْحَنَى \*\*\* وَأَغيَاضُ سِدْرٍ بَيْنَهُنَّ مَرَاوِحُ 4 عَرِيْضٌ جَرَتْ فِيْهِ الصَّبَابِيْنُ مُنْحَنَى \*\*\* وَأَغيَاضُ سِدْرٍ بَيْنَهُنَّ مَرَاوِحُ 4

فالشّاعر "الحطيئة" هنا يصف ماء البئر وصفا جميلا في مذاقها وبرودتها ، فيصوّرها لنا بصورة رائعة .

إنّ الماء كان حاضرا عند الشعراء الإسلامين مستحضرا في قصائدهم ، وهذا لقدسيته وقيمته ومكانته الكبيرة في حياة الإنسان عامة ، وفي هذا البيت الجميل يقول " الحطيئة "

عزيز عرباوي ، رمزية الماء في التراث الشعري العربي ، ص76،75.

أ المرجع نفسه ، ص76.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه ، ص $^{2}$ 82.

 $<sup>^{4}</sup>$  مفید محمد قمیحة ، دیوان الحطیئة بروایة وشرح ابن السکیت ، دار الکتب العلمیة ، بیروت ، (د.ط) ، (د.ت) ،  $\sim 81.80$ 

يصف المكان الّذي يقيم به:

مُقِيْمٌ عَلَى بُنْيَانَ يَمْنَعُ مَاءَهُ \*\*\* وَمَاءٌ وَسِيْعٌ مَاءُ عَطْشَانَ مُرْمِلِ 1

كما أنّ لفظة الماء أو ما يدلّ عليها استخدمت في عدة مواضع ، وهذا ما نجده في ديوان "الإمام علي" كرّم الله وجهه فيقول في فضل العلم:

فَإِنْ يَكُنْ لَهُمْ مِنْ أَصْلِهِمْ شَرَفٌ \*\*\* يُفَاخِرُوْنَ بِهِ فِالطَّيْنِ وَالمَاءِ 2

كغيره لم يخلو شعره من توظيف لفظ الماء ، ونجده أيضا يقول في رثاء النّبي صلى الله عليه وسلم ، فقال:

كَأَنَّ أُمُوْرَ النَّاسِ بَعْدَكَ ضَمِنَتْ \*\*\* سَفِيْنَةٌ ، مَوْجٌ حِيْنٌ فِي البَحْرِ قَدْ سَمَا 3

لم يورد هنا لفظة الماء وإنما ذكر مفردة من مفرداتها الدّالّة عليها وهو الموج والبحر. وأيضا في الحث على العمل وطلب الرّزق والمعاش ، يقول الإمام على:

وَمَا طَلَبُ المَعِيْشَةِ بِالتَّمَنِيْ \*\*\* وَلَكِنْ أَلْقِيْ دَلْوَكَ فِي الدِّلَاءِ

تَجِئْكَ بِمِلْئِهَا يَوْمًا وَيَوْمًا \*\*\* تَجِئْكَ بِجَمْأَةِ قَلِيْلَ مَاءٍ 4

كذلك نجد ذكر الماء في بيت آخر للإمام على ، والّذي يقول فيه أيضا:

فَإِنَّ إِرَاقَةَ مَاءِ الْحَيَاةِ \*\*\* دُوْنَ إِرَاقَةِ مَاءِ الْمُحَيَّا 5

وهناك " النابغة الجعدي " الّذي يقول موظّفا لفظ الماء الذي منه خلق الإنسان ، يقول:

 $<sup>^{1}</sup>$ عزيز عرباوي ، رمزية الماء في التراث الشعري ، ص $^{83}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  الإمام علي ابن ابي طالب ، ديوان شعر إمام البلغاء ، مكتب الدراسات ، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع ، عين مليلة ، الجزائر ، (د.ط) ، 2011م ، -6.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{3}$ 

المصدر نفسه ، ص6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المصدر نفسه ، ص51.

# الخَالِقُ البَارِئُ المُصنوِّرُ فِي \*\*\* الأَرْحَامِ مَاءً حَتَّى يَصِيْرَ دَمَا 1

فهو يذكر لفظة الماء ، ومن خلالها يبين لنا عظمة الخالق سبحانه وتعالى في تصوير خلقه ، ويبين لنا ويذكّرنا في أصل الإنسان ومن أي شيء كان قد خلقه سبحانه ، كما استعمل شعراء عصر صدر الإسلام لفظة الماء وما يدل عليها من ألفاظ في وصف معاركهم ، التي خاضوها ضد الكفار ، ويقول "ابن سلام": كعب شاعر مجيد ، قال يوم "أُحدُ" في كلمة :

# فَجِئْنَا إِلَى مَوْجٍ مِنَ البَحْرِ وَسَطُّهُ \*\*\* أَحَابِيْشٌ مِنْهُمْ حَاسِرٌ وِمُقْنِعُ 2

فهو يصف لنا غزوة أحد وفيها استعمل لفظة الموج ، ولفظة البحر ، وكلاهما يوحيان إلى الماء ، وقال أيضا:

# فَرَاحُوا سِرَاعًا مُوْجَفِيْنَ كَأَنَّهُمْ \*\*\* جِهَامٌ رَاقَتْ مَاءُهُ الرِّيْحُ مُقْلِعٌ 3

شبّه ذهاب العدو بماء السحاب الّذي سرعان ما تخفيه الرياح ، وقد استعمل شعراء صدر الإسلام ألفاظا من الطّبيعة في رثاءهم ، "...ومن ذلك قصيدة "كثير بن العريزة التميمي" يرثي بها من أصيبُوا في معارك الطّالِبات وجوزجان في عهد عمر ابن الخطاب ، وفيها يقول:

# سَقَى مُزْنُ السَّحَابِ إِذَا اسْتَهَلَّتْ \*\*\* مَصَارِعُ فِتْيَةٍ بِالجُوْزْجَانِ 4

لقد استعمل الشاعر كلمة مزن السحاب ، وهي أيضا دلالة على الماء وخاصة عندما سبقها بالفعل سقى ، للتّأكيد على وجود الماء والمطر .

, 32

سمدون حمادي وآخرون ، دور الأدب في الوعي القومي والعربي ، ص118.

<sup>2</sup> شوقى ضيف ، تاريخ الأدب العربي الحديث (العصر الإسلامي) ، دار المعارف ، مصر ، ط7 ، (د.ت) ، ص45.

<sup>3</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه ، ص65.

-2-3-3 الماء في الشعر الأموي:

لقد كان للماء دور بارز في استمرار الحياة في القديم ، ولأهميته في الحياة عموما كان لابد له أن يجد لنفسه حيزا في الشعر الأموي ، فنجد الشاعر " أعشى ربيعة " يصف لنا عظمة الماء وحمله للعرش الرباني يقول:

اللهُ قَبْلَهُمْ وَالمَاءُ يَحْمِلُهُ \*\* حَتَّى قَضَى فِي الأَمْرِ مُقْتَدِرُ
بَنَى السَمَاءَ لَنَا الدُّنْيَا فَزَيَّنَهَا \*\*\* فِيْهَا النَّجُوْمُ وَفِيْهَا الشَّمْسُ وَالقَمَرُ
مِنْ دُوْنِ سِتِّ طِبَاقٍ وَهِيَ سَابِعَةٌ \*\*\* ذَاتُ البُرُوْجِ وَمِنْهَا يَنْزِلُ المَطَرُ

في هذه الأبيات الشاعر يتفاعل مع عظمة الماء في حمله للعرش الإلاهي ، وهذا يدلّ على تأثره بما قد قرأه من القرآن الكريم ، فتصوير الماء بهذه العظمة يعد الشيفرة السيميائي لخلجات نفس الشاعر الذي يشعر بأهمية الماء ودوره في الحياة البشرية ." كما استعمل " ذو الرّمة " لفظة الماء حين هجا صاحبه ، فوصفه بالخبث حتى وإن كان منظره صافيا ، فقال :

أَلَمْ تَرَى أَنَّ المَاءَ يَخْبِثُ لِعَمِّهِ \*\*\* وإِنْ كَانَ لَوْنُ المَاءِ صَافِيًا 2

ونجد أيضا الماء دلالة على الشباب والكبر فهاهو" القطامي" يذكر لفظة الماء في التشييب ، فيقول:

فَهُنَّ يَنْبُذْنَ مِنْ قَوْلٍ يَضِيْقُ بِهِ \*\*\* مَاقِعُ المَاءِ مِنْ ذِيْ الْغِلَّةِ الصَادِي 3

نلاحظ أن الشاعر الأموي لم يستخدم لفظة الماء لوصف الطّبيعة بل تعدّاه إلى أغراض

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر : عزيز العرباوي ، رمزية الماء في التراث الشعري العربي ، 088.87

 $<sup>^{2}</sup>$  جورجي زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية ، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة ، القاهرة ، مصر ، (د.ط) ، 2012م ، 355.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه ، ص $^{3}$ 

أخرى ، فكذلك نجد "الفرزدق" أيضا يقول:

يَا بِشْرُ إِنَّكَ سَيْفُ اللهِ صِيْلَ بِهِ \*\*\* عَلَى الْعَدُو وَغَيْثٌ يُنْبِثُ الشَّجَرَا 1

فالشاعر هنا يذكر لفظ الغيث ، الذي يعني به صفة الجود والكرم للممدوح ، والغيث نوع من الماء ، وهو الذي يكون نافعا للأرض والزرع ، وهذا مدح لبشر بالذّود عن الحمى من الأعداء .

وأيضا نجد "جميل بثينة" يستعمل في شعره ما يدلّ على الماء من ألفاظ ، حيث يصف الشوق والحنين ، فيقول :

هَاجَتْ فُوَادُكَ لِلْحَبِيْبَةِ دَارَ \* \* \* أَقُوْتٍ وَغَيْرٍ أَيُّهَا الْأَمْطَارُ

وَعَفَا الرَبِيْعُ رُسُومَهَا فَكَأَنَّهَا \*\*\* لَمْ يُغْنِ رُبْعَهَا دِيَارُ

فَسَقَى دِيَارِكَ حَيْثُ كُنْتِ مِنْ نَدَى \* \* \* غَيْثُ أَحْبَشُ وَدِيْمَةٌ مِدْرَالُ 2

وفي موضع آخر يقول:

رِدِ المَاءَ مَا جَاءَتْ بِصَفْوِ ذَنَائِبُهُ \*\*\* وَدَعْهُ إِذَا فِيْضَتْ بِطَرْقٍ مَشَارِبُهُ 3

ونجد أيضا استعمال لفظة الوادي ، مثل الشاعر "مجنون ليلى" كان " بموضع يسمى الوادين ، وكان يجلس بينهما ويخلو في بيته فخرج يوما يريدهما ، فلمّا صار قريبا من الوادين أنشد يقول :

أَلَا لَا أَرَى وَادِي المِيَاهَ يَتِيْبُ \*\*\* وَلَا النَّفْسُ عَنْ وَادِي المِيَاهَ تَطِيْبُ

 $<sup>^{-1}</sup>$  شوقى ضيف ، تاريخ الأدب العربي الحديث ، العصر الإسلامي ، ج $^{-2}$  ، ص $^{-1}$ 

علي غانم فلحي الفنداوي ، مفردات الماء في الشعر العباسي (200ه/350ه) ، رسالة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في اللغة العربية وآدابها ، جامعة البصرة ، إشراف الدكتور نهلة محمد حسن ، 1434ه/2013م ، ص13.

 $<sup>^{3}</sup>$  شوقى ضيف ، تاريخ الأدب العربي الحديث ( العصر الإسلامي ) ، ص $^{3}$ 

## أُحِبُ هُبُوطَ الوَادِيَيْنِ وَإِنَّنِي \*\*\* لَمُشْتَهِرٌ بِالوَادِيَيْنِ غَرِيْبُ 1

: الماء في الشعر العباسي -2-3-4

لقد عرف العصر العباسي ازدهارا في شتّى المجالات ، وذلك بسبب الاندماج بين الشعوب ممّا أدّى إلى تنوع الثقافات ، وكان هذا العصر من أجمل العصور التي عرفتها أمّتنا ، وقد كان للبيئة دور كبير في التأثير على الشعراء العباسيين ، فكتبوا عنها أشعارا تغنّوا فيها بجمالها ، ومن عناصر الطّبيعة الّتي وصفوها وذكروا ما يدلّ عليها نجد عنصر الماء ، ونجد الشاعر "بشار ابن برد" استعمل الماء في التشييب والغزل حتى يعطيه دلالات متعددة ، فتارة يجعله رمزا للعطاء والحب والمنح والعشق والرغبة ، وتارة يجعل منه رمزا للجفاء والبعد والشقاق والفراق ، يقول في الغزل يصف جارةً كانت تجاورهم فأعجب بها :

## جَاوَرَتْنَا كَمَاءٍ حِيْنًا فَلَمَّا \*\*\* فَارَقَتْ لَمْ يَكُنْ لِحَرَانَ مَاءُ 2

يربط الشاعر هنا حضور المرأة الحبيبة بحضور الماء ووجوده ، وغيابها وفراقها يحيل مباشرة إلى الجفاف وشح الماء ، وهذا دليل على قيمة الماء عنده ، فلمّا غابت جارتهم فكأنّ الماء غاب عنه .

ويقول في جارية سوداء كانت له:

وَغَادَةُ كَانَتْ سَوْدَاءَ بَرَّاقَةٌ \*\*\* كَالْمَاءِ فِيْ طِيْبٍ وَفِي لَبَنٍ 3

ويقول في سعدى بعد زيارته إياها ومجلس لهوها:

قيس ابن الملوح ، ديوان قيس ابن الملوح (مجنون ليلى) ، رواية أبي بكر الوالبي ، دراسة وتعليق يسرى عبد الغني ، منشورات محمد علي بيضون ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، 1420 = 1999م ، 1400.

 $<sup>^{2}</sup>$ عزيز العرباوي ، رمزية الماء في التراث الشعري العربي ، ص $^{94}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$  شوقي ضيف ، تاريخ الأدب العربي الحديث (العصر العباسي الأول) ، دار المعارف ، مصر ، ط $^{16}$  ، (د.ت) ،  $^{206}$ .

## وَعَدَتْنِي ثُمَّ لَمْ تُوْفِي بِمَوْعِدَتِي \* \* \* فَكُنْتُ كَالْمُزْنِ لَمْ يُمْطِرْ وَقَدْ رَعَدَا

يستحضر الشاعر هنا صورة السحاب الأسود المحمّل بالمطر ، الذي يوحي بتساقطه لكنّه في النّهاية لا يمطر بل يغادر السماء ، وهذا تشبيه لمن أخلف وعده له ، فكأنّه سحاب يوعد بالمطر فيستبشر النّاس له ، لكنّه يخلف وعده ولا يسقيهم الماء ، ونجده أيضا استعمل ما يدلّ على الماء ومكانته في المدح ، ومن ذلك حين مدح بشار "عقبة ابن سلم" في قوله :

# أَرْيَحَيَّ لَهِيْدٌ تُمْطِرُ النِّيْ \*\*\* لَ وَأُخْرِى سُمٌّ عَلَى الأَعْدَاءِ 2

ففي هذا المدح شبّه يد "عقبة بن سلم" باليد التي تمطر على نهر النيل وهذا دلالة على المنح والعطاء .

وفي غرض الفخر والحماسة ، يقول:

غَدَوْنَا لَهُ وَالشَّمْسُ فِي خِدْرَامِهَا \*\*\* تُطَالِعُنَا وَالطَّلُ لَمْ يَجْرِ ذَائِبُهُ 3

ويقول في مدح روح " ابن حاتم " في كرمه وعطائه الذي لا ينتهي تجاهه ، فيصفه بالفيّاض الذي يفيض كرما وسخاءً فيقول:

وَلَاحَتْ وَمَاءُ الأَزْرَقَيْنِ عَشِيَّةً \*\*\* أَنَاقِيْعٌ تَعْفُوْهَا نُسُوْرٌ وَأَذْوُّبُ

صَفَتْ لِيْ يَدُ الفَيَّاضِ رُوْحُ ابْنِ حَاتِمِ \*\* فَتِلْكَ يَدٌ كَالْمَاءِ تَصْفُوْ وَتَعْذُبُ 4

يرسم هنا صورة من صور الماء ، إذ وصفه في صفائه وعذوبته .

محمد بدر الدين العلوي ، ديوان شعر بشار بن برد ، دار الثقافة ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) ، ص78.

حمال نجم العبيدي ، التجديد في شعر بشار ، مجلة كلية التربية الأساسية ، الجامعة المستنصرية ، كلية التربية الأساسية ، ع66 ، 000م ، 000

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$ عزيز العرباوي ، رمزية الماء في التراث الشعري العربي ، ص $^{2}$ 

كما نجد "ابن الرومي" يقول:

وَمَاءٌ حَلَتْ عَنْ حَرِّ صَفْحَتُهُ القَذَى \* \* \* مِنَ الرِّيْحِ مِعْطَارُ الأَصَائِلِ وَالبِكْرِ لِمَاءٌ حَلَتْ عَنْ حَرِّ صَفْحَتُهُ القَذَى \* \* \* نَسِيْمُ الصِّبَا تَجْرِيْ عَلَى الرَوْضِ وَالزَّهْرِ 1 بِهِ عِبْقٌ مِمَا تُسْحَبُ فَوْقَهُ \* \* \* نَسِيْمُ الصِّبَا تَجْرِيْ عَلَى الرَوْضِ وَالزَّهْرِ 1

ويقول "البحتري" في وصف بركة وصفاء مياهها التي تتجمّع فيها بسرعة ، ووصف منظر مياهها ، فقال:

يَا مَنْ رَأَى البِرْكَةَ الحَسننَاءَ رُؤْيِتُهَا \*\*\* وَالآنِسَاتُ إِذَا لَاحَتْ مَغَانِيْهَا تَنْصَبُ فِيْهَا وُفُوْدُ المَاءِ مُعْجِلَةٌ \*\*\* كَالْخَيْلِ خَارِجَةٌ مِنْ حَبْلِ مُجْرِيْهَا كَأَنَّمَا الْفِظَّةُ الْبَيْضَاءُ سَائِلَةٌ \*\*\* مِنَ السَبَائِكِ تَجْرِيْ فِيْ مَجَارِيْهَا فَرَوْنَقُ الْفَيْثِ أَحْيَانًا يُبَاكِيْهَا فَرَوْنَقُ الْفَيْثِ أَحْيَانًا يُبَاكِيْهَا 2 فَرَوْنَقُ الْفَيْثِ أَحْيَانًا يُبَاكِيْهَا 2

فقد بين لنا " البحتري" جمال البركة التي رآها وحسن منظرها ، وهذا يدلّ على جمال الطّبيعة في العصر العباسي وفي وصفه لها بيّن وجود الماء بلفظه الصريح وما يدلّ عليه من لفظ معا.

ويقول " ابن المعتز ":

وَأَنْهَارُ مَاءٍ كَالسَّلَاسِلِ فُجِّرَتْ \*\*\* لِتُرْضِعَ أَوْلَادَ الرَيَاحِيْنِ وَالزَهْرِ 3

يصف لنا الشاعر أيضا جمال الأنهار ومياهها في هذا العصر ، كما أنّه لا يذكر لنا لفظة الماء في وصف الطّبيعة فقط ، بل وظّفها في أغراض أخرى ، منها ما قد استعملها

, 37

بهاء الدين المنشئ الأربيلي ، التذكرة الفخرية ، تح/ الأستاذ الدكتور حاتم صالح الضامن ، دار البشائر للطباعة والتوزيع ، دمشق ، سوريا ، 41 ، 425 هـ400م ، 4000.

 $<sup>^2</sup>$  شوقي ضيف ، تاريخ الأدب العربي الحديث (العصر العباسي الثاني) ، دار المعارف ، مصر ، ط $^2$  ، (د.ت) ،  $^2$  .  $^2$ 

<sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص337.

في غرض المدح ، حيث مدح شخصيات من هذه الشخصيات الخليفة المعتضد ، حيث يقول ابن المعتز في مدحه للخليفة "المعتضد":

يَصُوْغُ عَلَيْهَا المَاءُ شُبَّاكَ فِضَّةٍ \*\*\* لَهُ حُلُقٌ بِيْضٌ تُحَلُّ وَتُعْقَدُ 1

ونجد شاعرا آخر من العصر العباسي يذكر في شعره ما يدلّ على وجود الماء وهو الشّاعر "كشاجم "، فيقول:

إِذَا اسْتَمَدَّ قُوَيْقُ السَمَاءَ \*\*\* بِهَا فَأَمَدَّتْهُ أَمْطَارِهَا

وَأَقْبَلَ يَنْظِمُ أَنْجَادَهَا \*\*\* بِفَيْضِ المِيَاهِ وَأَغُوارَهَا 2

في هذا البيت الذي يصف فيه الشاعر نهر قويق متأثّرا به تأثّرا كبيرا ، ويقول عنه أيضا في بيت آخر:

لِلنَّهْرِ نَهْرُ قُوَيْقَ \*\*\* عِنْدِيْ يَدٌ لَيْسَ تَجْحَدُ 3

وكذلك نجد الشاعر " أبو تمام " يصف لنا ديمة ماطرة ، وكيف يستغيث بها التراب لتسقيه ، فيقول :

دِيْمَةُ سَمْحَةُ القِيَادِ سَكُوْبُ \*\*\* مُسْتَغِيْثٌ بِهَا الثَّرَى المَرْكُوبُ 4

2-3-5 الماء في الشعر الأندلسي:

إذا ذكرنا الأندلس فإنّنا نذكر جنّة الله في أرضه ، فقد تميّزت هذه الأرض بجمالها الطّبيعي الذي أبدع فيه ربّ الكون ، وأعطاها أجمل حلّة بأجمل الألوان ، فسحرت عيون

<sup>1</sup> جورجى زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية ، ص564.

<sup>2</sup> زينب عبد الكريم حمزة ، وصف الطبيعة في الشعر العباسي لوحات كشاجم أنموذجً ، مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية ، جامعة بابل ، ع35 ، 2017م ، ص501.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المرجع نفسه ، والصفحة نفسها.

 $<sup>^{4}</sup>$  بهاء الدين المنشئ الأربيلي ، التذكرة الفخرية ، ص $^{291}$ 

النّاظرين وعقولهم بل حتى قلوبهم ، ليهبو لها كل أحاسيسهم ومشاعرهم وما يختلج صدورهم ، وقاموا يرسمون بأشعارهم أجمل لوحات فنية شعرية عن طبيعة الأندلس ، فكما سالت مياهها وسطعت في البصر بصفائها سالت قرائح الشعراء فيها ، واستخدموا في أشعارهم الماء ومفرداته في العديد من الأغراض المختلفة ، ولنا في ما سنعرضه بعض الأدلّة التي تبين لنا هذا .

فنجد " ابن سفر المريني" يقول في هذه الأبيات واصفا جمال طبيعة الأندلس ، موظّفا مفردات الماء ، يقول :

وَكَيْفَ لَا يُبْهِجُ الأَبْصَارَ رُونْيَتُهَا \*\*\* وَكُلَّ رَوْضٍ بِهَا فِي الْوَشْيِ صَنْعَاءُ أَنْهَارُهَا فِضَةٌ وَالْمِسْكُ تُرْبَتُهَا \*\*\* وَالْخَرُّ رَوْضَتُهَا وَالدُّرُ حَصْبَاءُ 1

ويقول " ابن اللّبانة " يصف جمال البلد الذي سحره ، فشبّه أنهاره الجارية بالخمر الذي يسيل في الكأس التي تسقى فيها المدامة لتملأها ، فيقول :

بَلَدٌ أَجَارَتْهُ الْحَمَامَةُ طَوْقَهَا \*\*\* وَكَسَاهُ حُلَّةَ رِيْشِهِ الطَّاوُوسُ
فَكَأَنَّمَا الأَنْهَارُ فِيْهِ مُدَامَةٌ \*\*\* وَكَأَنَّ سَاحَاتِ الدِيَارِ كُأُوْسُ 2

ويقول "أبو الحسن بن نزار" عن وادي الآشات وهي مدينة جليلة ، قد أحدقت بها البساتين والأنهار:

وَادِيَ الْآشَاتِ يَهِيْجُ وُجْدِي كُلَّمَا \*\*\* أَذْكِرْتَ مَا أَفْضَتْ بِكَ النَعْمَاءُ لَذِي الْآشَاتِ يَهِيْجُ وُجْدِي كُلَّمَا \*\*\* قَدْ بَرَدَتْ لَفَحَاتُهُ إِلَّا نِدَاءُ لَهُ دَرُكَ وَالْهَجِيْرُ مُسَلَّطُ \*\*\* قَدْ بَرَدَتْ لَفَحَاتُهُ إِلَّا نِدَاءُ

محمد كرد على ، غابر الأندلس وحاضرها ، المطبعة الرحمانية ، مصر ، ط1 ، 1431ه / 1923م ، ص1

 $<sup>^2</sup>$  شكيب أرسلان ، الحلل السندسية في الأخبار والآثار الأندلسية ، ج1 ، المطبعة الرحمانية ، مصر ، ط1 ، 1356ه1356م ، ص209.

وَالشَّمْسُ تَرْغَبُ بِأَنْ تَقُوزَ بِلَحْظَةٍ \*\*\* مِنْهُ فَتَطْرَفُ طَرْفَهَا الأَفْيَاءُ وَالشَّمْسُ تَرْغَبُ بِأَنْ تَقُوزَ بِلَحْظَةٍ \*\*\* مِنْهُ فَتَطْرَفُ طَرْفَهَا الأَفْيَاءُ وَالنَّهُرُ يَبْسُمُ بِالحُبَابِ كَأَنَّهُ \*\*\* سَلْخٌ نَضَتْهُ حَيَّةٌ رَقْشَاءُ 1

وهناك وصف للبحر ومن الشعراء الذين وصفوه نجد الشاعر " ابن حمديس " يصف البحر في هذا البيت فيقول:

أَرَاكَ رَكِبْتَ فِالأَهْوَالِ بَحْرًا \*\*\* عَظِيْمًا لَيْسِ يُؤْمَنُ مِنْ خُطُوْبِهِ

تَسِيْرُ فُلْكُهُ شَرْقًا وَغَرْبًا \*\*\* وَتُدْفَعُ مِنْ صِبَاهِ إِلَى جَنُوبِهِ

وأَصْعَبُ مِنْ رُكُوبِ البَحْرِ عِنْدِي \*\*\* أَمُورٌ أَلْجَأَتُكَ إِلَى رُكُوبِهِ

ويقول في وصف ساقية:

يَا حُسنَ سَاقِيَةٍ تُمِدُ أَنَامِلَا \*\*\* بِعَرُوسٍ رَاحَ فِيْهِ عُقُودُ حُبَابِ
تَسْقَيْكَ شَمْسُ سُلُافَةٍ عِنْبِيَّةٍ \*\*\* طَلَعَتْ عَلَى فُلْكِ مِنَ العِنَابِ 3
ويقول في وصف نهر:

وَلَابِسٌ نَقَبُ الْأَعْرَاضِ جَوْهَرُهُ \*\*\* لَهُ انْسِيَابُ حُبَابٍ رَقْشُهُ الحُبَبُ إِذَا الصِبَا زَلَقَتْ فِيْهِ سَنَابِكُهَا \*\*\* حَسِبْتَهُ مُنْصِلًا فِي مَتْنِهِ شَطَبُ وَرَدْتُهُ وَبُجُومُ اللَّيْلِ مَائِلَةً \*\*\* كَمَا تُدَحْرِجُ دُرُ مَائِهِ ثَقَبُ وَمَغْرِبٌ طَعْنَتُهُ غَيْرُ نَابِيَةٍ \*\*\* أَسِنَةٌ هِيَ إِنْ حَقَّقَتْهَا شُهَبُ

<u>4</u>0

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع السابق ، ص $^{1}$ 

ابن حمدیس ، دیوان ابن حمدیس ، رفع عبد الرحمان النجدي ، تح/ إحسان عباس ، دار الصادر ، بیروت ، لبنان  $^2$ 

<sup>، (</sup>د.ط) ، (د.ت) ، ص8.

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{3}$ 

## وَمَشْرِقُ كِيْمْيَاءِ الشَّمْسِ فِي يَدِهِ \*\*\* فَفِضَّةُ المَاءِ مِنْ إِلْقَائِهَا ذَهَبُ 1

بصف الشاعر في هذه الأبيات جريان النهر وانسيابه ، ويصور منظر الماء والحباب يتصاعد منه ، ويشبّه لون ماءه بالفضّة البرّاقة ...

وهذا الشاعر " ابن صارّة " يصف لنا نزول المطر ، حيث عندما اهتزّت الأرض وربت عند نزول المطر ، قال :

فَإِذا شَكَا فَالبَرْقُ قَالَبٌ خَافِقُ \* \* \* فَإِذَا بَكَى فَدُمُوْعُهُ الأَمْطَارُ 2

وفي وصف النّهر ، يقول " الإشبيلي " :

النَّهْرُ مُنْسَابٌ سَرَتْ خُلْجَانُهُ \*\*\* فِالرَّوْضِ بَيْنَ أَزْاَهِرِ الكِتْمَانِ 3

ومن هذا لم يخلُ العصر الأندلسي من توظيف الماء في أشعاره ، مثله مثل ما سبقه من العصور القديمة ، بل وكان أكثرها توظيفا لهذا العنصر ، لازدهارها الكبير وثرائها الطّبيعي وكون الماء مركز لدائرة هذه الطبيعة والحياة والوجود ، فلا وجود إلّا به ، وبانعدامه تنعدم الحياة ، فمنه خلق الله كلّ شيء حيّا ، ولعظمته لابد له من أخذ مكان داخل حيّز كل عصر من العصور سواء قديما أو حديثا .

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق ، ص $^{25}$ 

أحمد ابن محمد المقري التلمساني ، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب ، م4 ، تح/ إحسان عباس ، دار الصادر ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، 1388 هـ/ 1968م ، ص5.

 $<sup>^{3}</sup>$ محمد سعيد الدغلي ، الحياة الاجتماعية في الأندلس ، دار أسامة ، (د.ب) ، (د.ط) ،  $^{1984}$ م ،  $^{3}$ 

# الفصل الثاني

مسميات الماء وأبعاده الدّلالية في ديوان "ابن خفّاجة" (باب الوصف) .

- مسميات الماء وأبعاده الدّلالية في ديوان "ابن خفّاجة" (باب الوصف) .
  - 1- المفردات والألفاظ الدّالّة على الماء:
    - الماء -1-1
    - 1-2 مسميات المطر
    - 1-3 مسميات السحاب
  - 1-4 مسميات البحار والأنهار والجداول والسيول
    - 1-5- مسميات الثّلجيات
    - 1-6- مسميات الآبار والبرك
- -1-7 إحصاء مفردات الماء في ديوان ابن خفّاجة (باب الوصف)
  - -2 أبعاد الماء الدّلالية في شعر ابن خفّاجة :
    - 2-1 البعد السياسي
    - 2-2 البعد النفسي
    - 2-3- البعد الاجتماعي

#### تمهید:

من غير الممكن لأيّ شخص أن ينكر تأثير الطبيعة على النفس البشرية وعلى جميع الكائنات الحيّة ، فهي مصدر إلهام وتأثير على النفوس عامّة وخاصتة الشعراء ، الذين جعلوا منها نبضًا لأشعارهم ، فكان لها جزء خاص لها في شعرهم وهو ما عرف "بشعر الطبيعة " ، حيث تغنّى الشعراء فيه بجميع عناصرها ، راسمين بها وعنها لوحات فنية شعرية ، واصفينها في أحسن الصور ، وبكل مكوناتها من حيوانات ونباتات وجبال وسهول ووديان ومياهها بشتى أشكالها ، هذه الأخيرة وبحكم أنّ العالم يتكون من أجزاء مهمة وأصلية فيه وهي الماء والتراب والهواء ، فهي جزء مهم فيها ، وكون الماء مركز دراستنا فهو أحد أهم العناصر الّتي تتشكل عليها الطبيعة ، والّتي تخلق منها جمالها ، ولكونه عنصر أصيل فيها كان لابد على الشعراء الإشادة به والتعبير عنه وبه ، وتخصيص جزء كبير له في شعرهم.

لقد تعدّدت مفردات ومسميات الماء واختلفت معانيه ودلالاته لدى الشاعر الواحد ، وهذا ما سنراه ونعرفه من خلال دراستنا لشعر "ابن خفّاجة" من جانب المفردات التي وظّفها فيه ، والأبعاد الدّلالية التي تحملها .

#### 1- المفردات والألفاظ الدّالّة على الماء في ديوان "ابن خفّاجة" (باب الوصف):

#### 1-1- مسميات الماء:

- الماء: هو السائل الذي منه نحيا وهو مصدر الحياة على الأرض ، ولقد تكرّر في باب الوصف من ديوان ابن خفّاجة في ثلاثة وأربعين مرّة حيث نجده قد وظّفه مثلا في هذين البيتين الذين يصف فيهما أرض الأندلس وطبيعتها في قوله:

يَا أَهْلَ أَنْدَلُسِ لللهِ دَرُّكُمْ \*\*\* مَاءٌ وَظِلٌ وَأَنْهَارٌ وَأَشْجَارُ 1 وَالرَّوْضُ وَجْهٌ أَزْهَرُ وَالطِّلُ فَرْعٌ \*\*\* أَسْوَدُ وَالْمَاءُ ثُغْرٌ أَشْنَبُ 2

- الثماد : جاء في لسان العرب "الثمد و الثّمد :الماء القليل الذي لا مادّ له ، وقيل هو القليل يبقى في الجلد ، وقيل : هو الذي يظهر في الشتاء ويذهب في الصيف (...) وقيل: الثّماد الحُفَر يكون فيها ماء قليل "3 ، أي هو تجمعات الماء في برك صغيرة ، تتجمّع لمدّة معينة ثم تذهب مياهها مع مرور الوقت و تأثير الحرارة ، وقد تكرّر في باب الوصف مرّة واحدة ، نجده في قوله :

## وَلَمَّا تَفَرَّى مِنْ دُجَى اللَّيْلِ طِحْلِبٌ \*\*\* وَأَعْرَضَ مِنْ مَاءِ الصَّبَاحِ ثِمَادُ 4

- المورد: " والورد: النصيب من الماء ، وأورده الماء: جعله يَرِدُه. والموردة: مأتاة الماء." <sup>5</sup> ، أيضا يعني مكان الماء ، الذي يلجأ إليه الناس للشرب وأخذ ما يحتاجونه منه ، سواء لهم أو لحيواناتهم ، قصد الارتواء ودفع العطش ، تكرّرت مفردة المورد في ديوان ابن خفّاجة في باب الوصف مرّة واحدة وذلك في هذا البيت:

ابن خفّاجة ، الديوان ، شرح يوسف شكري فرحات ، دار الجيل ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) ، ص94.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{44}$ 

<sup>.</sup> أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن خفّاجة ، الديوان ، ص65.

 $<sup>^{5}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{5}$ 

## أَقَامَ بِهَا مَا بَيْنَ ظِلِّ وَمَوْرِدٍ \* \* \* مَرادٌ بِبَطْنِ الوَادِيَيْنِ خَصِيْبُ 1

- الأحساء : "واحتسى حسياً : إحتفره ، وقيل: الاحتساء نبثُ التراب لخروج الماء . قال الأزهري : وسمعت غير واحدٍ من بني تميم يقول احتسينا حِسْيًا أي أنْبَطْنا ماء حِسْيٍ. والحسي الماء القليل .

والأحساء جمع حسي: السهل من الأرض يستقع فيه الماء " 2 ، ولفظة الحسي قد تعني الماء القليل الذي يغترف منه النّاس للشرب ، ويكون ماءه عذب المشرب ، ذكره مرّة واحدة في باب الوصف في قوله:

# فَأَسَلْتُ أَحْسَاءَ الدُّمُوْعِ عَلَامَةً ؛ \* \* \* وَلَوَيْتُ أَحْنَاءَ الضُلُوْعِ تَأَلُّمَا 3

- الحباب: "وحِبَبُ الماء وحُببُه، وحَبابه، بالفتح: طرائقه؛ وقيل: حَبابه نفاخاته وفقاقيعه، التي تطفو، كأنها القوارير، وهي اليعاليل؛ وقيل: حباب الماء معظمه. " ابن الأثير ": الحَباب، بالفتح: الطَّل الذي يصبح على النبات. " والغالب فيه أنّه الفقّاعات التي تطفو في الماء عند تحريكه أو مزجه بسائل آخر، والحباب عادة ما يكثر في السيول الجارية، جاء ذكر لفظ الحباب في هذا الباب من الديوان باب الوصف ثلاثة عشر من مرّات، حيث نجده مثلا في قوله:

## وَرَكِبْتُ دِجْلَتَهُ يُضَاحِكُنِيْ بِهَا \*\*\* فَرَحًا حَبِيْبٌ شَاقَنِيْ وَحُبَابُ 5

- المزاد : وهو ما يحمله الانسان معه ، حيث كان يُحمل في القديم في محمل من جلد ، قصد الاستزادة منه وقت العطش والحاجة إليه ، "والجمع المزاد والمزايد.

ابن خفاجة ، الديوان ، ص50.

<sup>. 177</sup> أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م41 ، م2

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{1}$  ، ص $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص42.

ابن سيده : والمزادة التي يحمل فيها الماء وهي ما فُئِمَ بجلد ثالث بين الجلدين ليتسع ، سميت بذلك لمكان الزيادة "1 ، تم ذكر كلمة مزاد مرّة واحدة في هذا الباب حيث وظفّ هذه اللّفظة في قوله :

## سَحِيْقٌ وَلَا غَيْرُ الرِيَاحِ رَكَائِبٌ \*\*\* هُنَاكَ وَلَا غَيْرُ الغَمَامِ مَزَادُ 2

- قرار: (والقرار والقرارة)، بفتحهما (ما قرّفيه) الماء. والقرار، والقرارة: المطمئن في الأرض والمستقرّ منها، وقال أبو حَنيفة: القرارة: كلّ مطمئن اندفع إليه الماء فاستقر فيه. قال: هي من مكارم الأرض إذا كانت سهولة" ، إذ أنّ الماء دائما ما يتّجه في الأرض إلى الأماكن المنبسطة، هذه الأراضي تكون غنية بالمياه والاخضرار، فهي أرض طيّبة لساكنيها، توفر لهم الرّزق والطّعام والماء.

" والقرور الماء البارد يغتسل به واقتررت بالقرور: اغتسلت به ، وقرّ عليه الماء يقرّه: صبّه ، والقرّ: مصدر قرّ عليه دلو ماء يقرّها قرّا ، وقررت على رأسه دلوا من ماء بارد أي صببته "4 ، تعني أيضا سكب الماء وصبّه ، سواء بالدّلو أو باليدين ، جاء ذكره مرّة وإحدة في قوله:

## مُتَقَسِّمُ الأَلْحَاظِ بَيْنَ مَحَاسِنِ \*\*\* مِنْ رِدْفِ رَابِيَةٍ وَخَصْرِ قَرَارٍ 5

#### 1-2 مسميات المطر:

توجد العديد من المفردات التي تحمل معناه وقد تتوّع ذكرها في الديوان ، ومن المسميات التي عثرنا عليها:

<sup>.</sup> أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م3 ، - 0 ، - 1

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص64.

محمد مرتضى الحسين الزبيدي ، تاج العروس من جواهر القاموس ، ج11 ، تح/ الدكتور حسين نصّار ، مطبعة حكومة الكويت ، (د.ط) ، 1394ه ، 1394ه ، 392ه .

 $<sup>^{4}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{5}$  ، ص $^{84}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص93.

- المطر: تلك القطرات التي تسقط من السحاب بعد أن كانت بخار في الهواء ، ثمّ تحولت إلى طبيعتها السائلة بتأثير قوى الطبيعة ، وقد كان حضور هذا اللّفظ مرّتين حيث يذكر اللفظ في قوله:

## تَقَبَّلَ المُهْرُ مِنْ أَخِي ثِقَةً \*\*\* أَرسَلَ رِيحًا بِهِ إِلَى مَطَرِ 1

- الغيث: هو لفظ "المطر والكلأ، وقيل: الأصل المطر ثم سمي ما ينبت به غيثا وغاث الغيث الأرض أصابها، ويقال غاثهم الله، وأصابهم غيث وغاث الله البلاد يغيثها غيثًا إذا أنزل بها الغيث "2 ، فيطلق على المطر الذي ينزل على الأرض الجرداء العطشى ، ليكون خيرا عليها في إنبات الزرع والعشب وإحياءها وإحياء الكائنات فيها ، وكأنّه ينجد الأرض والكائنات من الموت والجفاف بعد القحط الذي أصابهم ، فتكرّرت كلمة الغيث في باب الوصف مرّتين ، من هذا قوله:

## كَرُمُوا فَلَا غَيْثُ السَّمَاحَةِ مُخْلِفٌ \*\*\* يَوْمًا وَلَا بَرْقُ اللَّطَافَةِ خُلَّبُ 3

- الطّل : ويعني به " المطر الصغار القطر الدائم ، وهو أرسخ المطر ندًى ، ابن سيده : الطّل أخف المطر وأضعفه ثم الرذاذ ثم البغش ، وقيل : هو النّدى ، وقيل : فوق النّدى ودون المطر ، وجمعه طِلال "4 ، على العموم هو نوع من المطر ، وإنّما يتميز ببعض الصفات التي ينفرد بها ، كأن يكون قطره صغيرا جدا ، ويطول وقت نزوله ، فلا يغادر الأرض بسرعة ، جاء استخدامها في باب الوصف خمسة مرّات منها في قوله :

## فَتَكَادُ رِيْقَةٌ طَلُّهَا أَنْ تُحْتَسَى \*\*\* رَشْفًا وَمَبْسِمُ بَرْقَهَا أَنْ يُلْثَمَا 5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المصدر السابق ، ص82.

<sup>.175</sup> مورد ، المان العرب ، م $^2$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{11}$  ، م $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص147.

وفي قوله أيضا:

## وَضَمَّخَ رَدْعُ الشَّمسِ نَحْرَ حَدِيْقَةٍ \*\*\* عَلَيْهِ مِنَ الطَّلِ السَقِيْطِ جُمَانُ 1

- الديم: "الديمة: المطر الذي ليس فيه رعد ولا برق" ، فالسّحاب الذي يحمل الماء ولا يحدث برقا ولا رعدا ويصيب الأرض من ماءه سمّي ديم ، والدّيمة مشتقّة من الدّوام أي الغمامة التي يدوم مطرها ، وكان قد ذكرها في هذا الباب من الديوان ثلاثة مرّات ففي هذين البيتين نجده يوظّف لفظة الدّيمة ، يقول فيهما:

# أَذِنَ الغَمَامُ بِدِيْمَةٍ وَعُقَارٍ \* \* \* فَامْتُزِجَ لُجَيْنًا مِنْهُمَا بِنُضَارِ 3

كما يصف في بيت آخر ديمة هطلاء ، أصابتهم فأثّرت على جدران منازلهم بأن مالت ، حيث يقول في هذا البيت :

## وَأَسْقَيْنَا مِنْ دِيْمَةٍ إِثْرَ دِيْمَةٍ \*\*\* فَمَالَتْ بِهَا الجُدْرَانُ سَطْرًا عَلَى سَطْرِ 4

- الحيا: وهو نوع من المطر " وقد جاء الحيا الذي هو المطر والخصب ممدودا وحيا الربيع: ما تحيا به الأرض من الغيث " ، يشبه هنا الغيث في إحياء الأرض وبثّ فيها الحياة والنّبات ، فيصيب الأرض لتبقى خضراء على الدّوام ، فلا ينقطع عشبها وخصبها ، وقد ذكرها مرّة واحدة حيث نجدها في قوله:

# وَهَا أَنَا مَبْلُوْلُ الْجَنَاحِ مِنَ الْحَيَا \*\*\* يَصُوبٌ ومِذْعُورُ الْفِراخِ مِن الْوَكْرِ 6

- النَّدى : هو من مسميات المطر الخفيف " والنَّدى المطر والبَلَلْ ، وقيل للنَّبْت ندى

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق ، ص $^{1}$ 

<sup>.219</sup> محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^2$  أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^4</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{97}$ .

مال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{5}$  أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص97.

لأنّه من ندى المطر نَبتْ "أ، مثل الرذاذ ينزل من السماء على الأرض ويكون في الغالب ليلا ، ليصبح على أوراق النبات صباحا ، على شكل قطرات أو بلل خفيف فوقها ، جاء ذكره في هذا الباب باب الوصف ثلاثين مرّة ، من الأبيات التي ذُكر فيها نجد هذا البيت ، يقول :

## قَامَ الغِنَاءُ بِهَا وَقَدْ نَضَّحَ النَّدَى \*\*\* وَجْهَ الثَّرَى وَاسْتَيْقَظَ النُّوَارُ 2

- العباب: " والعباب كثرة الماء ، والعباب المطر الكثير" ، فإذا ما اشتد المطر في النزول سمّي عبابا ، وهذا وصف لقوة هطوله وشدّتها على الأرض ، فتجري السيول من كثرة ماءه المنسكب ، وتغرق الأراضي به ، وقد تكرّر مرّة واحدة ، حيث يذكره في قوله في هذا المقطع:

## تَطْفُو لِغُرَّتِهِ هُنَاكَ حُبَابَةٌ \*\*\* وَيَمُوْجُ مِنْ رِدْفِ أَلْفُ عُبَابٍ 4

- الرّذاذ: هو شكل من أشكال المطر وهو الخفيف منه ، "الرذاذ: المطر ، وقيل الساكن الدائم الصغار القطر كأنّه غبار ، وقيل: هو بعد الطّل ، قال الأصمعي ، أخفّ المطر وأضعفه الطّل ثم الرذاذ "5 ، فالمطر له مراتب من حيث القوة وشدة النزول وكثرة الماء فيه ، فالرّذاذ من أنواع المطر الخفيف الذي يصيب الأرض ، هذا المطر الخفيف الذي بدوره يتنوع من حيث الصفات التي تميّزه ، وقد جاء تكراره في هذا الباب مرّة وهي في هذا البيت :

## وَالرِّيْحُ تَنْخِلُ مِنْ رَذَاذٍ لُؤْلُوًّا \*\*\* رَطْبًا وَتَفْتِقُ مِنْ غَمَامٍ عَنْبَرَا 6

 $<sup>^{-1}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{1}$  ، ص $^{573}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص42.

<sup>.492</sup> من بم ، م $^{5}$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{5}$ 

<sup>6</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص77.

- النوء: الأنواء تطلق على النجوم وأيضا كانت العرب تطلق هذه اللفظة على المطر "كان ابن الأعرابي يقول: لا يكون نوء حتى يكون معه مطر وإلّا فلا نوء. وقال أبو المنصور: أول المطر الوسمي."1

إذا ما نظرنا في لغتنا العامّية وجدنا هذا اللفظ (النوء) معروف ومتداول فيما بيننا بأنّه مسمى من مسميات المطر ، دائما ما نطلقه على المطر إذا نزل على الأرض ، وقد ذُكر لفظ النوء في باب الوصف مرّتين منها قوله :

## فَلَوَيْتُ مِعْطَفَهَا اعْتِنَاقًا حَسْبُهَا \*\*\* فِيْهِ بِقَطْرِ الدَّمْعِ مِنْ أَنْوَاءِ 2

- دمع المزن: وهو المطر شبّهه بالدّمع الساقط من السّحاب ، كأنّ السّحاب إذا بكى نزل دمعه علينا مطرا ، وهذا دليل على الحزن ، حيث نجده قد كرّره سبعة مرّات في هذا الباب منها قوله:

## قَتْلَى بِحَيْثُ أَرْفُضُ دَمْعَ المُزْنِ لَا \*\*\* رُحْمَا فَأَسْعَدَهُ الْحَمَامُ فَنَاحَا 3

- القطر: مفردة القطر مأخوذة من كلمة قطرات التي تعني " المطر والقطار: جمع قطر وهو المطر، القطر ما قطر من الماء وغيره واحدته قطرة والجمع قطار، وسحاب قطور ومقطار: كثير المطر "4 ، فالمطر جميعه عبارة عن قطرات، تجمّعت بعد أن كانت بخار، لتنزل من السحاب على الأرض، وتختلف هذه القطرات في بعض الصفات التي تنزل بها، وقد ذكره الشاعر في باب الوصف مرّتين، منها في قوله:

## يَجُوْلُ لِلْغَيْمِ كُحْلٌ فِيْهِ \*\*\* وَلِلْقَطْرِ عَبْرَهُ المَدُّ وَالجَزْرُ 5

<sup>.176</sup> منظور ، لسان العرب ، م1 ، 1 ، 1 ، 1 أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{3}$ 

<sup>. 105</sup> من ، م ، سان العرب ، منظور ، المان العرب ، م ، م  $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص73.

#### : مسميات السّحاب

- الغمامة: من أسماء الغيم ، "والغمام واحدته غمامة وهو مسمى من أسماء السّحاب. الغَمَامَة " بالفتح السّحابة ، والجمع غمام وغمائم . الغمام الغيم الأبيض وإنما سمي غماما لأنّه يغمُّ السماء أي يسترها" ، فأصل كلمة غمام في معناها تدلّ على شيء حاجب لشيء آخر ، وهذا ما يدلّ عليه السّحاب فهو يحجب السّماء والشمس ، وزاد فيه صفة تميّزه عن باقي السّحاب بأن يكون ذا لون أبيض ، وعليه تم ذكر مفردة الغمام في هذا الباب ثلاثة عشر مرّة ، مثل هذا البيت الذي نجده يصف الغمام ويذكره ، فيقول :

## لَفَّاعٌ حَاكَ لَهَا الغَمَامُ مَلَاءَةً \*\*\* لَيْسَتْ بِهَا حُسْنًا قَمِيْصُ صَبَاحٍ 2

- المزن: " الستحاب عامّة ، وقيل: الستحاب ذو الماء ، واحدته مزنة ، وقيل: المزنة السّحابة البيضاء ، والجمع مزن ، والبرد حبّ المزن "3 ، وكلمة مزن في لغتنا المتداولة تعني المطر أو السّحاب الذي يحمل الماء ، فيستبشر الناس لرؤيته بقدوم المطر ، ذكره في هذا الباب ثلاث مرّات ، ففي هذا البيت يقول فيه:

## وَالْمُزْنُ طِرْفٌ جَالَ يَصْهَلُ أَشْهَبٌ ؛ \* \* \* وَالْبَرْقُ جُلٌّ قَدْ تَمَزَّقَ أَحْمَرُ 4

- العارض: نوع من السّحاب " والعرض والعارض، السّحاب الذي يعترض في أفق السماء، وقيل: العرض ما سدَّ الأفق والجمع عروض " ، ففي الكلمة نفسها تحمل معنى يدلّ عليه، فالعارض هو ما يعترض، والسّحاب في السماء يعترض ضوء الشمس من الوصول، ويحجب السماء، وقد يعني أيضا الغيم الماطر الذي يكون فيه ماء، جاء ذكره ثلاث مرّات، فيقول واصفًا إياه:

 $<sup>^{1}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{12}$  ، ص

بن خفاجة ، الديوان ، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{13}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص86.

 $<sup>^{5}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{7}$  ،  $^{0}$ 

## فَذَهَّبَ لَيْلُ السَّرَى عَارِضٌ \*\*\* يُفَضِّضُ بِالمَاءِ مَا ذَهَّبَا 1

- السّحاب: الغيم، والسّحابة: التي يكون فيها الماء سمّيت بذلك لانسحابها في الهواء والجمع سحائب وسحاب وسحب "2، ويعتبر لفظ السحاب اللفظ الأكثر تداولا، لأنّه الوصف الذي يطلق على كل أنواع السّحب، غير المسميات الأخرى، فالسّحاب ما يسحب بفعل الريح لينتقل من أرض إلى أخرى وقد يحمل معه المطر وقد لا يحمل، هذه اللفظة تكرّرت في هذا الباب أربعة مرّات منها في قوله:

# حَمَّلَتْ بِهَا رِيْحُ القُبُوْلِ سَحَابَةً \*\*\* سَحَابَةُ الأَذْيَالِ تُلْمَسُ بِاليَدِ 3

- الرباب: السّحاب يرب المطر أي يجمعه وينمّيه ، والرّباب بالفتح: سحاب أبيض وقيل: هو السّحاب واحدته ربابة "4 ، يشبه المزنة في اللون فكلاهما أبيض ، والربابة ما كان من السّحاب ذو ماء سمي رباب ، أمّا غيره فليس برباب ، وقد جاء ذكره مرّة واحدة وهذا في قوله:

#### أَلَا فَضَّلَتْ ذَيْلَهَا لَيْلَةً \*\*\* تَجُرُّ الرَبَابَ بِهَا هَيْدَبَا 5

- الهيدب: هو مفرد من مفردات الستحاب وهو" الستحاب الذي يتدلّى ويدنو مثل هدب القطيفة ، وقيل: هيدب الستحاب ذيله ؛ وقيل: هو أن تراه يتسلسل في وجهه للودق ؛ ينصب كأنّه خيوط متصلة "6 ، فإذا ما نزل المطر في مكان بعيد نراه وكأنّه سحاب يتدلّى إلى الأرض ، على شكل خيوط متّجهة إلى الأرض ، وعادة هذا الهيدب يدلّ على مكان نزول المطر ، فنراه عن بعد باديا من الهيدب الذي يتدلى

ابن خفاجة ، الديوان ، ص46.

<sup>.461</sup> أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{1}$  ، م $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{3}$ 

<sup>.402 ،</sup> م ، م الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م  $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص39.

 $<sup>^{6}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{1}$  ،  $^{0}$ 

نحو الأرض ، جاء ذكرها مرّة واحدة في هذا الباب في قوله :

## أَلَا فَضَّلَتْ ذَيْلَهَا لَيْلَةً \*\*\* تَجُرُّ الرَبَابَ بِهَا هَيْدَبَا 1

- السّارية : والسّارية من السّحاب : التي تجيئ ليلا ، وفي مكان آخر : السّارية السّحابة التي تسري ليلا ، وجمعها السّواري "2" ، فكلّ من يمشي فاللّيل فهو ساري ومن هذا أطلق على السّحاب الذي يأتي فاللّيل ليجتمع ، ويتفرّق صباحا وكأنّه لم يجتمع ، وقد تم ذكرها مرّة واحدة في قوله :

وَسِنَارِيَةٍ دَهْمَاءَ حَارَ بِهَا الدُّجَى \*\*\* فَشَبَّ بِهَا البَرْقُ المُنْيْرُ ذُبَالًا 3

#### 1-4 مسميات البحر والأنهار والوديان والسيول والجداول:

- البحر: وهو ذلك التجمع الكبير للمياه وهو " الماء الكثير ، ملحا كان أو عذبا وهو خلاف البَرْ ، سمي بذلك لعمقه واتساعه وقد غلب عليه الملح حتى قلَّ في العذب ، وجمعه أبحرٌ وبُحُورٌ وبِحارٌ "4 ، والمتداول حول لفظة البحر هو التجمع الكبير للمياه المالحة غير العذبة منها ، وقد تكرّرت لفظة البحر في هذا الباب من الديوان تسعة مرّات ، من هذا ما نراه في هذا البيت الذي يقول فيه :

#### وَقَدْ طَمَى بَحْرُ لَيْلِ \*\*\* لَمْ يُعْقِب المَدُّ جَزْرًا 5

- الجدول: من الأنهار" النّهر الصغير (...) الليث: الجدول نهر الحوض ونحو ذلك من الأنهار الصغار يقال لها جداول "6" ، يكون الجدول على شكل ساقية فهو صغير على

ابن خفاجة ، الديوان ، ص39.  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{14}$  ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص 118.

 $<sup>^{4}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{4}$  ، ص $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص81.

<sup>.</sup> أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{11}$  ، م $^{00}$ 

على أن يكون نهرا ، وأكبر من أن يكون ساقية ، غير أنّه تابع في شكله وتسميته لمفردات الأنهار ، نجده في هذا الباب من الديوان قد تكرّر ثلاث مرّات منها هذا البيت الذي يصف فيه الخمر حيث يقول:

## وَقَدْ سَالَ مِنْ كَأْسِ السُّلَافَةِ أَشْقَرٌ \*\*\* يُسَابِقُهُ مِنْ جَدْوَلِ المَاءِ أَشْنَبُ 1

- النّهر: النّهرُ و النّهرُ: واحد الأنهار ، وفي المحكم: النّهرُ والنّهرُ من مجاري المياه ، والجمع أنهارٌ ونُهرُ ونُهُورٌ "² ، فالمياه التي تجري على الأرض وتشقّ طريقها في الأرض تسمى أنهارا ، وهناك العديد من الأنهار التي أصبحت معروفة ومشهورة ، مثل نهر النيل في مصر الدائم الجريان ، وعادة ما تتّجه هذه الأنهار لتصبّ في البحر ، هذا اللّفظ قد ذكره إحدى عشر مرّة في هذا الباب من الديوان ، فيقول في هذا البيت موظّفا مصطلح النهر:

## للهِ نَهْرٌ سَالَ فِي بَطْحَاءِ \*\*\* أَشْهَى وُرُوْدًا مِنْ لَمَى الحَسْنَاءِ 3

- دجلة: وهو اسم نهر بالعراق نهر دجلة والفرات وهو " اسم نهر ، من ذلك لأتها غطّت الأرض بمائها حين فاضت ، وحكى اللحياني في دِجلة دَجلة ، بالفتح (...) ودجيل: نهر صغير متشعب من دجلة "4 ، ونهر دجلة والفرات معروفان ومشهوران فالعراق ، وتعني أيضا الأنهار القوية ذات الماء الكثير ، فهي صفة لتدفق الماء بكثرة ، وقد ذكره مرّة واحدة في هذا البيت الذي يصف فيه النّهر والحباب ، فيقول:

# وَرَكِبْتُ دِجْلَتَهُ يُضَاحِكُنِيْ بِهَا \*\*\* فَرَحًا حَبِيْبٌ شَاقَنِىْ وَحُبَابُ 5

بن خفاجة ، الديوان ، ص48.

<sup>.236</sup> أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{2}$ 

<sup>.236</sup> أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^4$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص42.

- الخليج: "والخليج من البحر: شرمٌ منه ، ابن سيده: والخليج ما انقطع من معظم الماء لأنّه يُجْبَذُ منه ، وقد اخْتُلِجَ ؛ وقيل: الخليج شعبة تتشعب من الوادي تعبّرُ بعض مائه إلى مكان آخر ، والجمع خُلُج وخُلْجانٌ "1 ، فما انقطع من الماء عن طريقه ومكانه المعروف سمّي خليجًا ، وعادة ما يخصّ به مياه الوديان التي تتفصل عن الوادي لتتجمّع في مكان آخر ، نجده قد وظفه خمسة مرّات حيث يقول مجسدا كلمة خليج في هذا البيت :

# وَحَنَّ إِلَى سَفَرِ فَطَارَ إِلَى السُّرَى \*\*\* يَخُوْضُ خَلِيْجًا أَو يَجُوْبُ كَثِيْبَا 2

- الموج: وعادة ما يخصّ البحر إذا كان هائجا وكانت ريحه قوية ، ومنه " موج: الموج ما ارتفع من الماء فوق الماء ، والفعل ماج الموجُ ، والجمع أمواجٌ ؛ وقد ماج البحر يموج موجًا وموَجَانًا ومُؤُوجًا ، وتموَّجَ : اضطربت أمواجه "3 ، فإذا ارتفع الماء وتلاطم فوق بعضه بسبب الرياح سمي موجا ، وتنتج هذه الأمواج بفعل قوة الرياح وشدّتها على الماء ، وقد تكرّرت سبعة مرّات في هذا الباب ، منها ما جاء في هذا البيت :

### لَاطَمْتُ لُجَّتَهُ بِمَوجَةِ أَشْهَبٍ \*\*\* يَرْمَي بِهَا بَحْرُ الظَّلَامِ فَتُرْتَمَي 4

- الوادي: " ابن سيده: الوادي كلّ مفرج بين الجبال والتلال والإكام، سمّي بذلك لسيلانه، يكون مسلكًا للسيل ومنفذًا "5، والوادي طريق الماء من الجبال هذه المياه التي تسيل بقوة في المنحدرات، وتجتمع هذه الوديان الصغار لتملئ وادٍ كبير يتّجه للبحر، وتتميّز الوديان بكونها مؤقّتة الجريان أثناء نزول الأمطار بقوة، ما يؤدّي إلى تجمع المياه في المنحدرات والجبال، لتندفع نزولا عبر السيول وتتجمع في أودية كبيرة، وقد تكرّر أربعة مرّات في باب الوصف، منها في قوله:

<sup>.</sup> مرد ، مرد ، مرد ، العرب ، مرد ، أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{2}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{4}$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{15}$  ، ص $^{5}$ 

## وَسَرْحَةُ وَادٍ هَزَّهَا الشَّوْقُ لَا الصِّبَا \*\*\* وَقَدْ صَدَحَ العُصْفُوْرُ فَجْرًا فَهَيْنَمَا 1

- الأَتِيّ : هو الماء الذي يساق "والأتيّ : النّهر يسوقه رجلٌ إلى أرضه ، وقيل : هو المفتح ، وكلٌ مسيل سهّلته لماء أتيّ ، وهو الأتيّ ؛ حكاه سيبويه ، وقيل : الأتيّ جمع . وأتّى لأرضه أثيًا: ساقه" ، السيول تشقّ طريقها بنفسها أمّا الأتيّ فيعني الماء الذي يتمّ توجيهه بفعل إنسان فهو أتيّ وهو لفظ للماء الذي يسيل في الأرض ، وقد وظفه مرّتين ، منها في قوله :

## أَلَا طَمَا بَحْرٌ أَتِيٌ طَمًا \*\*\* وَأَجْرَى كَفَّيَ سَمَاءً تَجُوْدُ 3

- لُجَّة : " ولُجّة البحر : حيث لا يدرك قعره ، ولجُّ الوادي ؛ جانبه . ولجُّ البحر : عرضنه قال : ولجُّ البحر الماء الكثير الذي لا يُرَى طرفاه " ، فالماء الكثير المتجمع سواء الذي انبسط في الأرض فتوسّع ولم يرى طرفه ، أو تجمع فلم يدرك قعره لعمقه سمّي لجّة ، وقد قام ابن خفّاجة بذكرها في هذا الباب ( باب الوصف ) ثلاث مرّات ، مثل ما نجده في قوله هذا :

# وَلُجَّةٍ تُفْرِقُ أَو تُعْشَقُ \*\*\* فَمَا تَنِيْ أَحْشَاءُهَا تَخْفِقُ 5

- الغُمَيمْ: وهو اسم يطلق على واد في بلاد المغرب، وقد تمّ ذكره مرّة واحدة في هذا الباب وهو في قوله:

## وَمَا شَاقَنِيْ إِلَّا حَفِيْفُ أَرَاكَةٍ \*\*\* وَسَجَعَ حَمَامٌ بِالْغُمَيْمِ تَرَبُّمَا 6

ابن خفاجة ، الديوان ، ص141.

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{14}$  ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{3}$ 

مال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^4$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور

 $<sup>^{5}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{5}$ 

 $<sup>^{6}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{141}$ .

- المدّ والجزر: عادت ما تطلق على ارتفاع منسوب المياه وانخفاضها وعادة ما يخصّ به ماء البحر و" المدّ: كثرة الماء أيام المدود وجمعه مدود وقد مدّ الماء يمدّه مدّا... يقال مدّ البحر "1"، فالماء الذي يمتدّ من البحر إلى الشاطئ باندفاع يسمّى مدّا لامتداده وارتفاعه إلى اليابسة أي إلى الأعلى.

الجَزْر : ضدّ المدّ ، وهو رجوع الماء إلى خلف. قال الليث : الجزر ، مجزوم ، انقطاع المد ، يقال مدّ البحر والنهر في كثرة الماء وفي الانقطاع "2" ، أمّا الجزر فهو عكس امتداد الماء ، فهو تراجع في ارتفاع منسوب المياه نحو اليابسة أي يتراجع إلى الأسفل ، وقد تكرّرت لفظة المدّ والجزر مرّتين منها في قوله :

## وَقَدْ طَمَى بَحْرُ لَيْلٍ \*\*\* لَمْ يَعْقُبِ الْمَدُّ جَزْرًا 3

#### 1-5 مسميات الثلجيات:

- الثلج: هو الماء " الذي يسقط من السماء ، معروف ، وفي حديث الدّعاء: واغسل خطاياي بماء الثلج والبرد ، إنّما خصّهما بالذكر تأكيدا للطهارة ومبالغة فيها لأنّهما ماءان مفطوران على خلقتهما ، لم يستعملا ولم تتلهما الأيدي ، ولم تخضهما الأرجل ." والثلج يخصّ منطقة القطب والأماكن العالية حيث البرودة الكثيفة ، وهو عبارة عن بلّورات صغيرة تشبه الرماد أو الغبار ، وقد استعمل الشاعر ابن خفّاجة هذه اللّفظة في هذا الباب من الديوان مرّة واحدة في هذا البيت الشعرى :

## وَقَدْ بَرْقَعَ الثَلْجُ وَجْهَ الثَّرَى \*\*\* وَأَلْحَفَ غُصْنَ النَّقَا فَاحْتَبَى 5

مال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م3 ، ص397 أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور

<sup>.133</sup> المرجع نفسه ، م4 ، ص $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{2}$  ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن خفاجة ، الديوان ، ص39.

- البرد: هو اسم لحبيبات الماء الجامدة التي تسقط من السماء و" البرد بغير هاء فإنّ الليث زعم أنّه مطر جامد، والبرد حبّ الغمام، تقول منه: برُدَتِ الأرض، وبُرِدَ القوم: أصابهم البرد، وأرض مبرودة كذلك "1، فعندما يتعرض بخار الماء إلى هواء بارد يتحول إلى قطرات ماء، وإذا اشتدّ التيار البارد برودة فإنّها تتحول من الحالة السائلة إلى حالتها المتجمدة، فتتج بلّورات جليدية من قطرات الماء المتساقطة، وتكون هذه البلّورات مختلفة الأحجام من كبيرة وصغيرة على حسب قطرات الماء، وهذا المُسمّى قد وظفه مرّة واحدة في هذا الباب، والتي وجدناها في هذا البيت حيث يذكره قائلا:

## يَا رُبَّ قَطْرِ جَامِدٍ حَلَّى بِهِ \*\*\* نَحَرَ الثَّرَى بَرَدٌ تَحَدَّرَ صَائِبُ 2

- الضريب : هو " الصقيع والجليد . وضربت الأرض ضربا وصُقعَتْ : أصابها ضريب ، وأضربت السمائم الماء إذا أنسفته حتى تسقيه الأرض (...) كلّ هذا من الضريب والجليد والصقيع الذي يقع على الأرض "3 ، فالماء الذي يصبح متجمدا على الأرض محدثا طبقة من الجليد بسبب البرودة يسمّى ضريبا ، وهو من أسماء الثّلجيات وقد تكرّر في باب الوصف ثلاث مرّات ، مثل ما نجده في هذا البيت يقول :

نَسنَجَ الضَّرِيبُ بِهَا الظَّلَام حَمَامَةً \*\*\* فَابْيَضٌ كُلُّ غُرَابِ لَيْلٍ أَسنُودِ 4

#### 1-6 مسميات الآبار والبرك:

- الغدير: وهي المياه الرّاكدة في مكان واحد وهي " القطعة من الماء يغادرها السّيل أي يتركها "5 ، وتعنى أيضا ما يخلفه السّيل والوادي من برك الماء الصّافية.

<sup>.85</sup> أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م4 ، ص4 أبو

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{2}$ 

<sup>.546</sup> أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م1 ، 0

بن خفاجة ، الديوان ، ص $^4$ 

 $<sup>^{5}</sup>$  أبو الفضل جمال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م $^{5}$  ، ص $^{9}$ 

وظَّف لفظة الغدير في هذا الباب مرّة واحدة ، في قوله :

## جَمَدَ الْغَدِيْرُ بِمَتْنِهِ وَلَرُبَّمَا \*\*\* أَعْشَاكَ إِفْرَنْدٌ لَهُ سَيَّالُ 1

- عين الماء: من أسماء الينابيع وهي " العين التي يخرج منها الماء ، والعين: ينبوع الماء الذي ينبع من الأرض ويجري ، أنثى ، والجمع أعين وعيون ، ويقال غارت عين الماء ، وعين الركية : مَفجَر مائها ومنبعها "2 ، والعين : من الماء ما يخرج من الأرض ، فتُشَقّ في الأرض له الطّريق ليخرج للسطح ، وهي منبع يقصده النّاس للشرب والارتواء من العطش ، ففي القديم كان الرّحالة يتوجهون إلى هذه العيون في طريق رحلاتهم للاستزادة بالماء والرّاحة قرب هذه العيون ، فإذا ما وُجد الماء في مكان ما وُجد العشب والشّجر ، وهذا ما يبعث الراحة للرحالة ، ذكرها صاحب الديوان في هذا الباب مرّة واحدة في قوله :

## فَإِنْ بَكَيْتُ وَقَدْ يَبْكِيْ الْخَلِيْلُ فَعَنْ \*\*\* شُجُو يُفَجِّرُ عَيْنَ الْمَاءِ فِيْ الْحَجَرِ 3

لقد كان شعر ابن خفّاجة حافلا بعناصر الطّبيعة ، ولاسيما الماء الذي وجدنا فيه ما وجدنا من مسمياته وصفاته ، التي يزخر بها في طياته ، هذا ما يدلّ على ثراء بلاد الأندلس بالخيرات والثروات الطّبيعية ، التي جعلت منها موطن الجمال الطّبيعي بامتياز ، حيث نقل إلينا ابن خفّاجة هذا الجمال والسحر عبر شعره في وصف جميل .

#### -1-7 إحصاء مفردات الماء في ديوان ابن خفاجة (باب الوصف) :

في هذه الدّراسة سنقوم بعملية حسابية لتعداد مفردات الماء في شعر ابن خفّاجة (باب الوصف) وكيف كان تكرار المفردات فيه حسب النسب المئوية:

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{1}$ 

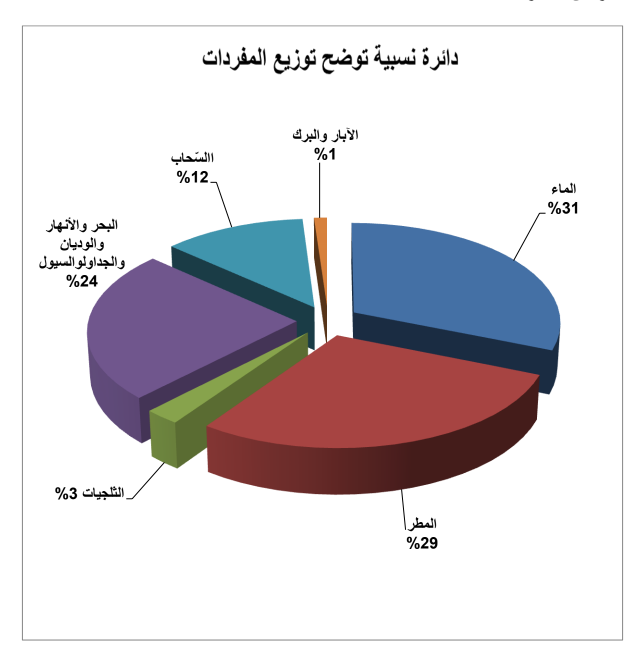
مال الدين ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، م13 ، 03 ، 03

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن خفاجة ، الديوان ، ص $^{3}$ 

| مفردات  | مفردات   | مفردات   | مفردات  | مفردات  | مفردات  | المفردات      |
|---------|----------|----------|---------|---------|---------|---------------|
| الآبار  | الثلجيات | البحر    | السحاب  | المطر   | الماء   |               |
| والبرك  |          | والأنهار |         |         |         |               |
|         |          | والوديان |         |         |         |               |
|         |          | والجداول |         |         |         | التعداد /     |
|         |          | والسيول  |         |         |         |               |
| الغدير  | الثلج    | البحر    | الغمام  | المطر   | الماء   | 1             |
| العين   | البرد    | النهر    | المزن   | الغيث   | الثماد  | 2             |
|         | الضريب   | الخليج   | العارض  | الخيا   | المورد  | 3             |
|         |          | الواد    | السحاب  | العباب  | الأحساء | 4             |
|         |          | الأتي    | الرباب  | الديم   | الحباب  | 5             |
|         |          | اللّجة   | الهيدب  | الطل    | المزاد  | 6             |
|         |          | الغُميم  | السارية | الرذاذ  | قرار    | 7             |
|         |          | الموج    |         | النوء   |         | 8             |
|         |          | دجلة     |         | الندى   |         | 9             |
|         |          | الجدول   |         | القطر   |         | 10            |
|         |          | المدّ    |         |         |         | 11            |
|         |          | والجزر   |         |         |         |               |
| 2 مرّات | 5 مرّات  | 48 مرّة  | 24 مرّة | 56 مرّة | 61 مرّة | مرّات التكرار |
| %1      | %3       | %24      | %12     | %29     | %31     | النسبة        |
|         |          |          |         |         |         | 100%          |

نلاحظ من خلال هذا الجدول أنّ عدد المسميات والألفاظ الحاضرة تختلف في عدد تكرارها في الديوان ، بمجموع هو 40 مفردة متوزعة حسب الجدول بنسب متفاوتة مقسمة على ستّة مفردات للماء .

وقد جسّدنا هذه الدراسة على دائرة نسبية تبيّن لنا كيف توزّعت هذه النسب المتفاوتة لمفردات الماء في باب الوصف من الديوان ، وأيّ المفردات التي قام بتوظيفها الشاعر أكثر من الأخرى:



من خلال هذا الرسم التوضيحي الذي متّاناه بدائرة نسبية يتبيّن لنا أنّ مفردات الماء تمثّل أعلى نسبة وهذا ما يدلّ على أنّ المحيط الذي يعيش فيه كثير الماء ، ثم تليها مفردات المطر بأقل نسبة ، وهذا يعني أنّ الماء منتشر في البحيرات والأنهار بكثرة والمطر بالرّغم من نزوله إلّا أنّ الماء متوفر ، ثمّ بعدها مفردات البحر والأنهار والوديان والسيول والجداول ، فهي موجودة لكنّها ليست كثيرة فهي قليلة نوعا ما في الطّبيعة ، ثم تأتي مفردات السّحاب الذي يكون محمّل بالماء فجاء بنسبة أقل منه كون السّحاب بدون مطر لا قيمة له ، وبعدها الثلجيات والثلجيات تأتي فقط في الشّتاء البارد ولا تعود بعدها ، فهي محدودة نسبيا لذا لم تكن حاضرة بكثرة ، وفي الأخير كآخر نسبة نجد الآبار والبرك بأدنى نسبة من بين تكرار المفردات الأخرى ، وهذا لقلّتها كون الماء متوفر بكثرة والأمطار تنزل في أغلب المواسم ، لذا لم تكن بتلك القيمة الكبيرة في توظيفها .

## 2- أبعاد الماء الدّلالية في شعر ابن خفّاجة (باب الوصف):

إنّ الأدب ظاهرة تاريخية مرتبطة ارتباطا وثيقا بمختلف الظّواهر التاريخية الأخرى ، منها الاقتصادية والاجتماعية والسياسية فهو يتطور بتطورها ويتأثّر بتغيرها وتبدّلها دون أن ينفصم عن أصله الذي نشأ منه وتاريخه الذي اعتمده وجذوره التي انبثق منها ... "أ وعليه فالشاعر ابن خفّاجة نظم شعره في مثل هذه الظّروف ، واستوحى من جمال الطّبيعة ، وجعل عناصرها رموزا للغرض الذي يكتب فيه فمن هذه العناصر التي تعدّدت الأغراض المستخدمة فيها نجد : عنصر الماء ، الذي هو مجال دراستنا هذه سواء بلفظه العام أو المفردات الأخرى التي تدلّ عليه :

#### 2-1- البعد السياسي للماء:

لقد عاش الشاعر في عصر ملوك الطوائف ، أي في القرن الخامس هجري وقد خضع هذا العصر للعديد من التقلبات السياسية ، حيث صحبت هذه الفترة معارك وحروب ، وقد كان في شعر ابن خفّاجة جزء لها في شعره ، حيث نجده يصف لنا تلك المعارك والملاحم آنذاك ، جاعلا من عنصر الماء رمزا يحمل في طياته إيحاءات سياسية من ذلك قوله :

رَكَضُ الْجِيَادَ إِلَى الْجَلَادِ صَبَاحًا \* \* \* وَاسْتَشْعَرُوا النَّصْرَ الْعَزِيْزَ سِلَاحَا وَاسْتَقْبَلُوا أَفْقَ الشَمَالِ بِجَحْفَلِ \* \* \* نَشْرَ الْقِتَامُ عَلَى الشَمَالِ جَنَاحَا قَدْ مَاسَ في أَرْجَائِهِ شَجَرُ الْقَتَا \* \* \* وجَرَى بِهِ مَاءُ الْحَدِيْدِ فَسَاحَا 2 قَدْ مَاسَ في أَرْجَائِهِ شَجَرُ الْقَتَا \* \* \* وجَرَى بِهِ مَاءُ الْحَدِيْدِ فَسَاحَا 2

لفظة الماء هنا تحمل رمز الدّم الذي جرى على السيوف ، فكان الماء في هذا القول يحمل دلالة سياسية ، وهو وصف لتلك المعركة الضارية التي كانت قد نشبت

 $<sup>^{1}</sup>$  صالح خالص ، إشبيلية في القرن الخامس الهجري ، دار الثقافة ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ،  $^{1965}$ م ،  $^{0}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن خفّاجة ، الديوان ، ص $^{5}$ 

هناك ، وهو دليل على دموية المعركة التي خاضوها ، وكون الماء والدّم سائلان مختلفان سواء من حيث اللون أو الرائحة ، إلّا أنّ الشاعر جعل بينهما رابط مشترك يشتركان فيه ، وهو صفة الجريان لأنّ كلاهما سائل ، فلفظ الماء جعل منها في الصورة التي وصفها الشاعر أقرب إلى الذهن من لفظة الدّم ، وما زادها وضوحا هو اللّفظ الذي بعدها كلمة الحديد حيث بثّ في التعبير الجامد الحياة من خلال حسن التوظيف والتمثيل.

وفي قصيدة أخرى يقول الشاعر:

قَدَحَتْ يَدُ الْهَيْجَاءِ مِنْهُ بَارِقًا \*\*\* مُتَلَهِّبًا يُزْجِيْ الْفَنَّانُ سَحَابَا وَرَمَى الْجِفَأُظ بِهِ شَيَاطِيْنَ الْعِدَى \*\*\* فَانْقَضَّ مِنْ لَيْلِ الْغُبَارِ شِهَابَا وَرَمَى الْجِفَأُظ بِهِ شَيَاطِيْنَ الْعِدَى \*\*\* فَانْقَضَّ مِنْ لَيْلِ الْغُبَارِ شِهَابَا بَسَامٌ ثُغُرُ الْحُلَي تَحْسَبُ أَنَّهُ \*\*\* كَأْسُ أَثَارَ بِهَا الْمِزَاجُ حُبَابَا 1

الشاعر هنا يذكر لنا لفظة الستحاب ، وطبيعيا عندما يرى الإنسان الستحاب يستبشر بالمطر والغيث ، حيث يرتبط الستحاب في ذاكرتنا بالنّوء والمطر ، وكون الستحاب هو ماء متبخر في الهواء فهو مفردة دالّة على الماء ، من خلال هذا فهو يصف لنا الوقيعة وجعل من الستحاب حاجبا كالغبار الذي تثيره الخيل يحجب الرؤية وسط الحرب ، كما أنّه أعطى لثغر الفرس لونا مشرقا شبّهه بالكأس الذي مزج فيه الخمر بالماء ، فتشكّل الحباب من خلال مزجه والحباب هو تلك الفقاقيع التي تنشأ في الماء ، وهي هنا ترمز إلى تعب الخيل في الحرب واجهادها حيث من كثرة الإجهاد أدّى بها إلى تطاير اللّعاب على شكل الرغوة ، وهذا من كثرة الصتهيل والزّجر في وسط ميدان المعركة ، وعند استرجاع بلنسية من يد العدو قال ابن خفّاجة :

الآنَ سَحَّ غُمَامُ النَصْرِ فَانْهَمَلَا \* \* \* وَقَامَ صَفْقُ عَمُوْدِ الدِيْنِ فَاعْتَدَلَا 2

المصدر السابق ، ص36.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{2}$ 

حيث استخدم لفظة الغمام وهو السّحاب ، وهنا قصده في صياغته للجملة قصد به هطول المطر فالكلمة التي سبقت الغمام (سحّ) وتعني قطر الغمام أي هطل المطر ، والسحّ من مسميات المطر ، فهطول الغيث من الغمام بعد جفاف وجفاء تسلّط على أهله وبلده بلنسية ، التي طال أمد العدو المستعمر عليها ، فهو بهذا رمز للفرج والاستقلال واستعادة الحياة والحرّية .

وفي موضع آخر من القصيدة ، يقول :

## تَرَى بِهِ تَصِلُ مَاءَ السَّيْفِ مُنْسَكِبًا \*\* \*تَجْرِيْ وَجَاحِمُ نَارِ البَأْسِ مُشْتَعِلَا 1

في الواقع لا يوجد ماء للسيف ، وإنّما السيف يسقى بالدماء ، فالماء هنا يرمز به إلى كثرة الدماء التي سالت على السيوف كأنّها الماء منسكب .

#### 2-2 البعد النفسى للماء:

إذا تكلّمنا عن رمزية الماء نفسيا فإنّنا سنتكلم عن المشاعر والأحاسيس التي تجتاح نفسية الشاعر من فرح أو حزن أو حب أو كره أو شوق أو حنين ، وغير ذلك مما يدور في وجدان الشاعر من خلجات نفسية لم يستطع البوح بها مباشرة ، أو عجزت اللّغة المباشرة على إيصالها ، فلجأ الشاعر إلى الاستعانة ببعض الرّموز التي تحمل الحيوية في طيّاتها والمعاني العديدة عكس اللّغة الجامدة الغير موحية ، وككلّ الشعراء فإنّنا نجد الشاعر ابن خفّاجة قد جسد مشاعره وخلجاته النفسية ، فقد وظّف الماء في شعره كرمز لما يشعر به ويختلج في نفسه من احساس ، وهذا ما سنراه في هذه الأبيات الشعرية لابن خفّاجة ، ففي هذا البيت يقول :

وَمَعِيْنُ مَاءِ البَشَرِ أَبْرَقُ هَشَّةً \*\*\* فَكَّرْتُ مِنْ صَفَحَاتِهِ مِنْ مَشْرَبٍ 2

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{2}$ 

تحدّث الشاعر في هذا البيت واصفًا الماء ، فالماء في الطّبيعة مصدر راحة للعين البشرية الناظرة ، حيث يلجأ إليه البشر لكي يتخلّصوا من تلك الطاقة السلبية ، التي تجتاحهم وليكسبوا ويشحنوا أنفسهم بطاقة إيجابية بديلة ، وهو بهذا مصدر يبعث السرور والهدوء في النفس المضطربة والمعكّرة ، التي تتخبط في متاهات الحياة الدنيوية .

كما يقول أيضا في هذا البيت:

## وَالرَوْضُ وَجْهٌ أَزْهَرُ والظِّلُ فَرْعٌ \*\*\* أَسْوَدُ ، والمَاءُ تُغْرُ أَشْنَبُ 1

في هذا البيت الشاعر يشبّه جمال منظر الروض في الطبيعة بوجه الإنسان ، وليس أي وجه وإنّما وجه خاص غير كل الوجوه ، وهو الوجه الذي يبعث من ملامحه عن الراحة حيث يبان من ملمحه الصفاء ، فقال (وجه أزهر) حيث الوجه الأبيض يأخذ اللون الزهري في بعض أجزائه ، وتابع وصفه هذا حتى شبّه الماء فشبّهه بالابتسامة التي تحتل الفم وتظهر عليه وتزيد الوجه نورًا ، حيث قال (ثغر أشنب) أي المبسم الجميل والعذب ، فالماء هنا مصدر السعادة والبسمة ، حيث يرمز إليها ، فإذا ما رأيت الماء والصفاء والعذوبة ، انعكست على المحيّا بسمة وسرور وراحة .

وكذلك نجده في أبيات أخرى يتكلم عن الحزن والألم ، فيجعل من الماء وسيلة لإيصال هذا الشعور ، فيقول في هذا البيت :

## قَتْلَى بِحَيْثُ أَرْفُضُ دَمْعُ المُزْنِ ، لَا \*\*\* رُحْمَى ، فَأَسْعَدَهُ الحَمَامُ فَنَاحَا 2

من خلال قراءتنا للفظة دمع المزن يتبادر لنا البكاء والدموع الكثيرة التي تسيل ، فهو هنا يصور لنا الألم والحزن الذي يسيطر على الأهالي والناس ، الذين يفقدون عزيزا ويفرّق بينهم الموت وليس الموت العادي الذي نحن مقبلون عليه ، ولكن عن طريق فعل

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق ، ص $^{44}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{2}$ 

القتل وهو أشد ألمًا من الآخر ، كونه كان محتما عليه مواجهته ولم يكن يسعى إليه ، فهو هنا يبين كثرة سقوط الدموع وتشبيهه بالمزن زاده وضوحا وجلاءً ، فالمطر هنا رمز للدمع والبكاء والحزن والألم الكبير الذي يشعر به ، وكذلك يقول في بيت آخر دالًا على الأسى والحزن:

# تَنُوْحُ لِيْ الوَرْقَاءُ وهِي خَلِيَّةٌ \*\*\* وَيَنْهَلُ دَمْعُ المُزْنِ وَهُوَ جَمَادُ 1

يرمز أيضا دمع المزن في هذا البيت لحالة حزنه وبكائه ، فيصفه بالدمع الذي ينهال من العين الباكية ، وزاد في وصف حِدّة الحزن والأسى الذي يمرّ به ويسيطر عليه ، بأن وصفه بالمطر الجامد الذي ينزل متجمدا (البرد) ، وهذا دليل على مقدار الأسى الكبير الذي ينهش قلب الشاعر .

كذلك في حزنه يقول أيضا:

## فَإِنْ بَكَيْتُ وقَدْ يَبْكِيْ الْخَلِيْلُ فَعَنْ \*\*\* شُجُو يَفَجِّرُ عَيْنَ الْمَاءِ فِي الْحَجِرِ 2

الشاعر في هذا البيت يتحسّر على أيام العمر ، التي تمرّ مرّ السّحاب ومع كل يوم يمرّ عليه فهو في عدِّ تتازلي ، حيث يتحدّث عن حزنه وحزن صديقه على الأيام الضائعة منهم ، باتجاه الفناء والزوال من الحياة ، حيث من شدّة الحزن والقهر الذي يسيطر على قلب الشاعر ، ما يجعل من الحجر الصلب يحنّ ويحزن له فيلين ويتفجّر ليخرج منه الماء ، فما بالك بالإنسان الذي هو حساس ، فإنّه لا محالة سيحزن ويبكي لما يمرّون به ، وفي هذا البيت نجد أنّ لفظة الماء جاءت دلالة على مدى الحزن واليأس الذي يمرّ به الشاعر ، فهو رمز للبكاء الشديد والتألّم ، ويقول في موضع آخر يصف الأحزان والهموم التي تسيطر عليه :

المصدر السابق ، ص63.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{2}$ 

#### فَبِتْنَا وَبَحْرُ اللَّيْلِ مُلْتَطِمٌ بِنَا \*\*\* نَرَى العِيْسَ غَرْقَى وَالكَوَاكِبُ عَوْمَا 1

من يقرأ هذا البيت سطحيا للوهلة الأولى يظن أنّ الشاعر يصف فيه اللّيل وظلمته وما يكون فيه ، إلّا أنّ المتمعن جيدا يدرك أنّ اللّيل موطن الهموم والأحزان ، حيث شبّهه بالبحر الذي يلتطم فيه الموج ، فكأنّه يمثل الأحزان بالموج المتلاطم الذي يضرب الشاعر بقوة ، فلفظة البحر دليل على عمق وكثرة واتساع همومه ، وما زاد المعنى وضوحا حين قال : ( ملتطم بنا ) فهو بهذا يبيّن أنّ البحر هائج ، مثل الهموم التي تستولي عليه فاللّيل ، ومنه نجد أنّ البحر يوحي به لكثرة الهموم والأحزان .

كما نجد الشاعر يوظّف ألفاظ ومسميات الماء للتعبير في غرض التغزّل والحب ، حيث وصف بها محبوبته التي أعجب بجمالها وهي " الريحانة " فكانت الألفاظ تحمل معاني ومشاعر الحب والعاطفة ، فيقول :

### أَنَا وَاعْتِزَازُ السَّيْفِ والضَّيْفِ والنَّدَى \*\*\* بِخَيْرِ مَلِيْكٍ هَشِ فِي صَدْرِ مَجْلِسِ 2

وهذا التعبير كلّه للريحانة التي شغف بها وسحرته بجمالها ، فوصفها بكل شيء عزيز حيث شبّهها بالسيف في مكانتها وهيبتها وبريقها ، وبالضيف العزيز في حضوره وما ينثره من فرح وشوق له بعد غياب طال عليه ، وبالنّدى الناعم الذي يتساقط من السماء على النبات وعلى البشر ، فالنّدى معروف بنعومته ورطوبته ، والنّدى له أوقات يكون فيها وليس دائما ، كأن نجده في الصباح الباكر أو في اللّيل ، حيث يبعث شعورًا جميلا في النفس ، والنّدى هنا رَمَزَ به إلى "ريحانة" ، فجعل صفة النعومة التي يتصف بها النّدى تشبه محبوبته فكانت كأنها ندى المطر ، فكانت لفظة النّدى دالّة على الحسن والجمال ، أكثر من الألفاظ الأخرى كقطرات المطر .

وفي تعبير آخر يصفها أيضا ، فيقول :

المصدر السابق ، ص99.

<sup>2</sup> المصدر نفسه ، والصفحة نفسها.

### فَجَاءَتْ تَرُوْقُ الْعَيْنَ فِي مَاءِ نَظْرَةٍ \*\*\* تَشُنُّ عَلَى أَعْطَافِهَا ثَوْبَ سَنْدُسِ 1

يصف الشاعر لنا نظرته لها وكيف تبدو له صورتها عند رؤيتها ، وكيف للعين أن تعجب برؤيتها ، لما تمتلكه من حسن طلعة وجمال ساحر للعين ، فشبّه حضورها أمام مرأى عينه ، كأنّها تروق داخل العين في ماء تلك النّظرة التي نظرها إليها ، وهذا كلّه دليل على إعجابه "بريحانته" ، ويقول في قصيدة أخرى أيضا يصف جمال الريحانة ويبدي تضحيته لأجلها ، فيقول :

## فَمِنْ مَاءِ جَفْنِي لَهَا مَكْرَعٌ \*\*\* فَسِيْحٌ وَمِنْ رَاحَتِي مَغْرَسُ 2

جعل الشاعر من ماء جفونه الذي لا يختلف اثنان حول قيمة وغلاء ماء الجفون لدى الإنسان ، فوضعه لها فداء يفتدي به ، وجعله لها كأنّه ماء الكرع الذي ترده الحيوانات وفي بعض الأحيان عند الضرورة يشرب منه البشر لحاجتهم الماسنة له ، وهذا يدلّ على أنّ الشاعر مستعد لاحتواء هذه " الريحانة " بكل شيء عزيز فيه ، فهو يتغزّل بها كأنّها حسناء فاتنة لتبقى معه وتبادله الحبّ والعشق الذي يكنّه لها ، فأخذ الماء هنا معاني الحب والتضحية في سبيل الحبيبة ، بغية امتلاكها وبقائها معه .

#### 2-3 البعد الاجتماعي للماء:

لقد كان للظروف السياسية القائمة في الأندلس في القرن الخامس هجري تأثيرا كبيرا على الواقع الاجتماعي ، فما آلت إليه الأندلس آنذاك لم يكن بالشيء الهين ، هذه الظروف التي أدّت إلى تعدّد الطوائف في هذا المجتمع ، والتي بدورها أدّت إلى تعدّد الثقافات بين أفراد المجتمع الواحد ، ممّا ساهم في بروز عدّة ظواهر اجتماعية ، وهذا ما جعل الشعراء يتسابقون في تجسيدها في أشعارهم والتّرميز إليها ، ومن الرّموز التي استعملوها : عناصر الطّبيعة ، هذه الأخيرة التي تميّزت بها الأندلس على غرار غيرها

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق ، ص $^{100}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{2}$ 

من الدّول الإسلامية الأخرى ، ومن هذه العناصر الماء الذي صنع به الشاعر ابن خفّاجة لوحات شعرية جميلة في الوصف ، ومن بين اللوحات التي دلّ عليها الماء في شعره اللوحة الاجتماعية والتي أكسبها لفظ الماء إيحاءات لم يكن ليحملها لفظها الصريح ، وفي هذا التحليل لهذه الأبيات الشعرية سنعرف مدى جمالها ، يقول ابن خفّاجة:

## وَتَخَتَّمْتُ مِنْ فِصِّهِ بِغَمَامَةٍ \*\*\* كَفُّ تَكُوْنُ عَلَى السَّمَاحِ سَمَاءُ 1

في هذا البيت يصف لنا الخُلق العظيم الذي لا يمتلكه الكثير من البشر ، وهو خلق التسامح ، فوصف خاتم البد التي أكرمته بالسماح ، وشبّه التسامح الذي حظي به هنا بغمامة ، التي عادة ما تدلّ على نزول المطر ، فهي دلالة على العطاء ، ثم أتبعها بوصف الكف المعطاءة التي حنّة عليه فشبّهها في السماح بالسّماء الواسعة ، وهذا دليل على الأخلاق العظيمة التي كان يتّصف بها المجتمع الأندلسي آنذاك من جود وكرم وتسامح ، فهذا البيت كما رمز إلى الأخلاق والأيادي الكريمة أيضا في نفس الوقت فيه معنى آخر ورمز لعادات أخرى في هذا المجتمع وهي عادت التزيّن وارتداء الحلي الجميل ، حيث ذكر الخاتم الذي يحتوي الفص ( الفص هو الحجر الكريم أعلى خاتم البد ) هذا الخاتم وصفه في أحسن وصف .

ونجد الشاعر في بيت آخر يتحدّث عن الخمر في وصف لمنظرها الجميل ، حيث يقول في هذا البيت :

## فَكَأَنَّ كَأْسَ سُلَافَةً \*\*\* ضَحِكَتْ إِلَيْهِمْ عَنْ حُبَابٍ 2

وصف الشاعر هنا الخمر (كأس سلافة) ، التي تُبادل شاربها الابتسامة ، فمثّل هذه الضحكة بحباب الماء ، الذي يظهر عادة في المياه ، وهو عبارة عن فقاقيع تتصاعد وتطفو على الماء ، وصفها على أنّها علامة لضحكة تبديها كؤوس الخمر

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{2}$ 

لشاربيها ، فكأنها تتواصل معهم وتحاكيهم وتعايشهم في لهوهم ، فالحباب هنا جسد لنا ظاهرة اجتماعية وهي ظاهرة اللهو والشرب ، حيث وصف مظهر الخمر الذي كان حاضرا في هذا المجتمع آن ذاك .

وفي بيت آخر أيضا واصفا الخمرة ، يقول فيه :

# بِأَبْيَضَ كَالْمَاءِ مُسْتَوْدَعٌ \*\*\* مَا شِئْتَهُ مِنْ أَحْمَرِ كَاللَّهَبِ 1

شبّه لون كأس الخمر بلون الماء الأبيض الشفاف ، وشبّه الكأس بالمستودع الذي يحتوي الشراب (الخمر) والشراب ذا لون أحمر كلهيب النّار ، وهنا وصف لظاهرة اللّهو والسّكر ، حيث رمز لون الماء فيها إلى لون الكأس التي تحتوي الشّراب ، وفي بيت آخر أيضا ، يقول :

## تَضَاحَكَتْ عَنْ حُبَابٍ \*\*\* يُقَبِّلُ المَاءَ تُغْرَهُ 2

كذلك هذا وصف للخمر حين يتم مزجه بالماء ، فعندما يسكب الماء على الخمر يتصاعد الفقاع من الشّراب ، أو كما ذكره بالحباب ، فشبّهه الشاعر بالضّحكة التي تبديها الخمرة لشاربها ، وشبّه الماء حين يسكب على الخمر وكأنّه يقبّلها ، ففي هذا وصف وتشبيه جميل لعملية مزج الشّراب ، جعل منها هيئة بشرية يصف شكلها في صورة رائعة ولوحة فنية محكمة الإبداع لمجالس اللّهو والأنس ، ويقول أيضا في موضع آخر يصف فيه الخمرة :

# وَعَلَى الأَقْدَاحِ وَالأَدْوَاحِ مِنْ \*\*\* حَبَبِ نُوْرٌ وَتِبْرٌ أَصْفَرُ 3

يصف في هذا البيت مكان اللّهو والسّكر الذي يلجأ إليه شارب الخمر ، حيث يذكر

المصدر السابق ، ص38.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  المصدر نفسه , ص $^{3}$ 

الأقداح التي توضع فيها الخمر ، ويصف الخمر وما فيها من الحباب الذي يطفو على سطحها ، والذي يظهر كأنّه نور يتلألأ في وسطها ، وهذا دليل على انتشار هذه الظّاهرة الاجتماعية في أوساط هذا المجتمع وهي ظاهرة اللّهو والسّكر ، وهو هنا يصفها وصفا جميلا وكأنّه يصف لنا الطّبيعة ، جاعلا من عناصر الطّبيعة مادّة يرمز بها إلى ما يراه ، ويتابع هذا الوصف لمجالس اللهو والخمر في هذا البيت الذي يصف لنا مكان شرب الخمر الذي تزيّنه المُدامة فيقول :

## غَازَلَتْهُ حَيْثُ المُدَامَةُ وَالحُبَابَةُ \*\*\* وَجْنَةٌ تُدْمَى وَعَيْنٌ تَنْظُرُ 1

يربط الشاعر الحباب الذي يمثل صفة الخمر ، التي تُجَهّز للشرب عند مزجها بالماء فيذكرها بالمدامة ، حيث هذا يدلّ على أنّ الشراب يتم تحضيره للشرب في ذلك الوقت بالتحديد ، وفي هذا وصف لمجالس الأنس واللّهو التي يتم فيها التغزل ، وتابع الوصف لهذا المنظر الذي رآه ، فوصف احمرار الوجنة عند السّكر ، وهذا دليل على الإكثار من الشّراب ، ثم أتبع يصف العين التي تنظر وتراقب في هذا المكان .

و بيت آخر يقول أيضا في وصف الخمر:

# عَثَرْتُ بِذَيْلِ السُكْرِ فِيْهِ عِيْشِةً \*\*\* وَلِلرِيْحِ فِيْ مَوْجِ الْخَلِيْجِ عُثَارُ 2

الشاعر هنا يبين لنا أنه وجد في حياة الستكر والشّرب معيشة ، مثل ما تجده الريح في البحر من أمواج تتلاطم بالخلجان ، فشبّه حياته وهو يتخبّط في سكره بالأمواج التي تنتجها الرياح ، فكأنّ الخمر والسّكر ريح تهب عليه فتأخذه من يمين إلى شمال ، وهو لا يستطيع مقاومتها ، وهذه ظاهرة من مظاهر إدمان الشّراب وصعوبة النّجاة منه والتّخلي عليه ، فكأنّه مقيد بها لا يستطيع الخلاص منها ، فجعل من لفظة الموج الذي تتحكم فيه الرياح كالمدمن على الخمر ، فالخمر هي التي تتمايل بشاربها حيث تشاء ، ويتحدّث

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق ، ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{2}$ 

أيضا على الخمر فيقول:

### أَمَا وَمَسِيْلُ مَاثَلَ الغَيْثَ كَالسَطْرِ \*\*\* كَمَا أَتْرَعَ السَاقِيْ الزُّجَاجَةَ بِالخَمْرِ 1

شبّه الشاعر هنا مسيل ماء الغيث الذي ينتج عن تهاطل الغيث كأنّه سطر ، مثل ما يفعل ساقي الخمر في أماكن الشرب ، والذي يقوم بملاً زجاجات الخمر للشاربين حين تفرغ منها الشراب ، فشبّه سقي الشراب بالسيل الناتج عن المطر ، وفي هذا رمز إلى ديار اللّهو التي كانت في عصره وظاهرة السقي للشاربين ، فالشاعر هنا يستند في تشبيهاته إلى الطبيعة كقاعدة يلجأ إليها لجلب مادّته اللّغوية ، ويقول كذلك واصفا بيوت اللّهو والغناء في ذلك الوقت :

## فَمِنْ عَارِضٍ يَسْقِيْ وَمِنْ سَقْفِ مَجْلِسٍ \* \* \* يُغَنِّيْ وَمِنْ بَيْتٍ يَمِيْلُ مِنَ السُكْرِ 2

لقد شاعت ظاهرة الغناء واللهو في أوساط المجتمع الأندلسي ، وكثر فيها المولعون بالغناء من أمثال " زرياب في عهد عبد الرحمان الأوسط وهو الأمير الذي كان مولعا بالغناء ، حتى أنّه كان يبعث إلى المشرق من يشتري له الجواري الذين اشتهرن بالغناء ، بل وخصص لهنّ مكانا في قصره عرف بدار المدنيات ... "3 ، وكانت من بين الفنون الرائدة آنذاك ما عرف بفن تروبادور ، " حيث يمتاز هذا الشعر بأنّه شعر عاطفي ، يوقع على الآلات الموسيقية ... "4 .

وفي هذا البيت وصف لأحد هذه الأماكن التي يرتادها ، فيصف هذا المكان الذي يعجّ بالسكر واللّهو والغناء ، وشبّه من يقوم بسقيهم كأنّه عارض ، وهو السّحاب الماطر المحمّل بالماء الذي لا يتوقف مطره ، فشبّه الساقى بالعارض وهذا دليل على كثرة الشراب

 $<sup>^{1}</sup>$  المصدر السابق ، ص $^{96}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه ، ص $^{97}$ .

 $<sup>^{3}</sup>$  نواف أحمد عبد الرحمان ، حضارة الأندلس ، الجنادرية للطبع والتوزيع ، (د.ب) ، (د.ط) ،  $^{3}$ 

<sup>. 224،</sup> أحمد أمين ، ظهر الإسلام ، ج1 ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) ،  $^4$ 

والخمر هناك ، وتابع وصفه بأن قال ( وبيت يميل من السكر ) وهذا تأكيد على حالة الثمّل وهي أقصى درجات السكر ، أن جعل من البيت يسكر معهم ويتمايل من الثمّل ، وعليه فالعارض أحد مسميات الماء ، ولفظه هنا يصف حالة اجتماعية يقوم بها أفراد المجتمع الأندلسي ، وهذا يبين لنا مدى تعلّقهم بالطّرب والغناء ، وقد كان شائعا في أوساطهم فنون غنائية أخرى ، وهي إحدى المظاهر الاجتماعية التي امتازوا بها ، والتي جسدها لنا الشاعر في شعره جاعلا من لفظ الماء معبّرا عليها في شعره ، وقد زادت صورة مسميات الماء في التشبيه وضوحا وبيانا ، وأضاف للمعنى رونقا وبريقا غير ما تضيفه الألفاظ المباشرة العادية .

ظاهرة السكر والشرب كانت بارزة من خلال شعر ابن خفّاجة في العديد من الأبيات ، وهذه الظاهرة تدلّ على الترف والبذخ الذي كان يعيشه المجتمع الأندلسي أنذاك ، وبسبب الانفتاح على المجتمعات والثقافات الأخرى وتقبّلهم لها ، أدّى بالمجتمع الأندلسي إلى انتشار مظاهر الانحلال الأخلاقي ، والذي من مظاهره انتشار بيوت اللهو والمجون وشرب الخمر ، وهذا نتاج ضعف الوازع الديني لدى أفراد المجتمع ويدلّ أيضا على سذاجة الحكام .

مثله مثل العديد من المجتمعات لم يسلم المجتمع الأندلسي من تسلّط الحكام ، وفي هذا يقول ابن خفّاجة :

وَمُرْتَبَعٌ حَطَطْتَ الرَّجُلَ مِنْهُ \*\*\* بِحَيْثُ الظِّلُ وَالمَاءُ القُرَاحُ
يُحَرِّمُ حُسْنَ مَنْظَرِهِ مَلِيْكٌ \*\*\* يُحَرِّمُ مُلْكَهُ القَدَرُ المُتَاحُ
فَجَرِّيةُ مَاءِ جَدْوَلِهِ بُكَاءٌ \*\*\* عَلَيْهِ ، وَشَدْوُ طَائِرِهِ نِيَاحُ
فَجَرْيةُ مَاءِ جَدْوَلِهِ بُكَاءٌ \*\*\* عَلَيْهِ ، وَشَدْوُ طَائِرِهِ نِيَاحُ

• فَجَرْيةُ مَاءِ جَدْوَلِهِ بُكَاءٌ \*\*\*

يتحدّث الشاعر عن احدى الرياض التي كان يقصدها للتنزه ، لكن كما لم تشتهي لها

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن خفّاجة ، الديوان ، ص52.

الأقدار أن تبقى متاحة للجميع ، تسلّط عليها أصحاب الملك والحكم ، فلم يعد يستطيع الولوج إليها كسابق عهده ، فيصف الماء الصافي (القراح) الذي يمتاز به هذا الروض ، والجدول الذي أصبح باكيا لما حلّ به ، فلم يعد كما كان يزوره النّاس فرحين مبتهجين لرؤيته ، فالجدول يبكي والطائر ينوح لما صنعه القدر بهم من تسلط الحكام ، وضم هذه الخيرات الطّبيعية إلى أملاكهم ، بعد أن كانت مِلك الجميع .

ومن خلال دراستنا هذه نلاحظ أنّ الشاعر قد أجاد في شعره ، وهذا من خلال توظيف مسميات الماء للتعبير عن العديد من الظواهر السائدة في ذلك العصر ، وقد كانت ألفاظ الماء دالّة وموحية أحسن إيحاء لما يصبو إليه الشاعر ، وما يسعى إلى إيصاله للقارئ ، وقد جاءت مسميات الماء متنوعة في شعره ، فالشاعر قد ألمّ بعناصر الطّبيعة كونه عاش في وسط طبيعي بامتياز ، فجاءت تشبيهاته محكمة ولوحاته الشعرية التي رسمها إبداعية ، فهو لم يحظ بلقب "جنّان الأندلس" من فراغ بل استحق هذا اللقب بجدارة لما في شعره من ابداع في الوصف ودقة في توظيف العناصر الطّبيعية .

#### خاتمة -

في نهاية كل عمل هناك عبرة وفائدة نتعلمها ، كما أنّ هناك نتائج وخلاصات يتم استتتاجها في طريقنا للوصول إلى المبتغى ، الذي هو النجاح ، هذه الاستنتاجات تكون حوصلة تجمع كل ما اكتسبناه واطلعنا عليه من خبرات ومعلومات ، وعليه فبحثنا هذا لم يخلو من هذا ، مثله مثل بقية البحوث فبعد دراستنا توصلنا في الأخير إلى مجموعة من النتائج التي سنلخصها في مجموعة من النقاط الآتية :

- إنّ الرّمز وسيلة فنية رائعة في البناء الشعري .
- لا يحيط بالجوانب الفنية للرّمز إلا الشاعر المبدع المتمكّن من اللّغة.
  - الرّمز وسيلة إيحائية بديلة عندما تعجز اللّغة عن إيصال المعنى .
  - تقوم لغة الرّمز على جعل القارئ جزء من العملية الإبداعية للنص.
- الطّبيعة الجميلة هي مصدر إلهام للشعراء في نظمهم لقصائدهم ، لذلك كان لابدّ لهم من توظيف عناصرها ومكوناتها كرموز للدّلالة على بعض المعاني التي تتوافق معها ، بل وكان هناك شعر خاص بها وهو شعر الطّبيعة ، الذي يقوم فيه الشاعر بوصف الطّبيعة وكل أجزائها التي تتركّب منها .
- شعر الطّبيعة شعر خاص يحمل وصف للمكونات الطّبيعية سواء الحيّة أو الصّامتة أو الصّناعية ، هذا النوع من الشعر قام باستحداثه الأندلسيين وهو شعر الطّبيعة ، حيث قاموا بوصف طبيعة الأندلس الخلّبة .
- تعدّدت مفردات ومسميات الماء التي تدلّ عليه ، كما أنّ الماء كان حاضرا عبر التاريخ في الشعر العربي القديم من العصر الجاهلي إلى آخِر عصر.
- للماء قيمة قدسية كبيرة ، وما دلّ على عظمة وقدسيته توظيفه في القرآن الكريم ، وجعل منه رمزا من الرّموز التي تتّصف بها الجنّة .

- الشاعر ابن خفّاجة شاعر ورائد كبير من رواد شعراء الطّبيعة بالأندلس ، فهو متمكن من اللّغة ومحيط بجميع جوانبها ، حيث جاء توظيفه لعنصر الماء توظيفا جيدا ومعبّر على ما قصده .
- عكست اللّغة الشعرية خلجات الشاعر في نفسه وما مرّ به ، وجسّدت انفعالات وتجارب الشاعر بشكل واضح .
- جاءت اللّغة سهلة وواضحة حيث نجد أنّ الشاعر منسجم مع البيئة التي عاش فيها من خلال استعمال لفظ الماء الذي كانت تزخر به الأندلس ، وأبدع في توظيف معانيه .
- تعدّدت المفردات التي تحمل معنى الماء في شعر الشاعر ابن خفّاجة ، حيث قام بتوظيف العديد من مفردات الماء في شعره وكانت ألفاظ الماء وألفاظ المطر هي الأكثر توظيفا ، وأقلّ منها ألفاظ الآبار والأنهار والوديان والسيول والبحار والسّحاب .
- جاءت ألفاظ الماء موحية أحسن إيحاء لما كان يصبو إليه الشاعر ويريد إيصاله ، وقد استطاع أن يوظّف هذه المفردات بالشكل المناسب ، حيث زاد في المعنى جمالا ورونقا ، وهذا راجع إلى أنّ الشاعر متمكن في مجال اللّغة والنّظم .
- أغلب ألفاظ الماء جاءت في وصف الخمر ومجالس اللهو والسكر ، وهذا ما يدلّ على الوضع المعيشي والترف الذي كان يعيشه .
- تعلقَ الشاعر بالطّبيعة بشكل كبير ، حيث نجدها سحرته بجمالها واستحوذت على خياله ، فأصبح أسيرا لها ، وهذا واضح من خلال الاعتماد في شعره على الطّبيعة ومكوناتها.
- تم توظيف دلالات الماء في أغلب الأغراض من مدح وغزل ووصف الطّبيعة ومظاهر الحياة الاجتماعية.

- استعمل الشاعر الصور الشعرية والصور البيانية والتشبيهات التي تتوّعت أشكال التعبير بها ، ما ساعد القارئ على رسم المعنى في مخيلته .
  - تعددت القوافي من قصيدة الأخرى وتتوعت من مقيدة إلى مطلقة .
- تتوّعت البحور الشعرية التي نظم فيها فاستعمل البحور الطويلة ( الطويل الكامل ...) لكونها تحمل سعة استيعابية كبيرة ، حيث تسمح للشاعر بالتعبير عن ما يجتاح داخله من مشاعر .
  - جاءت حروف الروي متنوعة ولم يعتمد على حروف محدّدة دون غيرها .

وفي الأخير نؤكد على أنّ الشاعر ابن خفّاجة استطاع أن يصف الجمال الطّبيعي الذي شاع في الأندلس وبقي شعره مجال للدراسات المتعدّدة ، حيث مازال خالدا من عصرٍ مضى إلى يومنا هذا ، وسيظلّ صيت الشاعر يجول في الأرجاء دائما ، كونه وصف بكل فخر الأندلس ذلك المجد الإسلامي الضائع منّا وتلك الحضارة الغابرة التي بناها المسلمون بسواعدهم وعلمهم ، حين كنّا دولة عظيمة ...

#### قائمة المصادر والمراجع:

- القرآن الكريم .
- أحمد أمين ، ظهر الإسلام ، ج1 ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) .
- أحمد ابن محمد المقري التلمساني ، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب
   م4 ، تح/ إحسان عباس ، دار الصادر ، بيروت ، لبنان ، 1388ه/1968م .
- 3) أحمد مختار عمر ، علم الدلالة ، عالم الكتب ، القاهرة ، مصر ، ط1 ،1985م.
- 4) إبراهيم فتحي ، معجم المصطلحات الأدبية ، التعاضدية العمالية للطبع والنشر ، سفاقس ، تونس ، ع1 ، 1986م.
- 5) إسحاق بن أبي الفتح بن عبد الله بن خفّاجة ، الديوان ، شرح يوسف شكري فرحات ، دار الجيل ، بيروت ، لبنان (د.ط) ، (د.ت) .
- 6) إسماعيل عباس العبيدي ، العلامة التجارية دلالاتها الوظيفية والتعبيرية ، أمواج للنشر والتوزيع ، عمان ، الأردن ، ط1 ، 2014م .
- 7) بشار بن برد ، دیوان شعر شار ابن برد ، محمد بدر الدین العلوی ، دار الثقافة ، بیروت ، لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) .
- 8) بهاء الدين المنشئ الأربيلي ، التذكرة الفخرية ، تح/ الأستاذ الدكتور حاتم صالح الضامن ، دار البشائر للطباعة والتوزيع ، دمشق ، سوريا ، ط1 ، 425هـ/2004م .
  - 9) جبور عبد النور ، المعجم الأدبي ، دار العلم للملايين ، بيروت ، لبنان ، ط1، 1979م.

- (10) جمال نجم العبيدي ، التجديد في شعر بشار ، مجلة كلية التربية الأساسية , الجامعة المستنصرية ، كلية التربية الأساسية ، ع66 ، 2010 م.
- (11) جورجي زيدان ، تاريخ آداب اللغة العربية ، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة ، القاهرة ، مصر ، (د.ط) ، 2012 م.
- (12) ابو الحسن حسن علي ابن رشيق القيرواني ، العمدة في صناعة الشعر ونقده ، ج1 ، مطبعة دار السعادة ، القاهرة ، مصر ، ط3 ، 1225ه/1907 .
- 13) حسن محمد نور الدين ، الأعلام من الأدباء والأمراء (ابن خفّاجة شاعر شرق الأندلس) ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) .
- (14 حسين ابن أحمد الزوزني أبو عبد الله ، المعلقات السبع مع الحواشي المفيدة ، تح/ خير أبو الوفاء ، مكتبة البشرى ، كراتشي ، باكستان ، ط1 ، ملاهيدة . 2001هـ 1432م .
- 15) حنا الفاخوري ، الجامع في تاريخ الأدب العربي الأدب القديم ، دار الجيل ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، 1986م .
- 16) خالد يوسف ، قصة الأدب العربي ، مؤسسة الرحاب الحديثة ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) .
- 17) الخليل ابن أحمد الفراهيدي ، كتاب العين ، ج2 ، تح/ الدكتور عبد الحميد هنداوي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) .
- 18) رسول البلاوي و حسين المهتدي ، الرموز الطبيعية ودلالاتها في شعر يحي السماوي ، إيران بوشهير ، مجلة اللغة العربية و آدابها ، ع3 ، 1416ه.
- (19) زيدون خلدون جميل ، أسطورة الآلهة تموز وعشتار الخالدة ، القدس https.//alquds.comuk ، 21:00 ، سا 2020

- (20) زينب عبد الكريم حمزة ، وصف الطبيعة في الشعر العباسي لوحات كشاجم أنموذجا ، مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية ، جامعة بابل ، ع35 ، 2017م.
- 21) سمدون حمادي وآخرون ، دور الأدب في الوعي القومي العربي ، مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت ، لبنان ، ط2 ، 1982م .
- 22) سويد وفاء ، التحليل الفيزيوكيميائي ، الحنفية (الوادي) وكذا مياه معدنية تجارية ومقارنة النتائج بالأنظمة العالمية ، مذكرة لنيل شهادة الماستر أكاديمي في الكيمياء ، جامعة الشهيد حمة لخضر الوادي ، إشراف الأستاذ حوات عمار ، 2018/2017 م.
- 23) شكيب أرسلان ، الحلل السندسية في الأخبار والآثار الأندلسية ، ج1 ، المطبعة الرحمانية ، مصر ، ط1 ، 1355ه/1936م .
- 24) شوقي ضيف ، تاريخ الأدب العربي (عصر الدول والإمارات الأندلس) ، دار المعارف ، القاهرة ، مصر ، (د.ط) ، 1119م .
- 25) شوقي ضيف ، تاريخ الأدب العربي الحديث ، العصر الإسلامي ، ج2 ، دار المعارف ، مصر ، ط7 ، (د.ت) .
- 26) شوقي ضيف ، تاريخ الأدب العربي العصر الجاهلي ، دار المعارف ، القاهرة ، مصر ، ط11 ، (د.ت) .
- 27) شوقي ضيف ، تاريخ الأدب العربي العصر العباسي الأول ، دار المعارف ، مصر ، ط16 ، (د.ت) .
- 28) شوقي ضيف ، تاريخ الأدب العربي العصر العباسي الثاني ، دار المعارف ، مصر ، ط2 ، (د.ت) .

- (29) ابو العباس شمس الدين أحمد ابن محمد بن أبي بكر بن خلّكان ، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، م1 ، تح/ الدكتور إحسان عباس ، دار الصادر ، بيروت ، لبنان ، 1398ه / 1978م .
- (30) عبد البر ابن محمد ابن محمد ابن محمد ابن محمود ابن الشحنة الحلبي , الذخائر الأشرفية في ألغاز الحنفية ، تح/ محمد حسن إسماعيل الشافعي ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، 1287ه.
- 31) عبد العظيم علي قناوي ، الوصف في الشعر العربي ، ج1 ، شركة ومكتبة ومطبعة مصطفى الباني وأولاده ، مصر ، 1949م .
- 32) عبد اللطيف بلعالم ، نزع أيونات الفلوريد من المياه الصالحة للشرب في منطقة ورقلة باستعمال الجير وكبربتات الألمنيوم ، مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماستر في الري ، جامعة قاصدي مرباح ورقلة ، إشراف الأستاذ باوية قيس ، 2011/2010م.
- 33) عزوز زرقان ، شعر الاستصراخ في الأندلس ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، 1971 م.
- (34) عزيز عرباوي ، رمزية الماء في التراث الشعري العربي ، دائرة الثقافة والإعلام ، الشارقة ، الإمارات ، (د.ط) ، 2015 م.
- 35) عزيزة فوّال بابتي ، موسوعة الأعلام العرب والمسلمين والعالميين ، ج1 ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، 1971م .
- 36) علي ابن ابي طالب ، ديوان شعر إمام البلغاء ، مكتب الدراسات ، دار الهدى للطباعة والنشر والتوزيع ، عين مليلة ، الجزائر ، (د.ط) ، 2011 م.
- 37) على عشتري زايد ، استدعاء الشخصيات التراثية في الشعر العربي المعاصر ، دار الفكر العربي ، القاهرة ، مصر ، (د.ط) ، 1417ه/1997م .

- 38) علي غانم فتحي الفنداوي ، مفردات الماء في الشعر العباسي (38هـ/350هـ) ، رسالة مقدمة لنيل شهادة الماجستير في اللغة العربية وآدابها ، جامعة البصرة ، إشراف الدكتور نهلة محمد حسن ، 1434هـ/2013م .
- (39) عماد الدين أبي الفداء إسماعيل بن كثير الدمشقي ، تفسير القرآن العظيم ، محمد و آخرون ، مؤسسة قرطبة للطبع والنشر والتوزيع ، الجيزة ، ط1 ، 1421هـ/2000م .
- 40) عمر إبراهيم توفيق ، الوافي في تاريخ الأدب العربي في الأندلس موضوعاته وفنونه ، جامعة كركوك ، العراق ، طبعة منقحة ، 2011م .
- 41) أبو الفضل جمال الدين محمد ابن مكرم ابن منظور ، لسان العرب ، ج5 ، دار الصادر بيروت ، لبنان ، مادة (رَ، مَ ، زَ )، (د.ط) .
- (42) الفيروز أبادي ، القاموس المحيط ، تح/ عبد المنعم العرقسوسي ، مؤسسة الرسالة للطباعة ، بيروت ، لبنان ، ط8 ، 1426ه/2005م .
- (43) فيليب سيرنج ، الرموز في الفن -الأديان الحياة ، دار دمشق ، ترجمة المحامي عبد الهادي عباس ، سوريه ، دمشق ، ط1 ، 1992م .
- 44) قيس ابن الملوح ، ديوان قيس ابن الملوح (مجنون ليلى ) ، رواية أبي بكر الوالبي ، دراسة وتعليق يسرى عبد الغني ، منشورات محمد علي بيضون ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، ط1 ، 1420ه/1999م .
- 45) محمد سعيد الدغلي ، الحياة الاجتماعية في الأندلس ، دار أسامة ، (د.ب) ، (د.ط) ، 1984م .
- (46) محمد سهيل طقوش ، تاريخ المسلمين في الأندلس ، دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت ، لبنان ، ط3 ، 1431هـ/2010م.

- (ابن حمدیس) ، دیوان ابن حمدیس ، در البن حمدیس) ، دیوان ابن حمدیس ، رفع عبد الرحمان النجدي ، تح/ إحسان عباس ، دار الصادر ، بیروت ، لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) .
  - 48) محمد عبد الله غنان ، دولة الإسلام في الأندلس (العصر الرابع نهاية الأندلس وتاريخ العرب المنتصرين) ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، مصر ، ط4 ، 1417هـ/1997م .
- (49) محمد عبد المنعم خفاجى ، الأدب في التراث الصوفي ، مكتبة غريب للطباعة ، القاهرة ، مصر ، (د.ط) ، (د.ت) .
- 50) محمد فتوح أحمد ، الرمز والرمزية في الشعر المعاصر ، دار المعارف ، مصر ، (د.ط) ، 1977 م.
- 51) محمد كرد علي ، غابر الأندلس وحاضرها ، المطبعة الرحمانية ، مصر ، ط1 ، 1431ه/1923م .
- 52) مفید محمد قمیحة ، دیوان الحطیئة بروایة وشرح ابن السکیت ، دار الکتب العلمیة ، بیروت ، (د.ط) ، (د.ت) .
- 53) نجلاء إسماعيل أحمد ، الإعلام الطائفي ، دار المعتز للنشر والتوزيع ، ط1 ، 2017م/1438ه .
- 54) نهاد عباس زينل ، الإنجازات العلمية للأطباء في الأندلس وأثرها على التطور الحضاري في أوروبا-القرون الوسطى ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، 1971م .
- 55) نواف أحمد عبد الرحمان ، حضارة الأندلس ، الجنادرية للطبع والتوزيع ، (د.ب) ، (د.ط) ، (د.ت) .
- أبو هلال العسكري ، ديوان المعاني ، ج1 ، تح/ أحمد حسن بسج ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، 1414ه/1993م .

#### - ملحق :

إذا ذكرنا الأندلس فلابد من ذكر الطبيعة الساحرة والجمال الرباني الذي تتميّز وتنفرد به ، التي تعدّ ميزة تمتاز بها وتعرف من خلالها ، وبتميّزها بهذا الجمال كان لابد من تجسيدها في الأدب ، فقد كان اقبال كبير عليها من الخارج لرؤية سحرها هذا ، في الوقت نفسه اخذت اهتمام كبير لدى الشعراء الأندلسيين نفسهم ، فظهر نوع من الشعر يسمى بشعر الطبيعة ، والذي يقوم على وصف كل ألوان وعناصر الطبيعة عامّة ، وقد برز العديد من الشّعراء الذين قاموا بوصف الطبيعة ، من أمثال " ابن زيدون" وكذا "ابن خفّاجة" ، هذا الأخير عرف عنه بأنّه من الرواد الكبار في وصف الطبيعة ، وكان له شغف كبير بها ، كونه عاش وسطها وتأثّر بها ، وفي هذا التعريف الموجز سنعرف قليلا عنه وعن حياته .

#### 1 - بيئة الشاعر ابن خفاجة:

لقد عاش ابن خفّاجة في الأندلس ونشأ فيها ، حيث تربّى " في أسرة علم وأدب وغير قليل من الثراء ، وقد كان يتغنّى بما يتمتع به من متاع الدنيا والمكان الذي عاش فيه ، غير أنّه لم يحاول أن يفد على أمراء الطوائف ليمدحهم كغيره ، كونه كان لابأس به في الرزق ميسور الحال ، فقد ورث عن أبيه رزقا منعه من الوفود إليهم ."1

عايش ابن خفّاجة مرحلة ملوك الطوائف أي أنّ هذا العصر يبدأ من سقوط الدولة الأموية في الأندلس ، وتفكّكه إلى دويلات سياسية وطائفية متنازعة وهو يمثل عصر الانقسام والتفكّك (...) ويمتد هذا العهد من (422-479ه / 1031-1086م). "2

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر : دكتور شوقي ضيف ، تاريخ الأدب العربي (عصر الدول والإمارات الأندلس ) ، دار المعارف ، القاهرة ، مصر (د.ط) ، 1119ه ، ص1119ه ، ص1119ه ،

<sup>2</sup> الدكتور نهاد عباس زينل ، الإنجازات العلمية للأطباء في الأندلس وأثرها على التطور الحضاري في أوروبا-القرون الوسطى ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، 1971م ، ص59.

أما الفترة التي عاشها تحديدا ، في أيام دولة المرابطين عاش ابن خفّاجة. " $^{1}$ 

المرابطون وهم إحدى قبائل صنهاجة ، ينتمي المرابطون الملثّمون إلى قبائل لمتونة وجدالة ومسوّفة وهي تتفرع من صنهاجة الصحراء ، وكانت تعيش في أقصى جنوبي المغرب الأقصى في الصحراء "2 ، ولأنّ الدول المسلمة تستتجد ببعضها ضد الأعداء والنصارى كان لابدّ من اللجوء إلى نجدتهم ، ضد النصارى الطامعين الذين توالت هجوماتهم على الأندلس والتسلط على المسلمين .

وقد تم الاستنجاد بهم من قبل ملوك الطوائف ، فأنجدوهم وسارعوا إليهم لكن سرعان ما انقلب المرابطون على حلفائهم وإخوانهم ، فقد اجتذبتهم نعم الأندلس فحطموا دول الطوائف ، وبسطو حكمهم ما يقارب نصف قرن من الزمن ."3

عصر المرابطون امتد هذا العصر من (479–612هـ / 1092–1145م). "4

ولكن كان قدوم المرابطين إلى السلطة من الناحية السياسية قد خلق تتافسا شديدا على الوظائف ، وقد برزت في هذا العصر طبقة وهي طبقة أصحاب الوظائف ، وظهور طبقة الجنود الملتّمين الذين استغلوا مصالح الرعية ، فاللثام كان شارة المرابطين وبهذا يتوجب على الناس إكرامهم ، هذا ما جعل العبيد يتلتّمون حيث ظنّهم الناس من المرابطين ، هذه الطبقة استغلت اللثام لفرض الضرائب على بقية الناس من الشعب عامّة ، والذين بدورهم لم يحتجّو على ضرائبهم ظنّا منهم أنّها أوامر السلطان ، وأنّها تصبّ في مصلحة

حسن محمد نور الدين ، الأعلام من الأدباء والأمراء ( ابن خفّاجة شاعر شرق الأندلس ) ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) ، ص8.

 $<sup>^{2}</sup>$  محمد سهيل طقوش ، تاريخ المسلمين في الأندلس ، دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت ، لبنان ، ط $^{2}$  محمد سهيل طقوش ، تاريخ المسلمين في الأندلس ، دار النفائس للطباعة والنشر والتوزيع ، بيروت ، لبنان ، ط $^{2}$ 

<sup>3</sup> محمد عبد الله غنان ، دولة الإسلام في الأندلس (العصر الرابع نهاية الأندلس وتاريخ العرب المنتصرين) ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ، مصر ، ط4 ، 1417ه/1997م ، ص18.

الدكتور نهاد عباس زينل ، الإنجازات العلمية للأطباء في الأندلس وأثرها على التطور الحضاري في أوروبا–القرون acksim الوسطى ، ص60.

سلطانهم ويستفاد من أموالهم في أمور العامّة ، غير أنّ السلطان لم يفرضها عليهم وليس له علم بها إطلاقا "1.

وكانت هناك العديد من القوانين التي وضعها المرابطون ، والتي تضبط نظام تعيين الموظّفين في الحكم ، كأن يكون هناك رعية مرابطين وآخرين غير مرابطين لضمان حقوقهم ومصالحهم ، أمّا من الناحية العمرانية والاجتماعية فقد عُرفت الأندلس بفن العمارة ، وقد شاع عن مدنها هذا ووصفت بجمالها وازدهارها ، فقد كانت ذات أسوار تحيط بها ، ولها أبواب تقفل ليلا وعلى أبوابها كان يوجد بوّابون ، حيث يدفع الناس لهم المال مقابل دخولهم لها وتستفيد من هذه الأموال الخزينة العامّة للمدينة ، ويأجر منها العاملون عليها ، وفي داخل المدينة هناك حرس يطوفون ليلا ، أشدّاء وأقوياء يهابهم الناس عامّة حيث يبتّون الرّعب والذّعر في نفوس الخلق ، وفي خارج هذه المدن تنتشر الأعمال الغير قانونية ، كالتجارة بالمسروقات والتجّار الغير شرعيين ، وإن كانت المدن الأندلسية اشتركت في العديد من أمور الحياة ، فقد اختلفت هذه المدن الأندلسية فيما بينها من حيث مجال شهرتها ؛ فمنها من كانت على ضفاف الأنهار مثل إشبيلية كانت تشط على النّهر ، حيث تَرْسُ السفن التي منها ينتقل الناس بين الضفّتين وتشحن البضائع ، أما قرطبة فاشتهرت بالزراعة وجني الثمار ، والزراعة أساسا كانت ذات أهمية كبيرة عند الأندلسيين ."2

ومن الناحية الفكرية والأدبية ؛ فقد كان الشعب الأندلسي يتجدد بعد أن كان في بادئ الأمر مقلدا ، لما عهده عن شعر العرب المعهود ، وتمثّل هذا في مخلّفات ابن عبد ربه وابن شهيد وابن هانئ ، حتى بدأت حركة التحرر في القرن الخامس للهجرة ، مرحلة قام فيها الشعراء بتمثيل بيئتهم الجديدة ونزعاتهم النفسية ، فقد ظهر تجديد في الغزل والخمريات ووصف الطبيعة والعمران ، ومن بين شعراء هذه الحقبة نجد : ابن زيدون

<sup>. 12</sup> ينظر : حسن محمد نور الدين ، الأعلام من الأدباء والأمراء (ابن خفّاجة شاعر شرق الأندلس) ، ص10 إلى 1

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: المرجع نفسه، ص13،12.

(463/394) وابن حمديس (527/447) وابن خفّاجة ، وكان للأندلسيين توسع في الأغراض الأخرى مثل وصف الممالك والاستنجاد والاستعطاف" ، وغيرها من الأغراض الأخرى التي تميّزوا فيها وانفردوا بها.

#### 2 - سيرة ابن خفّاجة:

إن شخصية مثل شخصية أبن خفّاجة غنية عن التعريف لما لها من ذاع وسط الساحة الأدبية سواء قديما في عصره أو حديثا في عصرنا ، " صاحب الخمريات الطائرة الصيت والمبدع في شعر الغزل ووصف مجالس الأنس والسرور" 2

فلا يزال محطّ دراسة وإعجاب ، فقد كسب هذه المكانة بقدرته على فرض نفسه وشعره وشخصيته وبمؤلفاته ، كان مقيما في شرقي الأندلس ، نبه صيته في عصر دولة المرابطين بعد زوال دولة بني أمية والدولة العامرية ، عُرف بأنّه لم يتعرّض لاستماحة أمراء ملوك الطوائف مع تهافتهم على أهل الأدب والشعر ، كان شاعرا وكاتبا مترسّلا ، فقد كان ابن خفّاجة أديب الأندلس وشاعرها ، وقد وصفه العديد من الأدباء في كتبهم من بينهم "المقرّي" في كتابه نفح الطيب ."3

ولد أبو إسحاق بن أبي الفتح بن عبد الله بن خفّاجة سنة (450 ه / 1058م) بجزيرة شقّر ( jucar ) وهي من أعمال بلنسية شرقي الأندلس ، وإنّما قيل لها جزيرة لأنّ نهر شقّر محيط بها."4

لم يكن يغادر ابن خفّاجة مكان ولادته في الأندلس وبالتحديد في بلنسية إلّا قليلا ، حيث

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر : المرجع السابق ، -16،15 ينظر

 $<sup>^2</sup>$  نجلاء إسماعيل أحمد ، الإعلام الطائفي ، دار المعتز للنشر والتوزيع ، (د.ب) ، ط $^1$  ،  $^2$  ،  $^2$  ،  $^2$  نجلاء إسماعيل أحمد ، الإعلام الطائفي ، دار المعتز للنشر والتوزيع ، (د.ب)

<sup>·</sup> حسن محمد نور الدين ، الأعلام من الأدباء والأمراء ( ابن خفّاجة شاعر شرق الأندلس ) ، ص24،23.

<sup>4</sup> ابن خفّاجة ، الديوان ، ص7.

نشأ فيها وترعرع وكبر بين أحضانها وفي طبيعتها ، وشقر - بفتح السين المثلّثة وسكون القاف والراء المهملة - وهي بُليدة بين شاطبة وبلنسية ، وإِنّما قيل لها جزيرة لأنّ الماء محيط بها ."1

أخذ الدروس وتزوّد بالآداب العربية وقد تفتّحت موهبته الشعرية التي نمت من خلال قراءته لشعر أشهر شعراء عصره ، رحل إلى المغرب حين احتلّ " السيد القمبيطور " " بلنسية ، والذي نشر الرعب في أهلها من خلال إحراق الناس الذين يغادرونها وهم أحياء ، وقد عانى الشاعر ابن خفّاجة من وطأة تلك الأحداث المؤلمة ، التي تهزّ كيان الإنسان ، وحزّ في نفسه ما ألمّ ببلنسية على يد جحافل الإسبان فرثاها بأبيات جاء فيها :

عَاثَتْ بِسَاحَتِكِ العِدَا يَا دَارُ \*\*\* وَمَحَا مَحَاسِنَكِ البِلَى وَالنَّارُ وَإِذَا تَرَدَّدَ فِي جَانِبِكِ نَاظِرٌ \*\*\* طَالَ اعْتِبَارًا فِيْكِ وِاسْتِعْبَارُ وَإِذَا تَرَدَّدَ فِي جَانِبِكِ نَاظِرٌ \*\*\* طَالَ اعْتِبَارًا فِيْكِ وِاسْتِعْبَارُ أَرْضٌ تَقَاذَفَتِ الخُطُوْبُ بِأَهْلِهَا \*\*\* وَتَمَخَّضَتْ بِخَرَابِهَا الأَقْدَارُ 2

وأيضا نجده يرثي بلدته ، التي تربّى فيها وقد غادرها بسبب ما جرى لها من كيد المحتل عليها ، فها هو ابن خفّاجة الذي نزح عنها ، يتطلع بحسرة وأنين إلى موطنه في جزيرة شقر قائلا:

فَيَا لَيْتَ شِعْرِيْ هَلْ لِدَهْرِيْ عِطْفَةٌ \*\* فَتَجْمَعُ أَوْطَارِيْ عَلَيَّ وَأَوْطَانِيْ فَيَا لَيْتَ شِعْرِيْ هَلْ لِدَهْرِيْ عِطْفَةٌ \*\* فَتَجْمَعُ أَوْطَارِيْ وَمَعْهَدُ لَذَّتِيْ \*\* وَمَنْشَأُ تُهْيَامِيْ ، وَمَلْعَبُ غِزْلَانِيْ 3 مَيَادِيْنُ أَوْطَارِيْ وَمَعْهَدُ لَذَّتِيْ \*\* وَمَنْشَأُ تُهْيَامِيْ ، وَمَلْعَبُ غِزْلَانِيْ 3

أبو العباس شمس الدين أحمد ابن محمد بن أبي بكر بن خلّكان ، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، م1 ، 1 ، 1 الدكتور إحسان عباس ، دار الصادر ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، 1398 = 1978م ، 1398 ، 1398

<sup>\*</sup> القمبيطوري : بالإسبانية el cld campeador ؛ معناه السيد الباسل جدا. (إسمه رودريغو ديا دي فيغار ).

 $<sup>^{2}</sup>$  عزوز زرقان ، شعر الاستصراخ في الأندلس ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، 1971م ، 139م .

<sup>3</sup> المرجع نفسه ، ص140،139.

ثم عاد بعدها لوطنه حيث انقطع مدّة عن نظم الشعر ، لكنّه سرعان ما عاد واتصل بملوك الطوائف ومدحهم إعجابا لا تكسّبا ، وقد وقف شعره على نقل ألوان الطّبيعة ، كان منشأه المترف وبلده الجميل أثر في تغذية خياله ، فلقّب بجنّان الأندلس وشاعرها ، حين بلغه الكبر تاب واتّجه إلى الاستغفار والعظة ، كما كَتَبَ كُتُبًا في الحديث والسنن (كان يخرّ إلى الجبال وحده وينادي : يا إبراهيم < يعني نفسه > تموت ، فيجيب صدى الصوت ولا يزال كذلك حتى يخرّ مغشيًا عليه .) الصوت ولا يزال كذلك حتى يخرّ مغشيًا عليه .) الصوت ولا يزال كذلك حتى يخرّ مغشيًا عليه .) المسوت ولا يزال كذلك حتى يخرّ مغشيًا عليه .)

توفي ابن خفّاجة سنة ( 533ه/138م ) لأربع بقين من شوّال وهو ابن اثنتين وثمانين سنة ( 82) ، وفيها قال :

أَيُّ أُنْسٍ أَوْ غِذَاءٍ أَو سَنَهُ \*\*\* لِإَبْنِ إِحْدَى وَتَمَانِيْنَ سَنَةُ قَلَصَ الشَيْبُ بِهِ ذَيْلَ أَمْرِي \*\*\* وَطَالَ مَا جَرَا صَبَاهُ رَسِنْهُ قَلَصَ الشَيْبُ بِهِ ذَيْلَ أَمْرِي \*\*\* وَطَالَ مَا جَرَا صَبَاهُ رَسِنْهُ تَارَةً تَخْطُو بِهِ سَيِّئَةٌ \*\*\* تُسْخِنُ الْعَيْنَ وَأُخْرَى حَسَنَةٌ 2

#### 3 - شعر ابن خفّاجة:

قد عُرف عن الأندلسيين ممن سبقوا ابن خفّاجة أنّهم توسعوا في مجال الأغراض الشعرية ، التي نظموا فيها وعليه فقد نظم ابن خفّاجة في جميع أغراض من سبقوه ، وزاد عليهم تقليده لابن الرومي والمعري ، كما أنّه طرق بابًا جديدا وهو باب الإخوانيات ،حيث راسل أصدقاء له وداعبهم في أكثر من مجال ."3

ولمّا كانت طبيعة الأندلس ساحرة خلّابة ، غزيرة الجداول ، ولأنّها وارقة الأغصان

 $<sup>^{1}</sup>$  عزيزة فوّال بابتي ، موسوعة الأعلام العرب والمسلمين والعالميين ، ج1 ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، 1971م ، 0.37

<sup>·</sup> حسن محمد نور الدين ، الأعلام من الأدباء والأمراء ( ابن خفّاجة شاعر شرق الأندلس ) ، ص25،26.

<sup>3</sup> ينظر: المرجع نفسه ، ص17،16.

والأفياء ، معتمة بالورود والرّياحين (...) كان من الطبيعي الاحتفاء بها ، وأن يتركوا أشعارا تحكى قصمتها (تراثا من الشّعر وصف الروضيات ...). "1

ومن بين الذين احتفوا بها ابن خفّاجة ، لقد ذاع صيته في بلاد الأندلس حتى أصبح ملقبا فيها بشاعر الأندلس وأديبها ، فلم يترك غرضا شعريا إلّا ونظم فيه ، " وله ديوان شعر أحسن فيه كلّ الإحسان ."<sup>2</sup>

كان شعره واصفًا لعناصر الطبيعة ، فكان رائدا من رواد شعراء الطبيعة في الأندلس "يظم ديوان شعر ابن خفّاجة ألفين وثمانماية وستة وستين بيتا ( 2866 ) نظمها الشاعر على اثني عشر بحرا (12) ووزّعها على أربعة أنواع من القافية وعلى عشرين رويّا ." ولم ينظم ابن خفّاجة في الشعر فقط ، بل كتب في آخر عمره عند كبره في مجال الدين ، فكتب في كُتُب الحديث والسنّة والوعظ ، كونه اتّجه إلى التوبة في أواخر حياته .

من أهم قصائده قصيدة "وصف الجبل" التي خاطب فيها الجبل وكأنّه إنسان ، وهذه تجربة روحية في سبيل المعرفة الدنيوية ومحاولة الوصول إلى حل ، فقد جسّد الجبل على أنّه قد ملّ من الحياة والبقاء صامدا على عكس الإنسان ، الذي يسعى ويبحث عن الخلود فيها وهذه القصيدة تعد من روائع ما نظم الشاعر في شعره .

ومن هذا كلّه وبالرغم من بعد الزمن بيننا ، إلّا أنّها مازالت مكانة ابن خفّاجة في أيامنا هذه ذات مرتبة راقية في مجال الأدب ، ولم تنزل على ما كانت عليه كونه شاعر من الشعراء الكبار ، فمهما كتبنا ومهما عرّفنا بهذا الشاعر والأديب الكبير لا يمكن أن نوفيه حقه ، واذا ما بدأنا فلن نتوقف لما له من شهرة واسعة ومخلّفات فكرية وأدبية رائعة ، وهذا

 $<sup>^{1}</sup>$  خالد يوسف ، قصة الأدب العربي ، مؤسسة الرحاب الحديثة ، بيروت ، لبنان ، (د.ط) ، (د.ت) ، ص $^{144،143}$ 

أبي العباس شمس الدين أحمد ابن محمد بن أبي بكر بن خلّكان ، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان ، م $^2$  .  $^2$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  حسن محمد نور الدين , الأعلام من الأدباء والأمراء ( ابن خفّاجة شاعر شرق الأندلس ) , ص $^{2}$ 

الذي كتبناه عنه مجرد لمحة عن حياة هذا الشاعر والأديب الكبير الذي ذاع صيته في الأقطار ، وكان شعره محطّ الأنظار ، ومازالت الدراسات حوله إلى يومنا هذا وإلى ما بعد هذا ، في محاولة لاكتشاف ما يحتويه وما يتضمّنه في طياته .

#### - ملخّص :

إنّ الرّمز أداة فنية يعبّر بها الشاعر عن ما يفكر فيه في أشعاره ، وتنقسم هذه الرّموز إلى رموز خاصة يبتكرها الشاعر وهي ذاتية وأخرى عامة التي بدورها تتعدّد إلى أنواع منها: الأسطوري ، التاريخي ، الديني ، وهناك الرّمز الطّبيعي الذي هو مجال دراستنا فالماء رمز من رموز الطّبيعة المهمة التي منه تخلق الحياة و بدونه تتعدم ، و لنا في القوآن الكريم آيات هي خير دليل على عظمته وقدسيته ، كما أنّه كان حاضرا في الشعر العربي القديم من العصر الجاهلي حتى العصر الأندلسي ، هذا الأخير الذي تميّز وانفرد بابتكار شعر خاص وهو شعر الطبيعة ، وبلاد الأندلس إذا ما ذكرناها ذكرنا معها الطبيعة الساحرة التي تمتاز بها ، ومن بين رواد شعر الطبيعة من لقب بأديب الأندلس وشاعرها ابن خفّاجة الذي كان شعره زاخرا بعناصر الطبيعة وكان الماء حاضرا بشكل واضح فيه ، فكانت مفردات الماء الأكثر توظيفا فيه ثم تليها مفردات المطر ، أمّا أبعاد الماء الدّلالية فتعدّدت إلى : البعد الاجتماعي والذي وصف فيه الخمر ، والبعد النفسي الذي فيه تغزل بمحبوبته ، والبعد السياسي الذي وصف فيه الحروب والمعارك ضد العدو.

#### - Abstract :

The symbol is an artistic tool in which the poet expresses what he thinks of his poems, these symbols are divided into special symbols invented by the poet, which are subjective and other general which are divided into types legendary, historical, religious, and there is a natural symbol that is the field of our study. Water is one of the important symbols of nature that creates life and without it there is no life, where the holy Quran an verses gives us the best proof of its greatness and sanctity, it was also present in ancient Arabic poetry from pre-Islamic to Andalusian period, this latter that was distinguished and devoted to creating special poetry which is the poetry of nature, and the country of Andalusia if we mentioned it, we mentioned with it the charming nature that is distinguished with it, among the pioneers of nature's poetry who were called the writer of Andalusia and their poet Ibn Khafaja, his poem was characterized by the elements of nature and the water was clearly present in his poem, its vocabulary multiplied and the vocabulary of water was the most employed, then followed by the vocabulary of rain, the semantic water dimensions were multiplied: the social dimension in which wine is described, and the psychological dimension in which spins his beloved, the political dimension in which described wars and battles against the enemy.