REPUBLIQUE ALGERIENNE DEMOCRATIQUE ET POPULAIR
MINISTERE DE L’ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE
UNIVERSITE MOHAMED KHIDER - BISKRA
FACULTE DES LETTRES ET DES LANGUES
DEPARTEMENT DE FRANCAIS

%

PpEE
A_.
A/

MEMOIRE DE MASTER

Option : Sciences du Langage

Etude sémiotique des couleurs et des motifs dans
les costumes traditionnels chez les femmes

algériennes
g J
Sous la direction de : Présenté et soutenu par :
* Dr. Achour Yasmine * HouHou Israa El Nour

Année universitaire : 2024 / 2025




Dédicaces

Louange a Dieu, le Tout-Puissant, qui m’a accordé 1a force et la
patience d’achever ce travail

Je dédie ce mémoire avec tout mon amour et ma gratitude .

A ma chére mére Michara .Z, lumiére de ma vie, pour son amour
infini, ses pri¢res constantes, sa patience et ses sacrifices immenses.

Que Dieu te protege et te comble de santé et de bonheur, maman.

A mon cher pére HouHou Abed Rafik, pilier solide et source
d’inspiration, pour son soutien inébranlable, sa sagesse et ses efforts
inlassables pour mon bien-étre. Que Dieu te garde en bonne santé et

te récompense pour tout ce que tu as fait pour moi.

A mes chéres sceurs Yamouna, Manar, Hadjer et mon frére Mohamed
Abd Al Madjid complices de chaque étape de ma vie, pour leur
affection et leurs encouragements constants.

A ma cousine de coeur Nada, dont la présence et les mots doux m’ont
tant réconfortée.

A toute ma famille, particuliérement 4 mes tantes et mes oncles que
j’aime profondément, et tout spécialement 4 ma tante ainée Fatima

Zohraa, qui occupe une place unique dans mon coeur.

A mon amie intime Ammari Maissoun, sceur de coeur et d’ame, pour
son amitié sincére et son indéfectible soutien tout au long de ce
parcours.

Que Dieu comble chacun d’entre vous de bonheur, de santé et de

réussite.



Remerciements

Avant tout, je rends grace a Dieu Tout-Puissant, qui m’a guidé tout au long de
mon parcours et m’a permis d’avancer. C’est par Sa volonté et Sa miséricorde
que j’ai pu surmonter les obstacles et atteindre, aujourd’hui, cette étape décisive
de mon cheminement académique.

Je remercie ensuite avec sincérité Madame Achour Yassmine, mon encadrant,
pour sa disponibilité, son encadrement rigoureux et la qualité de ses conseils.
Sa bienveillance, son exigence méthodologique et son regard éclairé ont
constitué pour moi un appui précieux tout au long de cette recherche. Son
accompagnement m’a permis de structurer ma pensée et de mener cette étude

avec rigueur et conviction.

Je tiens a exprimer toute ma gratitude a ’ensemble du corps enseignant de la
Faculté des Lettres et des Langues Ftrangeres de ’Université Mohamed Khider
de Biskra, et en particulier aux enseignants de la filiere de francais, pour la
richesse de leurs enseignements, leur engagement pédagogique et leur rdle

dans la formation de mon esprit critique.

Ma reconnaissance va également a ma famille, en particulier a4 mes parents,
pour leur amour inconditionnel, leur patience, leurs sacrifices et leur soutien
indéfectible. Leur confiance m’a toujours porté, méme dans les moments les
plus difficiles.

Enfin, j’adresse une pensée reconnaissante a la culture algérienne et a son
patrimoine vestimentaire, sources d’inspiration et de richesse, qui ont été au
coeur de cette recherche. A travers ce mémoire, C’est aussi un hommage rendu

a lidentité plurielle et vivante de notre société.



Table des matieres

DIEAICACES «uueenenevennnerenneicnnercnrnncsrneicsnnisssnissssnssssssesssssesssssssssssessssesssssesssssnssssssssssssssssssssssssssssssssssns 2
Remerciements.......ueeeneeenensnnnnne 3
INtroduction GENETALE .......nnnnannnonnennnennnennnenneennenrnenaessssesssesssecssesssssssessssessssssssssssassssesssass 6
Chapitre I : La sémiologie / La SEMIOtIQUE......cccvvueierraricssarisssarcsssancsssarcssnssssssssssssssssssssssssssans 10
Introduction :..........ccevvereueinecnnee 11
1- La linguistique et la sémiologie (Ferdinand de Saussure/Roland Barthes) : ................... 11
1-1 La sémiologie de 1a cOMMUNICALION :...ucieruiieirarecssaresssarcsssnnessnsesssnssssssssssssssssssssssssssssassss 12
1-2 La sémiologie de 1a signification : ......c.cooeineicsenseinsensecnsnensnnnsnensncsssecsnecssesssscsssesnns 13
2-  La sémiotique / Les catégories de Sémiotique SElOn PIErce : .........cueeeevuerossusrossnsrosssssosnsees 14
3= L NOLION AU STZNE :uueeenennnereosssvricosesssssosssssssossssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasss 17
3- 1 Les théories sur le signe : .18
3-1-1 L’approche binaire de Ferdinand de SQUSSUTE : ......uuuueeeuuereneenueeceecsnrcsaensannens 18
3-1-2  L’enrichissement du modéle par Roland Barthes :........cccccceveeiercnnccscnnccssnnccsanns 19
3-1-3  La vision triadique de Charles Sanders Peirce : .........ocevverevueiseecseecssnccsnensnnnene 20

3-2 Les fonctions du SIZNE :......eccueiiveiiieisseensuenisnecsnnsssessnnsssesssssssesssassssessssssssssssassssessssssssnss 21
3-3 Classification du signe selon Umberto Eco : w21
3-4 Classifications des différents types de signes selon Peirce : ........coceeevveicvcnercscnnccscnnncnns 23
4- Le sens et la signification : .24
5- La sémiotique et 1a SOCIOIOZIE : ......coeuievueiiiuiriiiiniiiinninneinsetnnnecseessiesssssssesssssssessssssnees 25
6- LA SEMANTIQUE : ouverrernricrrnricssancsssnressssncssssnsssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnssss 25
Conclusion : ........coueeveecrneisnnnnne .27
Chapitre Il : La théorie de I’'image 28
Introduction :...........ccouereueeennennee 29
1  La sémiotique VISUCIIE : ......ueuueiiuiiiriiiiiiiiiiiiniininnntinnennnissesssesssesssssssesssssssssssssssssasnes 29
2 Photographie et SEMIOtiqUe VISUCLIE :....uueeueerrensnenirneninessnensnnssnensecsssensnessaesssnesssessssessanes 30
3 La théorie de PimMAage :....iiiiiieinseeisennneinseinsnicsecsseisssessssscsssssssesssesssssssssssssssssessssssssess 30
3-1 Définition : .....cccveeeveeerueccnecnnnne 30
3-2 Les fonctions de I’image : 31

4 R.Barthes et PiMAage : ....ceeeiieniieniennsnnsennsensensssesssncsssesssssssssssssssssesssssssassssassssessssessasss 33
4-1 Vers une image entre dénotation brute et subjectivité affective : .34
4-2 Les deux niveaux de sens : dénotation et cONNOLALION : ......cccevveeereecruenseecsnecssnecsaensaneens 34

5 L’image selon Martine Joly : 35
5-1 Les catégories de signes selon Martine Joly : 35
5-2 Les types A IMAZES : ..ccceerieeiseenssnnnsaenssncsssecssnessansssncsssesssassssssssassssassssessassssassssasssssssassssassss 36

6  Le signe vestiMEeNtaire @ ....coeeiieenseenssennsnensenssnensensssessnssssesssessssssssassssesssassssssssassssasssssssanes 37

6-1 Vétement : habillement / COSTUINE : c.eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 38



file:///E:/partage%20E/Mémoires%202025/1/حوحو%20إسراء%200557390625/Mémoire%20Houhou%20Israa.docx%23_Toc200571973
file:///E:/partage%20E/Mémoires%202025/1/حوحو%20إسراء%200557390625/Mémoire%20Houhou%20Israa.docx%23_Toc200571974
file:///E:/partage%20E/Mémoires%202025/1/حوحو%20إسراء%200557390625/Mémoire%20Houhou%20Israa.docx%23_Toc200571992

Table des matieres

6-2 Le code VEStIMENTAILE : c..ueeeeueeieieeessnecssnnecsssnncsssnecssanecsssnesssssesssssessssesssssasssssessssssssssssssssns 39
6-3 Comparaison et interaction entre vétement écrit et vétement image :.......ceeeeervueeesnnee 41
6-4 Le vétement comme vecteur d’intégration dans un groupe de pairs : .......cceeeeeeureennnens 42
6-5 Le vétement costume ou habillement : .........uueeueeiveiiniinseiisinsieinseissinsenssnecssssssecssenns 42
6-6 L’analyse structurale du vétement réel selon R. Barthes : ........coeieeveecssvnicssenccssnnsosanns 43
6-7 La notion du VESTEIME : ....uceveeeieiiininsncisnecssnncsaesssensssecsssssssnssssssssessssssssssssassssessssssssssssasens 44
Conclusion : ......eeeevueecssneecnnee .45
Chapitre I11 : Analyse de corpus 46
Introduction :..........cceevererueirueennee 47
1 La position géographique : .47
2 Qu’est ce qu’une tradition ?: 49
3 Les célébrations , espaces d’expression traditionnelle : .........ccooeeeveeseecsensncnseecsnecnnnes 49
4 Les couleurs/les formes : signification et perception :........ccccceeevercrcnercssnercssnnscssnnscsnnnes 51
4.1 Symbolique des couleurs : 51
4.2  Symbolique des formes : 53
5  Méthodes d’analySe : ...ccciieiveicisnricssnnisssnncsssnncssssnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnssss 54
6 Le costume algérois (Karakou) : ......ccceieiieisiiniiinseinninsseicsesssnncsesssssesssssssssssssssssssssssses 54
[0 N 0157 11 10) (17 54
6.2  Application du modéle sémiotique barthésien a I’image d’un karakou :................ 57
6.3  Analyse sémiotique du Karakou selon Martine Joly : .....ccccccevverevuinsvensvurcsercsuccsnnnens 59
7 Le costume constantinois (FErgami) © .....ccocceevvercsssercssnncssnncssnnicssssssssssssssssssssssssssssssssess 61
5 S 015,74 11 10) (17 61
7.2 Application du modéle sémiotique barthésien a I’image d’une robe Fergani: ....... 62
7.3  Analyse sémiotique de la robe Fergani selon Martine Joly : ... 64
8 Le costume berbére (1a robe Kabyle ) ....cicinviicivveiinssnicssnncssnicssnssssnnssssssssssssssssssssssnsses 65
8.1  ELYMOIOZIC uuccueeenirineninrenrensennsnensncssseessnessanssnesssesssnsssssssssssssesssssssassssassssassssessassssaesss 65
8.2  Application du modéle sémiotique barthésien a I’image d’une robe kabyle........... 67
8.3 Etude sémiotique de la robe kabyle selon Martine Joly : .....cccccccevvrcrvnrcsceicssnnrcsenns 69
9 Le COStUME SANTAOQUI : .uueevureerreninensnensnnssnensannsssesssnnssaesssnesssssssassssssssassssesssnsssassssassssasssssssasss 71
0.1  ELYMOIOEIE :cceeeriiinrininrininrissencsssercsssnscsssnssssssssssasssssasssssassssssssssssssssssssssssssssssssssnsssssans 71
9.2  Application du modéle sémiotique barthésien a I’image de Melhfa saharienne :..73
9.3 Lecture sémiotique de la Melhfa saharienne selon Martine Joly : ........ccecveeuernnne 76
LO01) 1 T4 L 11 | TN 78
CONCIUSION GEOMEOFALE a..nnnnnnnnnannaennecnnvennnaecnnensrencsnnsneisssessssisssessssisssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssss 79
BiblioGrapRie. ......ccouviineiiieiiiniiiieiiinieieissatesssssssssssssssssssssssasssssssssssssssssssssssssns 75
LiSte des fIQUFeS....coeuuiineiiieiiiniiiseiiiaieisstssatosssessasosssssssssssssssssssssssssssssssssssssnssnnns 77

LiSTO deS tADICAUX «e..veennnnieeeeeneniiiieeereennseeeseeesesssssssesssssssssssscsssssssssssscssssssssssnssns 78


file:///E:/partage%20E/Mémoires%202025/1/حوحو%20إسراء%200557390625/Mémoire%20Houhou%20Israa.docx%23_Toc200572014
file:///E:/partage%20E/Mémoires%202025/1/حوحو%20إسراء%200557390625/Mémoire%20Houhou%20Israa.docx%23_Toc200572040

Introduction
Generale



Introduction générale

Porter un vétement, c’est dire sans parler, c’est inscrire son corps dans une culture, une
histoire, un imaginaire collectif. Depuis toujours, le vétement accompagne 1’étre humain, non
seulement pour couvrir son corps, mais surtout pour signifier sa place dans le monde. Il est a la
fois mati¢re, message et mémoire. A travers lui, les sociétés expriment leurs valeurs, leurs
hiérarchies, leurs croyances et leur esthétique.

I1 est dit que nous sommes, ce que nous voulons montrer, et parfois ce que nous tentons
de dissimuler. Le vétement dépasse le simple fait de se couvrir : il est une interface entre soi et
les autres, un signe lisible qui participe pleinement a la construction de I’image sociale.

Dans une société ou I’image occupe une place centrale, le vétement agit comme un marqueur
identitaire puissant, oscillant entre singularité et appartenance. Il révele autant qu’il dissimule, il
distingue autant qu’il fédere.

Donc le corps vétu devient support de communication. Il traduit une intention, un
positionnement, voire une revendication. Certains affichent ainsi leur appartenance a un groupe,
tandis que d'autres préferent se fondre dans la neutralité d’un uniforme ou d’un style discret. Ce
processus devient particuliérement marquant a 1’adolescence, période charniére ou 1’individu
cherche a affirmer son autonomie face a 1’autorité parentale, en élaborant ses propres codes
esthétiques en lien avec une quéte identitaire.

Analyser le vétement, c’est donc lire un systeme de signes, comprendre comment a
travers tissus, coupes, couleurs et accessoires, se tisse une grammaire de 1’apparence. Une
grammaire mouvante, soumise aux mutations historiques, aux dynamiques sociales et aux
héritages symboliques. Comme 1’écrit Roland Barthes « Le vétement n’est pas une simple
enveloppe : il est un véritable langage, une grammaire du paraitre » (Barthes, Systeme de la
mode , 1967)

Dans ce vaste univers du vétement, le costume traditionnel féminin occupe une
place particuliere. Héritier de pratiques anciennes, il est I’expression d’une mémoire
collective et d’un ancrage territorial.

Plongée au cceur des costumes traditionnels algériens, ou chaque couleur et chaque motif tissé ou
bordé raconte une histoire, reflete une identité et incarne un langage symbolique riche en
significations culturelles et esthétiques.

La motivation principale de cette recherche découle d’un constat personnel en tant que
femme algérienne, profondément attaché a la richesse et a 'importance culturelle des costumes
traditionnels. Ces tenues a travers leurs couleurs et motifs incarnent plus qu’un simple héritage

esthétique, elles véhiculent une identité collective et des valeurs transmises au fil du temps.




Introduction générale

Dans cette perspective, 1’étude du costume traditionnel ; par son ancrage historique et sa
richesse symbolique ; offre un terrain d’analyse privilégi¢. Il devient un objet sémiotique a part
entiere, porteur de récits culturels, de hiérarchies sociales, et de valeurs collectives.

Donc ce sujet propose d’examiner ces costumes sous 1’angle de la sémiotique, qui nous
permet d’analyser les signes portés par les costumes traditionnels en explorant leurs « formes,
couleurs et motifs ».Aussi, elle nous permet d’approfondir notre compréhension des symboles
culturels et des valeurs transmises a travers ces tenues. Cela offre une opportunité d’explorer
comment les éléments visuels et les techniques de confection véhiculent des messages puissants
et complexes, souvent méconnus.

Toute cette réflexion aboutit a la problématique suivante :

» Comment les couleurs et les motifs dans les costumes traditionnels féminins
algériens communiquent-ils des messages au-dela de ses apparences visuelles ?
et quels sont les codes visuels et les significations attribuées aux couleurs et
motifs dans ces costumes dans le contexte algérien ?

Il nous parait difficile de répondre de fagon exhaustive a ces questions qui structurent
notre problématique, mais il reste néanmoins essentiel de suggérer quelques hypothéses pour
orienter notre analyse :

» L’analyse des couleurs et des motifs des costumes traditionnels féminins algériens
permettrait de révéler un langage visuel structuré, véhiculant des messages
identitaires et culturels propres a chaque région et communauté.

» Les significations attribuées aux couleurs et motifs de ces costumes pourraient
étre influencés par des croyances ancestrales, des statuts sociaux et des
événements marquants de la vie.

L’objectif principale de cette recherche est de comprendre comment les couleurs et
motifs des costumes traditionnels algériens construisent et transmettent des significations et les
objectifs spécifiques incluent :

e [’identification des éléments visuels (couleurs et motifs) dans différents costumes
traditionnels féminins.

e Le décryptage de leur signification culturelle et symbolique.

e [’analyse des variations régionales et historiques pour comprendre les transformations
dans le temps.

Pour la réalisation de notre mémoire, nous avons focalisé notre étude sur deux méthodes

complémentaires : la méthode descriptive, qui permet d’identifier et de documenter les éléments

g




Introduction générale

visuels des costumes traditionnels féminins algériens, et la méthode analytique qui vise a

interpréter leur signification culturelle et symbolique.

Notre étude se divise en trois chapitres. Les deux premiers sont théoriques : le premier traite
des fondements de la sémiotique et de la sémiologie, en définissant des concepts clés tels que le
signe, la sémantique, la sociologie et leur relation avec la sémiotique ; le second est consacré a la
théorie de I’image, en abordant ses types, ses fonctions ainsi que la notion de signe vestimentaire
et son ¢étude. Le troisiéme chapitre, de nature pratique, propose une analyse d’un corpus composé
de quatre costumes traditionnels féminins algériens. A travers une double lecture, visuelle et
symbolique, nous mettrons en évidence la signification des couleurs, des motifs et des formes
présents dans ces tenues, en mobilisant I’approche sémiotique développée par Roland Barthes et
Martine Joly. Ce dernier chapitre aura pour objectif de montrer comment le vétement, en tant

qu’objet culturel porteur de sens, peut étre décrypté a I’aide des outils de 1’analyse sémiotique.

Dans le cadre de cette étude, notre analyse repose sur un corpus visuel constitué des images
des costumes traditionnels féminins algériens tirés de site Pinterest. Ce choix s’explique par la
richesse s€émiotique de ces supports, qui permettent d’observer la mise en scéne des couleurs, des
motifs et des éléments stylistiques dans un contexte dynamique. En nous appuyant sur
I’approche sémiotique de Roland Barthes et Martine Joly, nous cherchons a décrypter les signes
visuels et leurs significations, en mettant en évidence les processus de construction du sens a

travers I’image et la représentation vestimentaire.

g



Chapitre I :

La sémiologie / La sémiotique



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

Introduction :

Dans toute démarche de recherche scientifique, il est essentiel de commencer par une
présentation du domaine auquel se rattache 1'étude, ainsi que par une définition claire et précise
des notions et concepts fondamentaux qui la soutiennent.

Notre premier chapitre sera consacré sur plusieurs cadres théoriques complémentaires.
Nous commencerons d’abord par explorer les fondements théoriques de la sémiotique en nous
appuyant sur les travaux de chercheurs majeurs dans ce domaine. Cette approche nous amenera
aussi a définir plusieurs concepts clés (le signe, le sens, I’image, la sémantique, la sociologie,
etc) qui guideront notre analyse et justifieront notre approche méthodologique pour 1’étude des
costumes traditionnels algériens féminins.

Apercu générale :

Au milieu du XXe siecle, la distinction entre ces deux termes Sémiotique et Sémiologie
n’était pas encore clairement établie. Elles ont ¢été utilisées comme des synonymes. Dans un
premier temps Ferdinand de Saussure (1916) introduit le terme sémiologie dans le cadre de la
tradition européenne. Parall¢lement, le philosophe Charles Sanders Peirce développe le
concept sémiotique dans la tradition américaine, ces deux disciplines partageaient un objectif
commun : I’étude des signes et de la signification.

Dans les années (1960-1970) Roland Barthes clarifie la distinction entre sémiotique et
sémiologie tout en utilisant parfois les deux termes de maniére interchangeable. Il explique ainsi
que : « La linguistique n’est qu’une partie de la sémiologie ; la sémiologie elle-méme n’est
qu’une partie de la sémiotique, si |’'on entend par sémiotique la théorie générale des signes. »
(Barthes, Eléments de sémiologie, 1964)

1- La linguistique et la sémiologie (Ferdinand de Saussure/Roland Barthes) :
+ Selon Ferdinand de Saussure :

D’abord, Ferdinand de Saussure a définit la langue comme un systéme organisé¢ ou
chaque singe linguistique se définit par ses différences avec les autres signes ; et pour lui « La
linguistique » est I’é¢tude du langage en tant que systeéme de signes structuré, ou le sens est
produit par des oppositions internes : elle analyse la structure des langues, les relations entre les
signes linguistiques (signifiant et signifi€) et les régles qui organisent la communication verbale.
Son approche structurale a influencé de nombreux domaines ; notamment la sémiologie qui
s’intéresse aux systemes de signes en général qu’ils soient linguistiques ou non. Saussure
considere « La sémiologie » comme la science générale des signes dont la linguistique ne serait
qu’un sous ensemble, car il pense que tous les systemes de signes fonctionnent selon des

principes similaires a ceux du langage .Saussure la définit comme :

1

=



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

« On peut donc concevoir une science qui étudie la vie des signes au sein de la vie sociale [...]
nous la nommerons sémiologie [...] elle nous apprendrait en quoi consistent les signes, quelles
lois les régissent. Puisqu’elle n’existe pas encore, sa place est déterminée d’avance. La
linguistique n’est qu’une partie de cette science géenérale, les lois que découvrira la séemiologie
seront applicables a la linguistique. » (Saussure, p. 33)

Dans cette perspective, la linguistique apparait comme une branche de la sémiologie. F.
de Saussure met en évidence un paradoxe : bien que la linguistique ne soit qu'une partie de la
sémiologie, elle s'avere indispensable a cette derniére pour formuler correctement la question du
signe. Sans une linguistique préalablement établie, toute analyse des signes risque d'échouer,
faute de pouvoir différencier ce qui reléve spécifiquement d'un systeéme sémiologique et ce qui
dépend de la langue. Ainsi, Saussure souligne que la problématique linguistique est
fondamentalement sémiologique.

+ Selon Roland Barthes :

Roland Barthes renverse la théorie de F. Saussure qui considére la linguistique comme
une partie de la sémiologie, en affirmant que la sémiologie devait s’inspirer de la linguistique et
non I’englober par ce que la linguistique est la science la plus avancée dans 1’étude des signes et
que la sémiologie doit s’appuyer sur ses méthodes et concepts.

« Ainsi la sémiologie serait une branche de la linguistique, et non [’inverse. La
semiologie est la science des grandes unités signifiantes du discours » (Dictionnaire Larousse de
linguistique et des sciences du langage)

« La sémiologie ne pourra étre traitée didactiquement que lorsque ces systémes auront été
reconstitués empiriquement. Cependant pour mener pas a pas a ce travail, il est nécessaire de disposer
d’un certain savoir. Cercle vicieux dont il faut sortir par une information préparatoire qui ne peux étre a
la fois que timide et téméraire : téméraire parc que ce savoir doit déja s appliquer, du moins en projet, a
des objets non-linguistique » (Barthes, Elément de sémiologie , In communication , 4, 1964)

La sémiologie est I'¢tude des systémes de signes et leur signification dans la culture et la
société. Barthes a poursuivi et développé les théories de Saussure en appliquant 1’analyse
sémiologique a divers domaines tels que la littérature, la mode, la photographie et la publicité.
Alors que Saussure se concentrait sur la langue en tant que systéme, Barthes a ¢€largi 1’étude des
signes a la culture et aux mythes du quotidien. Ainsi, pour lui, la sémiologie ne se limite pas au
modele linguistique mais s’étend a tous les phénomeénes culturels ou le sens est produit et

interprété.

1-1 La sémiologie de la communication :
L’idée de sémiologie de la communication a été développée plus tard par Roland Barthes

(1915 / 1980) qu’il affirme que la communication repose sur des signes conventionnels et bien

0



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

précis (intentionnels). La sémiologie de communication est une branche de la sémiologie, elle
sert a analyser et a comprendre les systémes de signes qui sont intentionnellement utilisés pour
transmettre un message. Elle étudie la maniére dont ces signes sont structurés, interprétés et
percus dans différents contextes, en identifiant les codes et les conventions qui régissent ces
signes. La sémiologie de la communication permet d’expliquer comment un émetteur encode un
message a travers des signes et un récepteur le décodé en fonction de son contexte culturel et
social.

Dans la sémiologie de la communication, les signes sont classés en plusieurs types selon
leur modalité d’expression : visuels, écrit, sonores, corporels et lumineux. Nous les utilisons pour
communiquer, parfois méme sans en avoir conscience :

e Signes graphiques et écrit :

Logos et emblémes (symboles d’entreprises, d’institutions), pictogrammes (symboles dans
les aéroports, toilettes), typographies et couleurs (rouge pour signaler un danger).

e Signes sonores :

Alarmes et sirénes (incendie, police, ambulance), signaux sonores dans les gares et aéroports
(annonces, alertes), Indicatifs musicaux (hymnes nationaux).

e Signes corporels et vestimentaires :

Uniformes (policiers, militaires), gestes codifiés (salut militaire, langue des signes),
accessoires symboliques (bagues de fiangailles, écharpes universitaires).

e Signes lumineux :

Feux de circulation (rouge = arrét, vert = passage), néons et enseignes lumineuses
(publicité, signalisation d’établissements ouverts), indicateurs lumineux sur les appareils
¢électroniques (voyant rouge = appareil éteint, vert = appareil allumé).

La sémiologie de la communication intervient comme médiatrice entre l'individu et le
monde. Elle étudie comment l'individu construit sa perception du monde et communique cette
vision a travers des signes et des codes. Au-dela d'une simple analyse formelle de textes ou
d'images, elle analyse comment les processus de codage et de décodage qui permettent de donner

du sens a ces signes et de les transformer en un langage commun.

1-2 La sémiologie de la signification :

La sémiologie de la signification s’intéresse a la maniere dont les signes produisent du
sens dans une culture donnée. Elle repose sur le principe que les signes (mots, gestes, images,
vétements) ne possédent pas une signification intrins€que, mais qu’ils prennent leur sens a

travers des conventions culturelles et sociales.

0



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

L’approche « sémiologie de la signification » est principalement représentée par Roland
Barthes, qui s’inspire des travaux de Ferdinand de Saussure qui a distingué le signifiant (1’aspect
matériel du signe) ; du signifi¢ (I’idée ou le concept associ¢ a ce signe), en d’autre terme, la
signification nait de cette relation arbitraire entre le signifiant et le signifi¢. Barthes applique ces
principes au-dela du langage et s’intéresse a la mode, la publicité, le cinéma, la photographie et
les objets du quotidien.

2- La sémiotique / Les catégories de sémiotique selon Pierce :

En parallele des travaux de Saussure, le philosophe américain Charles Sanders Peirce
(1839-1914) est également logicien, mathématicien et scientifique, est reconnu comme 1’un des
pionniers de la sémiotique et du pragmatisme. Dés la fin du XIXe siécle, il a élaboré une théorie
sémiotique de maniére indépendante, en développant un cadre d’analyse basé sur la logique et la
pragmatique.

Saussure, quant a lui, introduit le terme « Sémiologie », qu’il a définit comme I’étude des
signes dans la langue. En revanche, le terme « Sémiotique » dans son usage contemporain, a été
introduit par C. S. Peirce, qui I’envisage comme /a doctrine formelle des signes c’est-a-dire une
théorie plus large englobant tous les types de signes et leur interprétation dynamique.

« La sémiotique reprend le projet de sémiologie de F. de Saussure et s'assigne pour objet
l'étude de la vie des signes au sein de la vie sociale. A la différence cependant de la sémiologie
issue de l'enseignement de F. de Saussure, elle refuse de privilégier le langage et la société. La
semiotique veut étre une théorie générale des modes de signifier ». (Dictionnaire Larousse de

linguistique et des sciences du langage)

La sémiotique soit devenue plus dominat, car elle englobe une approche plus vaste,
incluant non seulement la linguistique, mais aussi les images, la communication, les médias et la
cognition. Cependant, Le terme sémiologie est encore utilisé par certains chercheurs notamment
en Europe et dans la tradition Saussurienne (ex : Roland Barthes parlait encore de sémiologie).

Dans des dictionnaires comme « Le Petit Robert » et « Larousse » mentionnent souvent
que la sémiologie et la sémiotique sont des synonymes ; toutes deux désignant 1’étude des signes
et des systemes de signification. Certains dictionnaires spécialisés ou encyclopédies académiques
distinguent les deux termes :

> La sémiologie est associée a I’approche saussurienne (science des signes dans la société,
liée a la linguistique).
» La sémiotique est plus large et inclut I’approche peircienne, intégrant la logique, la

philosophie et la cognition.

-



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

En effet, Dans un usage courant, les deux termes sont souvent interchangeables. Mais
dans un cadre académique, surtout en sémiotique visuelle ou en analyse culturelle, la distinction
est parfois soulignée selon 1’approche adoptée.

La sémiotique est également considérée comme une science du fonctionnement de la
pensée, dans la mesure ou elle analyse comment les humains produisent, pergoivent et
interprétent les signes. Peirce, en particulier, la rapproche de la logique et de la cognition,
affirmant que toute pensée s’inscrit dans un processus sémiotique : nous comprenons le monde a
travers des signes qui renvoient a d’autres signes dans un enchainement d’interprétations
continues (sémiosis illimitée).

D’un autre c6té, des chercheurs comme Saussure et Greimas montrent que la sémiotique
repose sur des structures mentales sous-jacentes qui organisent notre perception du sens. Eco et
Barthes, quant a eux, soulignent que notre pensée est influencée par des codes culturels et
sociaux, cela signifie que notre mani¢re d’interpréter les signes est conditionnée par notre
environnement et notre expérience.

Donc, la sémiotique dépasse le cadre du langage et de la communication, pour se
présenter comme une science du fonctionnement de la pensée, en expliquant comment nous
structurons et comprenons le monde a travers les signes qui nous entourent.

% Les catégories de sémiotique selon Pierce :
e La Premiérité :

La Premiérité est la catégorie de I’immédiateté, de la qualité pure et de I’expérience brute
sans relation ni interprétation. Elle représente ce qui est pergu dans son état initial, sans
comparaison, sans interaction avec un autre €élément, et sans implication d’un contexte « La
priméité apparait dans toutes les qualités d’'un sentiment total. Elle est parfaitement simple et
sans parties ; et toute chose a sa qualité [...] » (SAVAN, 1978, p. 69)

Elle exprime une sensation brute, une possibilité exister en puissance mais qui n’est pas
encore actualisée dans une situation précise, comme une couleur vue sans association
symbolique, par exemple le rouge en tant que simple teinte, avant qu’il ne soit associé¢ au danger
ou a ’amour. De méme, une émotion pure telle qu’un sentiment spontané de joie, de tristesse, ou
d’apaisement, sans qu’on en cherche la cause ou le sens. Les impressions sensorielles peut
¢galement illustrer cette catégorie, comme : le toucher d’un tissu, la chaleur du soleil ou le
parfum d’une fleur sont pergus en eux-mémes, existent d’abord comme sensations immédiates
avant toute analyse. La Premiérité est cette phase de perception, ou un signe est ressenti dans sa
pure existence. Elle constitue le point de départ de la construction du sens, qui se développera

ensuite a travers la Secondéité et la tiercéité.

=



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

e La Secondéité :

La Secondéité (Secondness), selon Peirce, se manifeste par une interaction entre deux
¢léments, marquée par une opposition, une action-réaction ou une relation causale. Dans la vie
pratique, elle apparait a travers des contrastes entre deux couleurs ou matériaux, créant une
tension perceptible, par exemple : Le noir et le blanc juxtaposés dans un motif vestimentaire
créent une tension visuelle qui attire le regard et donne une impression de dualité
(ombre/lumiére, bien/mal, tradition/modernité).

Elle implique un rapport d’action et de réaction : un élément agit sur un autre et engendre
une réponse. Elle est aussi essentielle dans 1’interprétation des signes iconiques, car elle établit
une connexion entre un objet et sa représentation. Le lien entre la cause et I’effet est perceptible
et tangible comme : Une broderie usée sur un ancien vétement témoigne du passage du temps et
de 'usage répété de ce costume. L’usure elle-méme devient un signe de mémoire et d’histoire.
Cette dualité dynamique est essentielle pour comprendre les relations entre les signes et leur
interprétation.

« [...] lexpérience est la catégorie de la secondité .[’expérience au sens d’action
concreéte en situation, aussi bien mentale que matérielley (DELEDALLE, La philosophie
américaine en perspective, 1987, novembre, pp. 481-486)

e La tiercéité :

Dans la sémiotique de Charles Sanders Peirce, la troisieme catégorie phénoménologique,
appelée tiercéité (Thirdness), joue un rdle fondamental dans la structuration du sens. Elle se
distingue des deux premieres catégories - la priméité (Firstness) , qui représente la pure qualité
ou possibilité , et la secondéité (Secondness) , qui désigne la relation dyadique entre un signe et
son objet . La tiercéité, quant a elle, correspond a la médiation, a la loi et a la relation entre un
signe et son interprétant.

« [...] la logique est la catégorie de la tiercité .sans la tiercité, |’expérience ne serait que
hasard, accident caprice. Avec la tiercité, la loi, la pensée mediatrice, la logique pénétre
[’expérience et l'ordonne non pas ab extra, mais de [l'intérieur : elle est processus auto-
correcteur» (DELEDALLE, la philosophie américaine., 1983, pp. 138-139)

En d’autres termes, un signe n’a pas de sens uniquement par sa qualité intrinseque
(priméité) ou par sa relation avec un objet réel (secondéité), mais surtout parce qu’il s’intégre
dans un systeme de significations préétabli, basé sur des régles partagées au sein d’une culture
ou d’une communauté.

L’un des aspects clés de La tiercéité est qu’elle établit une connexion intelligible,
permettant a un singe de prend sens en reliant un interprétant a un cadre de référence partagé. Ce

processus repose sur la médiation, qui assure I’interprétation a travers des conventions, régles ou

0



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

traditions, et sur la généralité, qui permet a un signe de dépasser I’expérience individuelle pour
s’ancrer dans des structures collectives garantissant une signification stable et commune.

La tiercéité ne se limite pas a une médiation ponctuelle ; elle s'appuie sur des habitudes
d'interprétation qui stabilisent la signification des signes au sein d'un groupe. Cette stabilité
s’explique par la régularité, ou un signe conserve une signification constante et récurrente dans
un contexte donné, étant reconnu comme tel par plusieurs individus au fil du temps. Aussi par
I'habitude, qui inscrit cette interprétation dans une dimension culturelle et sociale. Peirce parle de

« Belief-habit », une croyance intériorisée qui guide la compréhension et 1’'usage des signes.
3- La Notion du signe :

Le concept de signe a évolué au fil du temps et a été exploré dans plusieurs disciplines.
Dés I’ Antiquité, il était percu comme un moyen d’adaptation de I’homme a son environnement et
a ses interactions sociales. Progressivement, son étude s’est élargie, englobant des domaines
aussi variés que la linguistique, I’astrologie, la médecine et méme la chasse, ou il sert a

interpréter des indices ou des traces.

« Le signe est ce qui est mis a la place de quelque chose d’autre pour quelqu’un
(Pinterprete du signe) et sous tel rapport » (Héber). Cette citation présente 1’une des définitions
attribuées au signe et nous permis de comprendre que celui-ci est un élément qui représente ou
renvoie a quelque chose d’autre. Il fonctionne dans une relation d’interprétation, car il n’a de
sens que lorsqu’il est percu et compris par quelqu’un. Un signe peut étre une image, un mot, un
geste ou tout autre élément qui évoque une signification au-dela de sa simple apparence (par
exemple ; un feu rouge est un signe qui indique 1’arrét aux conducteurs). Son interprétation
dépend du contexte et de la connaissance partagée des régles de circulation. De ce fait, le signe

joue le role de médiateur entre une réalité et I’idée que I’on s’en fait.

Le signe étant ’'unité fondamentale de tout systéme de signification, il constitue le point
de départ de la sémiotique, qui en analyse les structures et les mécanismes d’interprétation dans
une culture donnée. Elle ne se limite pas a la langue mais étudie tous types de signes, en
analysant comment sont construits, percus et interprétés .En d’autres termes, la sémiotique

analyse tout ce qui peut produire du sens.

Tout produit sémiotique repose sur deux dimensions : le plan du contenu (le signifié) et le
plan de I’expression (le signifiant). Le signe se définit comme |’unité abstraite qui établit un lien

entre ces deux aspects. Il peut étre abordé¢ selon une perspective fonctionnelle (en tant

=



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

qu’élément représentant autre chose) ou constitutive (en analysant ses composantes et leur

relation).

3- 1 Les théories sur le signe :

Ils se divergent selon les approches :
3-1-1 L’approche binaire de Ferdinand de Saussure :

Ferdinande de Saussure adopte une approche binaire, ou le signe est 1’association d’un
signifiant et d’un signifié :
o Le signifié¢ : Le signifi¢, selon Saussure, est équivalent a la notion de concept. Il
constitue, avec le signifiant, I’un des deux éléments du signe linguistique.
o Le signifiant : Le concept de signifiant, issu de la terminologie de Saussure, désigne
I’aspect matériel du signe linguistique, c’est-a-dire la suite de sons (image acoustique).
Cette notion est indépendante des variations individuelles de prononciation, car le

signifiant est partagé par I’ensemble des locuteurs.

Un point essentiel est son caractere linéaire, qui le distingue d’autres systémes
sémiologiques ou plusieurs dimensions peuvent coexister simultanément (comme dans un
sémaphore). Cette linéarité joue un role clé dans la structuration syntaxique du langage.

Saussure met en avant ’arbitraire du signe, affirmant qu’aucun lien naturel ne relie un
concept (signifi¢) et la suite de sons qui lui est associée (signifiant). Emile Benveniste nuance
cette idée, expliquant que dans la langue, le signifiant et le signifi¢ sont indissociables. Cette
réflexion rejoint un débat plus large sur le caractere naturel ou conventionnel des mots, dépassant
ainsi le cadre strictement linguistique.

Enfin, Saussure souléve un probléme théorique : un signifiant peut-il correspondre a
plusieurs signifiés ? Par exemple : les formes «chant » et « champ » restent-elles le méme mot ?,
bien que phonétiquement identiques, ont des significations différente ; ou le mot « table » en
francais (signifiant) désigne I’objet sur lequel on mange ou écrit (signifi€), mais il aurait pu étre
un autre mot dans une autre langue. De méme, un préfixe comme -re- dans «repeindre » et
« revenir » exprime-t-il toujours la méme idée ? Ces questions illustrent la complexité du rapport
entre signifiant et signifié.

Cette vision binaire du signe a profondément influencé la sémiologie et la linguistique, en
mettant I’accent sur la structure interne du langage plutdt que sur le lien entre le signe et le

monde extérieur.

0



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

3-1-2 L’enrichissement du modéle par Roland Barthes :

Roland Barthes, en s’inspirant de Saussure, complexifie ce modéle en y ajoutant un
troisiéme €élément : « la signification ». Selon lui, le signe ne se limite pas a une simple relation
entre signifiant et signifi¢, mais il est porteur de sens a plusieurs niveaux.

Roland Barthes a approfondi cette approche en introduisant le systeme de «Dénotation »
et « Connotation » ; dans son ouvrage Mythologies (1957), II montre que les signes ne
fonctionnent pas uniquement selon des régles linguistiques strictes, mais qu’ils sont influencés
par des contextes sociaux, culturels et idéologiques. A travers la notion de « mythe », il révéle
comment certains signes acqui€rent une seconde signification qui véhicule des discours
implicites souvent idéologiques, en distinguant les deux niveaux ou aspects de perception du

sens : la dénotation et la connotation ; il a écrit :

« 1l y a donc un premier systeme sémiologique, dont le signifiant est la parole et le
signifié le concept, et un second systeme semiologique, dont le signifiant est le signe du premier

systeme et le signifié est le mythe ». (Barthes, Mythologies, 1957)
a. Le premier niveau : la dénotation :

Selon Roland Barthes, la dénotation est le premier niveau de signification d’un signe
c’est-a-dire son sens littéral, objectif. C’est le niveau ou le signe est compris de maniére
universelle, indépendant des interprétations culturelles ou subjectives « La dénotation est

[’évidence, elle est analogue au message sans codes. » (Barthes, Rhétorique de l'image , 1964)

« Dénotation : la relation établie par convention entre un signe et son référent,

spécialement lorsque ce dernier est une chose, un fait une propriété physique » (Prieur, 1971, p.

96).

b. Le second niveau : la connotation :

C’est le contraire de la dénotation, le sens connoté est un niveau plus subjectif et culturel du
signe. Elle dépend du contexte, des valeurs sociales et des représentations collectives. Elle vise a
transmettre des croyances, des émotions ou des idéologies propres a une société et d’exprimer

des significations implicites et symboliques.

« La connotation est un ordre de signification ou l'image renvoie a une culture, a une

connaissance social, a une psychologie. » (Barthes, Rhétorique de I'image , 1964)

0



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

« Ce qu’on appelle « connotation » est constituée par les valeurs additionnelles d’un
message quelconque, valeurs étrangeres a la signification proprement dite, véhiculée par les

signes lexicaux et les constituants grammaticaux (dénotation) » (Gandon, 1980, p. 121)

3-1-3 La vision triadique de Charles Sanders Peirce :

Contrairement a Saussure, qui congoit le signe comme une relation binaire entre
signifiant et signifié, Peirce, dans son modele sémiotique, propose une approche triadique,

intégrant un troisiéme €lément : « le référent » (ou objet).

o Lereprésentamen : (la forme pergue du signe).

Le représentamen correspond a la manifestation perceptible du signe, autrement dit, a son
aspect matériel ou formel. Il peut étre visuel, sonore, tactile ou méme abstrait. Le représentamen
ne posséde pas de signification en lui-méme ; il ne prend sens qu’en relation avec les autres

¢léments du modéle.

e L’interprétant : (I’'idée que le signe évoque dans I’esprit de 1’observateur).

L’interprétant est 1’élément cognitif et subjectif du processus sémiotique. Il ne s’agit pas
du sens absolu du signe, mais plutdt de I’interprétation que lui attribue une personne en fonction
de son bagage culturel, de son expérience et du contexte. IL varie donc d’un individu a un autre

et d’une culture a une autre.

e L’objet : (1a réalité a laquelle le signe renvoie).

L’objet, ou référent, est ce a quoi le signe fait référence dans le monde réel ou conceptuel.
Il peut étre concret (un objet physique) ou abstrait (une idée, une notion). L’objet est
indispensable dans la triade peircienne, car il ancre le signe dans une réalité¢ de référence,
contrairement a la sémiologie saussurienne qui met uniquement 1’accent sur la structure interne

du signe.

Le modele de Peirce met en lumiére le caractére dynamique et interprétatif du signe.
Chaque individu construit le sens d’un signe en fonction de son contexte et de ses connaissances.
Cette approche est particulierement utilisée dans ’analyse des médias, de la publicité et des

phénomenes culturels, ou les signes ne sont jamais figés mais évoluent selon les interprétations.

O



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

3-2 Les fonctions du signe :

Le sémioticien Jean-Marie Klinkenberg, Ses travaux portent principalement sur la
sémiotique du langage, la rhétorique de I’image et la communication visuelle. Dans son ouvrage
le plus connu « Précis de sémiotique générale » (1996) explique le role du signe en sémiotique a
travers trois fonctions principales :

o Le signe comme substitut :

Le signe remplace une chose absente ou inaccessible. Il permet de manipuler des réalités
sans avoir besoin d’y étre confronté directement. Par exemple, le mot mal de ventre représente
une sensation subjective, tout comme un billet de banque représente une valeur monétaire.

e Le signe comme trace d’un code :

Le signe n’existe pas de maniére isolée, il fonctionne a I’intérieur d’un systéme de regles,
appelé code, qui permet son interprétation. Ce code peut €tre explicite (comme le langage ou les
pictogrammes) ou implicite (comme la disposition des espaces dans un café qui indique ou se
trouve un téléphone). L’interprétation d’un signe dépend donc du code culturel ou contextuel
auquel il appartient.

e Le signe comme instrument de structuration de ’univers :

Les signes ne se contentent pas de représenter la réalité, ils contribuent a la structurer. Ils
imposent un découpage du monde en catégories (chaud/froid, haut/bas, etc.), qui varient selon les
cultures et les contextes. Par exemple, les distinctions de couleurs différent d’une langue a
’autre.

Ces trois fonctions montrent que les signes ne sont pas neutres : ils influencent notre
perception du monde et notre maniere de penser. En sémiotique, cette approche permet

d’analyser comment les systémes de signes organisent la communication et la signification.

3-3 Classification du signe selon Umberto Eco :

Umberto Eco (1932-2016) était un sémioticien, philosophe, écrivain et linguiste italien. Il
est surtout connu pour ses travaux en sémiotique, la science des signes et des significations. Il a
contribué¢ a I’étude des modes de production du sens, en proposant des classifications des signes
et des processus interprétatifs. Son ouvrage Sémiotique et philosophie du langage (1984) est une

référence majeure dans ce domaine.

« Le signe est utilisé pour transmettre une information, pour dire ou indiquer une chose
que quelqu’un connait et veut que les autres connaissent également » (Eco, 1988, p. 27). Cette
définition synthétise les multiples acceptions du terme «signe» répertoriées dans les

dictionnaires, s’inscrit dans un schéma de communication classique : source — émetteur — canal —

1

-



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

message — destinataire. Toutefois, sans code commun entre I’émetteur et le destinataire, un
message peut €tre transmis sans signifier. Ainsi, le signe ne se limite pas a la communication, il

est aussi un acteur du processus de signification. (Guillemette & Cossette, 2006)

« Puisque le mot « signe » désigne une multitude d’objets différents, Eco procéde a une
premiere classification, ou il distingue les signes artificiels des signes naturels. Par la suite,
cette classification s affinera et les signes deviendront des signes-fonctions dans sa typologie des
modes de production sémiotique » (Guillemette & Cossette, 2006) Cette citation ou plutot
classification montre que, Eco cherche a organiser la diversité des signes en fonction de leur
origine et de leur mode de production. Les signes artificiels sont créés intentionnellement, tandis
que les signes naturels existent indépendamment de toute volonté humaine. Eco ne s’arréte pas
la. 1l affine ensuite cette classification en introduisant la notion de signes-fonctions, qui repose
sur I’idée que les objets et les phénomenes ne sont pas seulement porteurs d’un sens en raison de
leur nature, mais aussi en raison de leur usage et de leur contexte d’interprétation. Autrement dit,
un signe n’a pas une signification figée : sa fonction dans un systeéme sémiotique détermine en
grande partie son sens. Cette évolution marque un passage d’une classification fondée sur
I’origine des signes a une approche plus dynamique, qui prend en compte leur role dans la
production et la transmission du sens.

¢ Les signes artificiels :

Les signes artificiels sont créés intentionnellement et se divisent en deux sous-catégories :

e Les signes produits explicitement pour signifier : ils sont émis consciemment par un
individu (humain ou animal), basés sur des conventions et destinés a communiquer un
message.

e Les signes produits explicitement comme fonction : selon Eco, dans toute société,
I’usage des objets devient un signe « des qu’il y a société, tout usage est converti en signe
de cet usage » (Eco, 1988, p. 45). Cela inclut des objets tels que les vétements,
I’architecture ou les moyens de transport.

Types de signes fonctionnels :

a. Signes a fonction premiére : I’objet est principalement défini par son usage initial (ex.
une chaise pour s’asseoir, une voiture pour se déplacer).

b. Signes a fonction seconde : 1’objet acquiert une signification sociale qui dépasse son
usage premier « Dans certains cas, la fonction seconde prévaut ainsi au point d’atténuer
ou d’éliminer entierement la fonction primaire » (Eco, 1988, p. 46)(ex. un trone

symbolisant la royauté plus que son role de siege).

-



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

c. Signes mixtes : ils possedent a la fois une fonction premiére et une fonction seconde (ex.
un uniforme de policier protége le corps tout en signifiant une appartenance
institutionnelle).
¢ Les signes naturels :

Contrairement aux signes artificiels, les signes naturels ne sont pas intentionnellement

produits et se divisent en deux groupes :

e Les signes identifiés avec des choses ou événements naturels : ils ne proviennent pas
d’un émetteur humain mais peuvent étre interprétés grace a un apprentissage . La nature
est aussi « un univers de signes » (Eco, 1988, p. 16)(ex. la position du soleil indiquant
I’heure, des nuages sombres annongant la pluie).

e Les signes émis inconsciemment par un agent humain : ils sont involontaires et ne
résultent pas d’une intention de communication (ex. des symptomes médicaux révélant

une maladie, des traits physiques indiquant une origine ou une classe sociale).

3-4 Classifications des différents types de signes selon Peirce :

Pour se différencier entre les signes, Peirce établit une classification en trois catégories :
I’icone, I’indice et le symbole. Ces catégories se distinguent en fonction du type de relation qui
unit le signifiant a ce qu’il désigne, autrement dit son référent. La typologie de Peirce est
largement adoptée pour l'analyse des signes, car elle offre un cadre général permettant leur

classification.

e L’icone — Signe de ressemblance :

Le signe ressemble a son objet par sa forme ou ses caractéristiques visuelles.

« Une icone [sic] est un signe qui renvoie a l’objet qu’il dénote simplement en vertu des
caracteres qu’il possede, que cet objet existe réellement ou non. Il est vrai que si cet objet
n’existe vraiment pas, l’'icone [sic] n’agit pas comme signe ; mais cela n’a rien a voir avec son
caractere de signe. N'importe quoi, qualité, individu existant ou loi, est l'icone [sic] de quelque
chose, pourvu qu’il ressemble a cette chose et soit utilisé comme signe de cette chose» (Charles

Sandrs PEIRCE, 1978, p. 140)

e L’indice — Signe de contiguité ou de causalité :

Le signe est 1i¢ a son objet par une connexion physique, un effet naturel ou une relation
directe.

-



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

« Un indice est un signe qui renvoie a [’objet qu’il dénote parce qu’il est réellement affecté

par cet objet. [...] » (Charles Sandrs PEIRCE, 1978, p. 140)
o Le symbole — Signe conventionnel :

Le signe est arbitraire et repose sur une reégle, une tradition ou un accord culturel pour

étre compris.

« Un symbole est un signe qui renvoie a [’objet qu’il dénote en vertu d’une loi, d’ordinaire
une association d’idées générales, qui détermine [’interprétation du symbole par référence a

cet objet » (Charles Sandrs PEIRCE, 1978, pp. 140-141)
4- Le sens et la signification :

Bien que les termes « sens » et « signification » soient parfois employés de fagon
équivalente, leur distinction devient évidente lorsqu'on analyse les mécanismes qui différencient
signifié et signifiant.

» La signification d’un signe est fixe et repose sur un systéme de références partagées,
comme un code linguistique ou culturel. Elle est objective, car elle découle d’une
convention établie et reconnue par une communauté. Par exemple, dans une langue
donnée, un mot posséde une définition claire qui demeure stable, indépendamment du
contexte d’énonciation. Cette stabilité permet une compréhension univoque du signe,
assurant ainsi sa fonction dans la communication et I’échange d’informations.

» Le sens, en revanche, est plus souple et dépend du contexte ainsi que de I’interprétation
du récepteur. Contrairement a la signification, il ne se limite pas a une définition figée,
mais émerge dans 1’expérience et peut évoluer selon I’époque ou la situation. Il est
subjectif, car il varie en fonction de la perception et des connaissances de celui qui le
recoit. Ainsi, un méme mot ou symbole peut revétir des significations similaires pour
tous, mais produire des sens différents selon les individus ou les circonstances.

Certains linguistes, comme Oswald Ducrot, définissent la signification comme relevant
strictement du domaine sémantique, puisqu’elle ne dépend pas du contexte mais se limite au sens
premier des termes. En revanche, le sens s’inscrit dans une approche pragmatique, prenant en
compte les facteurs contextuels pour interpréter les mots et les signes. On peut ainsi affirmer que
le sens d’un ¢élément linguistique est constitué de sa signification de base, enrichie par les indices

fournis par la situation dans laquelle il apparait.

-



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

5- La sémiotique et la sociologie :

« La sémiotique appartient aux sciences du langage et aux sciences sociales » (DUCROT &
TODORROV, (1990), p. 109). Par cette citation, Tzvetan Todorov souligne que la sémiotique
n’est pas isolée, mais fait partie intégrante des sciences humaines, s’intéressant aux signes dans
leur contexte social. Cette idée rejoint celle de Ferdinand de Saussure, qui affirme que «la vie
des signes au sein de la vie sociale » montre le lien fondamental entre les signes et la société,
laquelle produit les signes et leur attribue du sens. En effet, la sémiotique et la sociologie
apparaissent comme deux disciplines complémentaires : la premiere étudie les signes et les
systémes de signification, tandis que la seconde analyse les structures sociales et les rapports
entre les individus et la société.

La société est ainsi percue comme un vaste systéme de production de signes : vétements,
rituels, codes sociaux, objets et médias peuvent tous étre lus comme des signes porteurs de
significations. Cette approche est partagée par la sémiologie de Saussure et la sémiotique de
Barthes, qui considerent que les pratiques sociales véhiculent des significations explicites ou
implicites. Dés lors, I’analyse sémiotique devient un outil essentiel en sciences sociales pour
décrypter les représentations dans les médias, les normes et valeurs des pratiques culturelles, ou
encore les systémes de distinction sociale a travers des signes visibles comme 1’habillement, le
langage ou la consommation.

Ce lien étroit entre sémiotique, sociologie et culture permet d’étudier la culture comme un
ensemble de structures sociales, religieuses, intellectuelles et artistiques propres a chaque
société. Ainsi, cette interaction entre sémiotique et sociologie justifie notre analyse sémiotique
des costumes traditionnels féminins, car ces derniers, en tant que signes sociaux et culturels,
participent a la construction et a la transmission des valeurs et des significations au sein d’une

société.
6- La sémantique :

La sémantique est une branche de la linguistique qui étudie le sens des mots, des phrases et
des textes. Son origine remonte a I’Antiquité, ou des philosophes comme Platon et Aristote
réfléchissaient déja aux relations entre les signes et leur signification. C’est a la fin du XIXe
siécle la sémantique devient une discipline distincte avec Michel Bréal.

Michel Bréal, considéré comme le fondateur de la sémantique, définit cette discipline
comme 1’étude des lois qui régissent 1’évolution du sens des signes. Il introduit ce concept
notamment dans son ouvrage « Essai de sémantique » (1897), ou il explore la maniére dont le
sens des mots change au fil du temps sous ’influence de divers facteurs sociaux, culturels et

linguistiques.

-



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

Selon le Dictionnaire de Linguistique et des sciences du langage

« un moyen de représentation du sens des énoncés. La théorie sémantique doit rendre
compte des regles genérales conditionnant [’interprétation sémantique des énoncés »
(Dictionnaire Larousse de linguistique et des sciences du langage).

Martine Joly la décrit comme une branche de la linguistique qui étudie les significations
et le sens que la langue peut produire, en affirmant que la langue est un systéme dynamique ou le
sens peut varier selon différents facteurs : 1’évolution historique, les variations culturelles, les
registres de langue et les intentions des locuteurs, elle affirme « le sens susceptible d’étre produit
par la langue ». (Joly, 2002, p. 14)

Au XXe siecle, elle est influencée par la linguistique structurale de Ferdinand de
Saussure et les travaux en sémiotique de Charles Peirce et Roland Barthes.

La sémantique se divise en plusieurs domaines, notamment la sémantique lexicale, qui
analyse le sens des mots et leurs relations (synonymie, polysémie, etc.), et la sémantique
compositionnelle, qui étudie comment le sens émerge de la combinaison des mots dans une
phrase. Elle est également liée a la pragmatique, qui prend en compte le contexte dans
I’interprétation des énoncés, et a la sémiotique, car elles s’intéressent toutes deux au sens et a son
fonctionnement. Cependant, elles ont des approches différentes :

» La sémantique se focalise principalement sur le sens linguistique, c'est-a-dire le rapport
entre les mots, les phrases et leur signification. Elle étudier 1’évolution des unités
linguistiques a travers le temps.

» La sémiotique, en revanche, est plus large. Elle cherche a comprendre comment le sens
est produit non seulement dans la langue, mais aussi dans les images, les objets culturels,

la mode, etc.

O



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique

Conclusion :

Ce premier chapitre a permis de poser les fondations théoriques nécessaires a une
compréhension approfondie de I’étude des signes a travers deux courants majeurs : la sémiologie
issue de la tradition européenne, portée par Ferdinand de Saussure et développée par Roland
Barthes, et la sémiotique de la tradition américaine, fondée par Charles Sanders Peirce. Si
Saussure envisage la sémiologie comme une science générale des signes au sein de la vie sociale,
Barthes la fait évoluer vers une analyse des systemes culturels et médiatiques, en soulignant
I’importance des codes sociaux dans la production du sens. Peirce, quant a lui, propose une
vision plus large et dynamique du signe, articulée autour de la priméité, la secondéité et la
tiercéité, catégories fondamentales permettant de comprendre comment le sens émerge par

médiation et interprétation.

Par la suite, nous avons examiné la notion de signe de maniére générale, puis comparative,
en suivant son évolution a travers ces trois grands penseurs : Saussure, Barthes et Peirce. Cette
analyse comparative révele la complexité et la richesse des différentes conceptions du signe, qui

sont au ceeur de 1’étude sémiotique.

Les classifications des signes proposées par Peirce, puis par Umberto Eco, ont été

présentées pour illustrer la diversité des perspectives selon les contextes d’analyse.

Enfin, nous avons clarifié les distinctions entre le sens et la signification, ainsi que les
relations entre la sociologie / la sémantique avec la sémiotique, afin de situer précisément le
champ d’étude de la sémiotique dans son rapport aux disciplines connexes. Cette clarification est

particuliérement importante pour bien appréhender les enjeux de notre theme de recherche.

g



Chapitre 11 :
La théorie de ’image



Chapitre II : La théorie de I’image

Introduction :

Notre étude s’inscrit dans un cadre méthodologique sémiotique ; car cette perspective
¢tudie tous les types de signes, qu’ils soient linguistiques, visuels ou gestuels, et que 1’image
devient un support ou ces signes se manifestent et interagissent. Cette approche nous
permettra d’analyser les signes et la construction du sens dans les images et elle nous servira
de base théorique avant d’aborder 1’étude de ces costumes et de les analyser.

Pour mieux comprendre la manicre dont les costumes traditionnels est représentés et
percus dans les supports visuels, nous allons consacrer ce chapitre pour examiner la théorie de
I’image a travers ses fonctions, ses types et les mécanismes qui régissent sa construction du
sens. Enfin, dans une approche sémiotique, nous aborderons le signe vestimentaire, en
expliquant les différents aspects li¢s a cette étude (sa définition, ses fonctions, ses symboles) ;
car les images que nous analyserons (notre corpus) dans la partie pratique de ce travail

représentent des vétements ou plus précisément des costumes traditionnels.
1 La sémiotique visuelle :

A la différence de la sémiotique linguistique, qui repose sur les mots et les structures
grammaticales, la sémiotique visuelle s’intéresse aux signes non verbaux présents dans divers
supports tels que (les images, les objets, le cinéma, la publicité, I’art ou encore 1’architecture).
D’une manicre générale, elle explore le lien entre 1’image et la perception.

Martine Joly est une sémiologue francaise spécialisée dans ’analyse des images et de la
communication visuelle. Elle a consacré une grande partie de ses travaux a 1’étude des signes
visuels et a la maniére dont ils transmettent du sens en fonctions des codes sociaux, culturels
et historiques.

Principalement, Son ouvrage « Introduction a [’analyse de I’'image » est une référence
en sémiotique visuelle, ou elle explique comment décoder les images en prenant en compte
leurs dimensions sémiotiques. Son approche s’inspire de la sémiotique de Roland Barthes qui
a analysé les images en distinguant(le sens dénoté et le sens connoté). Mais elle a développé
une réflexion propre sur les codes et les structures qui régissent la lecture des images.

D'aprés Martine Joly, la sémiotique visuelle est I’étude des images en tant que
systemes de signes, dont la signification est influencée par des codes culturels, sociaux et
historiques. Elle insiste sur le fait que ’analyse des signes visuels ne se limite pas a leur

simple perception, mais englobe également les relations et les structures qui les organisent




Chapitre II : La théorie de I’image

dans des contextes particuliers, ce qui fait de la sémiotique visuelle un domaine d’analyse

complexe et contextuel.
2 Photographie et sémiotique visuelle :

La photographie est souvent percue comme une reproduction fidele de la réalité, mais
en réalité, elle est le produit d’un processus complexe de transformation et d’interprétation.
En tant que message visuel, elle subit par divers ajustements qui influencent la perception du
spectateur, notamment en ce qui concerne les couleurs, les formes, les mouvements et les
dimensions des ¢léments représentés. La sémiotique visuelle, qui s’intéresse a la construction
du sens dans les images, analyse ces modifications pour comprendre leur impact sur la
signification globale de I’image. S’inscrivant dans la tradition sémiologique européenne, cette
approche va au-dela de la simple description des éléments visuels, en cherchant a identifier les
structures signifiantes sous-jacentes. Ainsi, le sémioticien adopte une démarche méthodique
rigoureuse afin de repérer les motifs récurrents et les relations entre les différents signes
présents dans I’image. Cette analyse permet d’appréhender comment une photographie, bien
qu’empreinte de réalisme, constitue un langage visuel a part entiere, régi par des codes et

conventions propres.
3 La théorie de ’image :
3-1 Définition :

Le terme "image", issu du latin imago, signifiait a 1’origine "représentation" ou
"apparence" et dérive d’imitari ("imiter"). Dans I’ Antiquité romaine, il désignait les masques
mortuaires en cire des ancétres avant d’élargir son sens a toute reproduction visuelle. Avec le
temps, il a évolué pour inclure les représentations matérielles (peintures, photographies),
mentales (réves) et symboliques (métaphores, concepts religieux).

L’image est une représentation visuelle qui peut étre pergue sous différentes formes,
comme (une photographie, une peinture, un dessin ou une image numérique) et son analyse
nécessite une observation attentive de ses éléments visuels (formes, couleurs, textures) . Elle
repose sur une relation de ressemblance ou de symbolisation avec son référent, selon qu’elle
imite la réalité ou en propose une interprétation stylisée.

D’un point de vue sémiotique, 1’image est un signe iconique qui véhicule du sens a
travers des conventions culturelles et des codes visuels. Elle peut étre dénotative, lorsqu’elle
montre directement un objet ou une scéne, ou connotative, lorsqu’elle transmet des

significations implicites et symboliques.




Chapitre II : La théorie de I’image

L’image a également une dimension esthétique, jouant sur la composition, les couleurs
et les formes pour susciter une réaction émotionnelle ou artistique. Enfin, sur le plan cognitif,
elle est un puissant outil de perception et de mémorisation, influengant la maniére dont nous
comprenons et retenons 1’information.

Plusieurs chercheurs ont largement travaillé sur la notion d’image, chacun selon son
domaine d’expertise :

- Roland Barthes — Sémioticien, il a étudié I'image dans « Rhétorique de l'image »
(1964), distinguant le sens dénoté et connoté, et analysant le réle du texte dans
I’interprétation de I’image.

- Martine Joly — Spécialiste de 1’analyse de 1’image, elle a écrit « L’image et les
signes » (1994), ou elle explore la sémiologie et les codes visuels.

- Jean-Marie Schaeffer — Philosophe, il a travaillé sur 1’image et sa perception,
notamment dans « L image précaire » (1987).

- Gottfried Boehm — Théoricien de I’iconicité, il a développé la notion de "tournant
iconique", insistant sur I’importance des images dans la pensée contemporaine.

- Erwin Panofsky — Historien de l’art, il a développé I’iconologie, une méthode
d’analyse des images en fonction de leur contexte culturel.

- Jacques Aumont — Théoricien du cinéma et de 1’image, il a écrit « L image » (1990),
une référence sur la lecture et I’analyse des images.

- Maurice Merleau-Ponty — Philosophe phénoménologue, il a étudié la perception de
I’image et son lien avec le regard dans « L il et [’esprit » (1964).

Tous ces théoriciens ont proposé des définitions de « I’'image » ; celle qui nous intéresse

ici est celle de Roland Barthes et Martine Joly.

3-2 Les fonctions de I’image :

On peut appliquer les six fonctions de la communication établit par le linguiste Roman
Jakobson a I’image parce que 1’image est un systéme de communication, tout comme le
langage verbal. Jakobson a défini ces fonctions pour analyser le langage, mais elles
s’appliquent a toute forme de communication qui repose sur un émetteur, un message, un

récepteur, un canal, un code et un contexte.

L’image répond a ces criteres, car :

1

-



Chapitre II : La théorie de I’image

- Elle a un émetteur (le créateur de I’image : peintre, photographe, graphiste,
réalisateur...).

- Elle transmet un message (ce qu’elle veut montrer ou exprimer).

- Elle aun récepteur (le spectateur qui la regarde et 1’interpréte).

- Elle utilise un canal (un support visuel : écran, papier, toile, etc.).

- Elle repose sur un code (les couleurs, formes, symboles, conventions esthétiques, etc.)

- Elle se réfeére a un contexte (historique, culturel, social...).

Dans « Précis de sémiotique générale », Jean-Marie Klinkenberg discute de ces six
fonctions de la communication qui peuvent également étre appliquées a 1’analyse des images

en sémiotique :

e La fonction émotive ou expressive :

Une image peut refléter I’état de son créateur au moment de sa conception. Par exemple,
une peinture expressionniste traduit les émotions de 1’artiste, tout comme une photographie en
noir et blanc peut évoquer une atmosphere mélancolique.

e La fonction conative ou impérative :

Certaines images visent a influencer le spectateur ou a provoquer une réaction. C’est le
cas des affiches publicitaires, des campagnes de sensibilisation ou encore des panneaux de
signalisation qui incitent a adopter un comportement précis.

e La fonction référentielle :

L’image peut avoir une fonction informative lorsqu’elle sert a représenter la réalité de
manicre objective. Les photographies journalistiques, les cartes géographiques, les

pictogrammes et les infographies entrent dans cette catégorie.

e La fonction phatique ou de contact :

Certaines images servent a capter et maintenir 1’attention du spectateur. Par exemple, les
illustrations sur les couvertures de magazines, les icones interactives sur les interfaces
numeériques ou encore les images utilisées pour rythmer un diaporama jouent ce role.

e La fonction métasémiotique :

L’image peut aussi parler d’autres images ou d’autres systémes de signes. Par exemple,
une affiche de film qui reprend un style visuel spécifique pour évoquer un genre
cinématographique, une peinture qui cite une ceuvre célébre ou une bande dessinée qui joue

avec les codes graphiques du médium.




Chapitre II : La théorie de I’image

e La fonction dite poétique :
L’image peut attirer 1’attention sur sa propre forme et sa composition. C’est le cas des
ceuvres d’art abstrait, des photographies artistiques qui jouent sur la lumiére et la texture, ou
encore du graphisme ou I’agencement des couleurs et des formes prime sur le contenu

informatif.
4 R. Barthes et l’'image :

Le premier point d’intérét de Roland Barthes envers la photographie réside dans son
refus initial d’en proposer une interprétation immédiate. Dans Mythologies (1957), il aborde
I’image a travers une lecture sociale, en s’appuyant sur des exemples comme les portraits
politiques, les photos de presse ou encore les images exposées publiquement. A cette époque,
influencée par Saussure, Barthes pense qu’en traitant les représentations collectives comme
des systemes de signes, il est possible de dépasser la critique morale pour dévoiler les
mécanismes idéologiques qui transforment la culture bourgeoise en une forme de nature
universelle.

«Je venais de lire Saussure et j'en tirai la conviction qu’en traitant les
«Représentations collectives » comme des systémes de signes on pouvait espérer sortir de la
dénonciation pieuse et rendre compte en détail de la mystification qui transforme la culture
petite bourgeoise en nature universelle ». (Barthes, Mythologies, 1957)

» La critique idéologique du langage visuel :

Barthes entreprend une double démarche : il développe une critique idéologique du
langage de la culture de masse, tout en amorcant une véritable analyse sémiologique de ce
langage. En ¢tudiant la maniére dont le social s’exprime par le langage, il montre que celui-ci
fonctionne comme un systeme de signes qu’il est possible de décrypter. C’est dans ce cadre
qu’il commence a théoriser la photographie comme un message, non pas neutre, mais porteur
de significations construites.

> Le message photographique et le paradoxe de I’image :

Dans les articles « Le message photographique » (1961) et « Rhétorique de I’image »
(1964), Barthes développe sa théorie sémiologique de I’'image. Il y affirme que la
photographie, notamment celle de presse, constitue un message sans code, c’est-a-dire qu’elle
semble transmettre directement la réalité. Ce message est qualifié de continu, car il ne repose
pas sur une segmentation linguistique. Cependant, Barthes identifie une coexistence entre
deux types de messages : un message dénoté (sans code) et un message connoté (cod¢), ce

qu’il nomme le paradoxe photographique.

<



Chapitre II : La théorie de I’image

4-1 Vers une image entre dénotation brute et subjectivité affective :

Dans certains cas particuliers, comme celui de la photo-choc, I’image photographique
semble se limiter a la dénotation pure. Barthes affirme que « la photo-choc est par structure
insignifiante : aucune valeur, aucun savoir, a la limite aucune catégorisation verbale ne
peuvent avoir prise sur le proces institutionnel de la signification » (Roland, 1961, pp. 128-
138) .Elle agit donc de maniére brute, sans possibilité d'interprétation symbolique, et échappe
aux catégories habituelles de signification. C’est ce que I’on appelle ici une « dénotation brute
», c’est-a-dire une image qui se contente de montrer sans filtrage, sans intervention de codes
culturels ou symboliques.

A 1’opposé, Barthes explore aussi une autre forme de rapport a ’image, plus personnel
et émotionnel, que I’on peut qualifier de « subjectivité affective » : une lecture ou le regard est
nourri par les souvenirs, les émotions et I’expérience individuelle.

Dans « Rhétorique de I’image », Barthes applique une analyse sémiologique a une
publicité Panzani, ou il distingue trois niveaux de messages : le « linguistique », I’« iconique
dénoté (littéral) » et I’« iconique connoté (symbolique) ». Il explique que « la rhétorique de
l'image est constituée de l'ensemble des signifiants de connotation » et que la dénotation
iconique « naturalise le systéme du message iconique connoté », rendant ainsi le sens culturel
implicite plus crédible.

Plus tard, dans « Roland Barthes par Roland Barthes » (1975), il amorce une approche
plus intime de I’image en présentant des photographies tirées de son album familial : « Voici
pour commencer quelques images : elles sont la part de plaisir que l'auteur s'offre a lui-
méme» (Barthes, Roland Barthes par Roland Barthes( Ecrivains de toujours), 1975, p. 5). Ce
basculement vers une lecture subjective se poursuit dans Le troisieme sens (1970), ou Barthes
propose des « notes de recherches sur quelques photogrammes de S.M. Eisenstein »,
marquant un tournant vers une sensibilité plus affective, éloignée du démontage sémiologique

strict de ses débuts.

4-2 Les deux niveaux de sens : dénotation et connotation :
Barthes distingue deux niveaux de lecture dans toute image :
o L’image dénotée : est une représentation directe des objets, dépourvue d’implicite.
Elle correspond a ce que Jean-Michel Adam appelle « [’état adamique de l'image »
(Michel & Marc, 2011, p. 178), c’est-a-dire une image qui dit simplement ce qu’elle

montre. Elle donne I’impression d’une réalité brute, sans médiation.




Chapitre II : La théorie de I’image

e L’image connotée : apparait lorsque des significations secondaires, culturelles ou
symboliques, viennent s’ajouter. Ces significations dépendent des codes partagés au
sein d’une société. Chaque spectateur mobilise son propre lexique culturel pour

interpréter 1’image au-dela de sa simple apparence.
5 L’image selon Martine Joly :

La définition introduit par Martine Joly sur I’image : « [/’image cest le signe iconique
qui met en ceuvre une ressemblance qualitative entre le signifiant et le référent. Elle imite, ou
reprend, un certain nombre de qualité de l’objet : forme, proportions, couleurs, texture, etc.
Ces exemples concernent essentiellement [’'image visuelle » (Joly, 2002, p. 36).

Martine Joly, met en avant le fait que ’image fonctionne comme un signe au sein d’un
systtme de communication. Sa signification ne découle pas uniquement de sa matérialité,
mais aussi du lien analogique qu’elle entretient avec ce qu’elle représente. Son interprétation
repose sur un processus d’induction et d’association, qui varie selon le contexte et le regard

collectif.

L’approche sémiologique appliquée a I’image consiste alors a repérer et analyser les
différents signes visuels en interaction les uns avec les autres. L’objectif est d’établir des liens
entre les éléments visuels et les conventions de lecture propres a un groupe, afin de mieux
cerner comment 1’image produit du sens et comment elle peut étre interprétée de maniere
cohérente par différents spectateurs.

« L’analyse sémiologique des messages visuels (ou la sémiotique appliquée a l’image)
consiste donc a repérer les différents types de signes mis en jeu et a déduire, a partir de leur
organisation réciproque, une interprétation globale acceptable par un groupe d’observateurs
donné. En effet, ’analyse sémiologique ne peut concerner uniquement [’interprétation
individuelle, mais doit prendre en compte la part collectivement acceptable du message

visuel. » (Joly, 2002, p. 131)

5-1 Les catégories de signes selon Martine Joly :

Martine Joly, en étudiant 1’image sous I’angle de la sémiotique, a établi une
classification des signes visuels d’une image en trois grandes catégories distinctes. Cette
approche permet d’analyser comment une image communique du sens a travers ses
différentes composantes :

e Les signes iconiques :




Chapitre II : La théorie de I’image

Ils reposent sur une ressemblance avec la réalité et sont directement reconnaissables .11
s’agit d’éléments figuratifs comme (les photographies, les dessins ou les peintures réalistes).

Leur signification découle principalement de I’analogie entre I’image et 1’objet représenté.

o Les signes plastiques :

IIs englobant les caractéristiques formelles de 1’image, telles que (les formes, les
couleurs, les textures, les lignes, les contrastes et la composition) . Ces éléments ne renvoient
pas forcément a une réalit¢ identifiable, mais participent a la construction du message en

influengant la perception et I’émotion du spectateur.

e Les signes linguistiques :

Ces signes correspondent aux éléments textuels présents dans I’image comme (les
titres , les légendes , les slogans ou encore les dialogues dans une bonde dessinée) , qui

orientent ou complétent son interprétation .

5-2 Les types d’images :
o L’image séquentielle :

L’image séquentielle repose sur une succession d’images qui crée une continuité
temporelle et guide le spectateur dans une lecture linéaire. Chaque image dépend des
précédentes et des suivantes pour construire un récit cohérent.

Ce type d’image est présent dans la bande dessinée, le cinéma et I’animation. Il permet de
structurer une histoire en jouant sur le montage, le cadrage et les transitions entre les scénes.
o L’image non séquentielle (ou fixe) :

Contrairement a 1’image séquentielle, I’image fixe se donne a voir en un seul regard,
sans nécessité d’un déroulement chronologique. Elle est indépendante et ne dépend d’aucune
autre image pour €tre comprise.

La signification de I’'image fixe repose sur des éléments visuels tels que la couleur, la lumiere,
la perspective et la mise en scéne. On la retrouve dans les photographies, peintures, affiches et
publicités statiques, ou la composition est essentielle pour capter 1’attention et transmettre un
message.
o L’image fixe comme signe sémiologique :
L’image fixe est polysémique, ce qui signifie qu’elle peut étre interprétée de différentes

facons selon le contexte, la culture et le regard du spectateur. Une méme image peut donc




Chapitre II : La théorie de I’image

évoquer plusieurs significations en fonction des références de celui qui I’observe. Elle repose
sur des codes plastiques (couleurs, formes, composition) et des codes iconiques (¢léments
reconnaissables liés a une culture), mais aussi sur des codes symboliques qui renforcent son
pouvoir expressif. L’interaction entre ces différents codes participe a la construction du sens
et conditionne la perception du message. L’image fonctionne comme un signe entretient un
lien avec la réalité extérieure tout en étant une construction matérielle et signifiante. Son
interprétation évolue en fonction du contexte et des références culturelles, ce qui lui confére

une dimension autonome dans son rapport au référent.

Signes iconiques Signes plastiques
\ 4 A 4
La pose du mode¢le Le support
La disposition des Le cadre
¢léments
figuratifs
v
Le cadrage
y
Angle de prise de
vue
Les couleurs

(ACHOUR, (2008-2009), p. 79)

6 Le signe vestimentaire :

Le vétement est un miroir de la psychologie de I’individu, traduisant ses émotions, sa
confiance en soi, sa personnalité et sa relation avec son environnement social. Le style
vestimentaire renvoie a plusieurs dimensions, allant de 1’identité individuelle a I’expression
sociale et culturelle, ainsi que les interactions avec autrui ; par exemples (des couleurs vives
traduisent souvent une humeur joyeuse, tandis que des tons sombres peuvent refléter une

tristesse ou une discrétion recherchée).




Chapitre II : La théorie de I’image

Le vétement a fait I’objet de nombreuses ¢tudes dans des disciplines telles que la
sémiologie/sémiotique, I’anthropologie, la sociologie et 1’histoire, offrant des analyses variées
portées par des chercheurs de référence :

- Roland Barthes : Systéme de la mode (1967) : Il analyse le vétement comme un
systéme de signes et explore comment la mode construit du sens.

- Umberto Eco: La guerre du faux (1985) : Il traite du vétement comme un code
sémiotique qui varie selon les contextes culturels et historiques.

- Georg Simmel : La mode (1905) : Il explique comment le vétement sert a la fois a
I’individualisation et a 1’appartenance sociale.

- Pierre Bourdieu : La distinction (1979) : Il analyse comment I’habillement est un
marqueur de classe sociale.

- Erving Goffman : La mise en scéne de la vie quotidienne (1956) : Il explore le
vétement comme un ¢lément de la présentation de soi dans I’interaction sociale.

- Daniel Roche : La culture des apparences (1989) : Il retrace I’histoire du vétement et
son role dans les sociétés européennes.

- Frangoise Piponnier et Perrine Mane : Se vétir au Moyen Age (1995) : Une étude sur

I’évolution du costume a travers 1 histoire.

6-1 Vétement : habillement / costume :

Dans une approche sémiotique, le vétement est bien plus qu’un simple habit
fonctionnel : il est un signe, structuré par des codes vestimentaires, qui transmet un message
et participe a un systtme de communication. L’analyse sémiotique du vétement distingue

deux niveaux d’interprétation : (le costume et ’habillement).

» Le costume :

Le costume désigne I’ensemble des normes vestimentaires établies par une société. Il
fonctionne comme un code vestimentaire collectif, définissant ce qui est acceptable ou non
selon une époque, une culture ou un contexte social donné. Le costume peut aussi se
manifester a travers des tenues professionnelles (uniformes, robes d’avocat) ou des vétements

associés a un statut social particulier (vétements de luxe, habits religieux).
» L’habillement :

L’habillement, en revanche, est 1’actualisation individuelle du costume. Il traduit la

manicre dont une personne s’approprie les normes vestimentaires imposées par la société.




Chapitre II : La théorie de I’image

Certains individus suivent ces normes a la lettre, tandis que d’autres les détournent ou les
réinterprétent pour affirmer leur singularité. Par exemple, un costume-cravate peut étre porté
de maniére stricte dans un cadre professionnel ou associ¢ a des accessoires originaux pour
exprimer une touche personnelle. L’habillement devient ainsi un moyen d’affirmation de soi,

de créativité et parfois méme de revendication sociale.

Roland Barthes et Umberto Eco ont approfondi 1’analyse du vétement par ce que c’est
I’objet de leurs études, selon eux le vétement est un systéme de signes porteur de sens .
Barthes, le considére comme un langage structuré par des codes culturels et sociaux, ou
chaque ¢lément (matiere, coupe, couleur) participe a la construction du sens , il distingue le
vétement réel (celui qui est porté), le vétement représenté (dans les magazines, les publicités)
et le vétement écrit (les descriptions de mode). De son coté , Umberto Eco , 1’étudie comme
un moyen de communication en montrant qu’il ne communique pas un seul message, mais
une pluralité¢ d’interprétations, dépendant du contexte et de la perception du spectateur . Tous
deux montrent que le vétement dépasse sa fonction utilitaire pour devenir un élément clé de

I’identité et de la culture.

6-2 Le code vestimentaire :

Tout vétement posséde des caractéristiques uniques qui le distinguent des autres.
Chaque ¢lément qui le compose ; que ce soit la couleur, la forme, la matiére, les motifs ou les
accessoires constitue un code vestimentaire porteur un sens implicite. Ce code n’est pas
universel ; sa signification varie selon le contexte social, historique et culturel dans lequel il
est interpréte.

Les codes vestimentaires sont dynamiques et contextuels, ce qui les rend parfois difficiles
a détailler. Pour les comprendre, il faut analyser non seulement les éléments visuels du
vétement, mais ils nécessitent une analyse approfondie pour saisir leur véritable signification

dans leur contexte.

a. La qualité (matiére) : Le choix de la matiere joue un role essentiel dans I’image du
vétement. Certaines matieres comme la soie et le velours évoquent le luxe et le
raffinement, tandis que le coton et le lin sont associés au confort et a la simplicité.
D’autres, comme la laine ou le cuir, renvoient a des usages spécifiques liés aux saisons
ou aux traditions culturelles.

b. La forme : La coupe d’un vétement influence la maniere dont il est percu. Une tenue

ample peut suggérer le confort ou la pudeur, tandis qu’un vétement ajusté¢ met en




Chapitre II : La théorie de I’image

valeur la silhouette. De méme, certains détails, comme un col rond ou en V, une
ouverture frontale ou latérale, ajoutent une dimension stylistique qui peut étre
interprétée différemment selon le contexte.

La couleur : Chaque couleur porte une signification qui varie selon la culture, la
religion, 1’histoire et les conventions sociales. Certaines teintes sont traditionnellement
associées a des genres, comme le bleu pour les gargons et le rose pour les filles, bien
que ces distinctions évoluent avec le temps. Une couleur peut aussi véhiculer des
€émotions opposées : le rouge peut symboliser I’amour ou le danger, tandis que le noir
est a la fois synonyme d’¢légance et de deuil.

Le décor : Les motifs et les ornements d’un vétement renforcent son impact visuel et
symbolique. Un tissu uni exprime la sobriété, tandis qu’un motif floral évoque la
1égereté et la féminité. Les éléments décoratifs comme les boutons, les broderies ou les
ceintures ajoutent une dimension esthétique et fonctionnelle qui influence la
perception du vétement.

La taille : La coupe et la taille sont des critéres essentiels dans le choix vestimentaire.
Certains préferent des vétements ajustés pour mettre en valeur leur silhouette, tandis
que d’autres optent pour des coupes plus larges pour le confort ou pour des raisons
culturelles. La longueur (courte ou longue) peut aussi refléter des choix esthétiques ou
des normes sociales spécifiques.

La contextualité (pragmatique) : Chaque vétement est congu pour un usage précis en
fonction du statut ou de 1’événement. Un uniforme scolaire distingue un éleve, tout
comme une robe d’avocat ou une blouse médicale identifient une profession. De
méme, la tenue varie selon ’occasion : une féte, un mariage, un deuil ou une sortie
informelle imposent des styles vestimentaires différents.

La provenance et les marques : L’origine d’un vétement influence sa perception en
termes de qualit¢ et de statut social. Un habit fabriqué localement peut étre percu
comme plus authentique, tandis qu’un vétement importé d’un pays réputé pour la
mode (Europe, Turquie) peut étre considéré comme plus prestigieux. La marque joue
aussi un role clé, certaines étant associées au luxe et a I’exclusivité, tandis que d’autres

sont accessibles a un plus large public.




Chapitre II : La théorie de I’image

6-3 Comparaison et interaction entre vétement écrit et vétement image :
e Comparaison :

Dans Systéme de la mode (1967), Roland Barthes distingue le vétement écrit et le

vétement image dans son analyse sémiotique de la mode.
a. Le vétement écrit : une construction langagiere :

Le vétement écrit correspond a la manic¢re dont la mode est décrite dans les textes, que
ce soit dans les magazines, les catalogues ou les publicités. Il ne s’agit pas d’une simple
retranscription objective du vétement, mais d’un discours qui I’interpréete et lui donne du sens.

Dans cette approche, Barthes montre que le langage de la mode repose sur des codes
spécifiques. Il utilise des adjectifs subjectifs, des métaphores et des références culturelles pour
créer une image mentale du vétement. Ainsi, la mode ne se limite pas au vétement réel, elle
est aussi une narration qui le transforme en un objet de désir ou un symbole de statut social.

b. Le vétement image : une mise en scéne visuelle :

Le vétement image, quant a lui, passe par des représentations visuelles comme la
photographie, I’illustration ou le cinéma. A premiére vue, on pourrait penser qu’une image de
vétement est plus « objective » qu'un texte, puisqu’elle montre directement le vétement.
Pourtant, Barthes souligne que 1’image est aussi une construction, influencée par des choix
esthétiques et techniques.

Dans une photographie de mode, plusieurs ¢léments participent a la signification du
vétement (la pose du mannequin, I’éclairage, le cadrage, le décor, mais aussi I’expression du
modele. Un méme vétement peut sembler luxueux ou décontracté¢ en fonction du contexte
visuel dans lequel il est placé. L’image ne se contente donc pas de montrer, elle oriente aussi
la perception et la signification du vétement.

e L’interaction entre vétement écrit et vétement image :

Bien que différents, ces deux niveaux de représentation sont souvent complémentaires.
L’image attire I’attention et donne une premiere impression immédiate du vétement, tandis
que le texte vient préciser, expliciter ou méme modifier I’interprétation de cette image.

I arrive aussi que le texte impose une lecture qui n’était pas forcément évidente dans
I’image. Par exemple : prenons une photographie d’une robe noire simple, sans contexte, cette
robe peut évoquer différentes choses (1’¢légance, la sobriété, le deuil, la modernité, etc... ) tout
dépend de la perception du spectateur. Mais, si cette robe est accompagnée d’une expression «
glamour et audace », cela guide la maniére dont le spectateur va interpréter I’image. La mode
fonctionne donc a travers une interaction entre le visuel et le verbal, ou chaque médium

apporte une dimension supplémentaire a la signification du vétement.




Chapitre II : La théorie de I’image

6-4 Le vétement comme vecteur d’intégration dans un groupe de pairs :

Un groupe de pairs désigne un ensemble des individus partageant des caractéristiques
communes, telles que 1’age, les intéréts ou le statut social. Ces membres interagissent
fréquemment et influencent leurs comportements et leurs valeurs. On retrouve ces groupes
dans divers contextes : milieu scolaire, cercle amical, environnement professionnel ou
communautés en ligne. Pour affirmer leur appartenance, les membres adoptent souvent des
codes vestimentaires et des comportements similaires, renfor¢ant ainsi leur identité collective.
Le choix vestimentaire joue un role essentiel dans I’intégration au sein d’un groupe de pairs.
Selon Burgunder-Mirisola (2008), il ne s’agit pas seulement d’une question d’apparence,
mais aussi d’un marqueur d’appartenance et de partage de valeurs communes. En adoptant un
style vestimentaire spécifique, un individu affirme son appartenance a un groupe et crée une
forme d’égalité de statut entre ses membres, malgré leurs différences personnelles. Cette
uniformité vestimentaire sert ainsi de code social facilitant 1’intégration et la reconnaissance
mutuelle.

Les influences extérieures, telles que la mode et les médias, jouent un role essentiel
dans la construction des identités vestimentaires, en particulier chez les jeunes. Certains styles
vestimentaires sont souvent associés a des courants culturels ou musicaux et reflétent des
comportements, des mentalités et des valeurs spécifiques. Ces codes vestimentaires servent
ainsi de reperes sociaux permettant aux individus de s’identifier a un groupe tout en affirmant
leur singularité. Ainsi, au-dela de son aspect esthétique, I’habillement devient un moyen de
communication non verbal fondamental dans les interactions sociales et la cohésion des

groupes.

6-5 Le vétement costume ou habillement :

Roland Barthes dans son ouvrage « Systeme de la mode » , a établi une analogie entre le
systéme vestimentaire et le systéme linguistique de Ferdinade de Saussure (langage, langue ,
parole ). Il propose ainsi une correspondance entre le costume, congu comme un systéme
structuré et codifié¢ assimilable a la langue, et I’habillement, qui releéve d’un usage individuel
comparable a la parole. De cette manicre, le vétement dans son ensemble peut €tre envisageé
comme un langage, ou se croisent des normes collectives et des choix personnels.

« Les regles qui président a [’association des pieces entre elles, la parole vestimentaire
comprend tout les faits de fabrication anomique [...] (taille du vétement, degré de propreté,
d’usure, manies personnelle, association libre de pieces). [...] le costume (langue) et

[’habillement (parole), elle ne ressemble pas a celle du langage, certes [’habillement est




Chapitre II : La théorie de I’image

toujours puisé dans le costume (sauf dans le cas de [’excentricité, qui d’ailleurs a elle aussi
ses signes. » (Barthes, L'aventure sémiologique, 1985, p. 30)
a. Langue — costume : Comme la langue, le costume (ou mode vestimentaire) est un
systéme collectif structuré par des régles et des conventions partagées par une société
a un moment donné. Il constitue un code vestimentaire stable, reconnu.
b. Parole — habillement : L’habillement, en revanche, correspond a la facon dont un
individu porte et adapte un vétement dans des situations spécifiques. Il est comparable
a la parole, une actualisation personnelle des régles de la langue.
c. Vétement — langage : Le vétement, dans son ensemble, fonctionne comme un langage
en combinant des éléments structurés (costume) avec des usages individuels
(habillement). Chaque picce vestimentaire, chaque combinaison de vétements porte un

sens, de la méme maniere que les mots et phrases dans une langue.

6-6 L’analyse structurale du vétement réel selon R. Barthes :

Bien que le vétement réel ne soit pas ’objet central de Systéme de la mode (1967), il
occupe une place importante dans les réflexions sémiotiques de Barthes. Plutét que de
s’attarder sur sa matérialité brute, il I’envisage comme un systéme de signes structuré selon
des regles précises. Si le vétement écrit et le vétement représenté sont ses principales
préoccupations dans cet ouvrage, ses autres travaux montrent que ’habit, en tant qu’objet
tangible, véhicule aussi du sens au sein d’une culture.

Pour étudier le vétement dans sa dimension concrete « le vétement réel » en nous
appuyant I’approche développée par Roland Barthes, qui propose une analyse structurale du
vétement. Cette analyse repose sur l’identification d’une unité minimale de signification,
appelée « vesteme » ; il s’organise selon deux types de relations : syntagmatique, qui concerne
I’assemblage des ¢éléments dans une tenue (ex. : coupe + tissu + couleur créant un style
cohérent), et paradigmatique, qui repose sur les substitutions possibles (ex. : changer un tissu
brodé par un tissu uni modifie la signification culturelle). Ces relations permettent d’analyser
comment I’habit produit du sens dans un systéme vestimentaire structuré. Il considere aussi le
vétement comme un systeme de communication régi par des codes précis, comparables a ceux
du langage. Comme nous avons cité au-dessus Barthes transpose ainsi les concepts issus de la
linguistique saussurienne (langage, langue, parole) au domaine vestimentaire qu’il divise en
trois niveaux : le vétement en tant qu’objet, le costume en tant que code et I’habillement en
tant qu’acte. Avant d’approfondir la notion de « vesteme » et son role dans la structuration du

vétement, il est essentiel de rappeler les trois fonctions traditionnelles qui lui sont attribuées :




Chapitre II : La théorie de I’image

a. Fonction de protection : Il protége le corps contre les conditions climatiques (froid,
chaleur, pluie), assure la sécurité (vétements de travail, équipements de protection) et
contribue a I’hygiéne en évitant le contact direct avec la saleté ou les microbes.

« Le vétement est a la fois une protection et une révélation » (Barthes, L'aventure
sémiologique, 1985)

b. Fonction sociale : Le vétement marque 1’appartenance a un groupe social, culturel ou
professionnel (uniformes, habits traditionnels). Il refléte aussi les normes et valeurs
d’une société comme (la pudeur, la décence, la modestie et le respect des traditions),
en imposant certains codes vestimentaires. Il peut également symboliser des valeurs
(I’autorité, 1’¢légance, la dignité ou la distinction sociale) . De plus, il signale un statut
ou un role particulier (marié, en deuil, religieux, professionnel, etc.).

c. Fonction esthétique : Au-dela de son utilité, le vétement est un moyen d’expression
de la beauté et du style personnel. Il permet de valoriser le corps, d’afficher une
identité propre et de suivre les tendances de la mode. Les couleurs, les coupes et les
motifs sont choisis en fonction de critéres esthétiques qui varient selon les époques et

les cultures.

6-7 La notion du Vesteme :

Comme nous avons mentionné, Selon Barthes le systéme vestimentaire repose sur une
organisation structuré de codes, ou chaque tenue est composée d’éléments porteurs de sens.
Ces ¢éléments du vétement peuvent étre décomposés en unités fondamentales appelées
« vestemes ».

Le terme « vesteme » est utilisé en sémiotique du vétement pour désigner 1’unité
minimale de signification dans [’habillement, a 1’image du phonéme et moneme en
linguistique car elles s’organisent selon un jeu d’oppositions et de distinctions. Il a été
introduit par Roland Barthes dans son ouvrage Systeme de la mode (1967).

Un vesteme peut étre un élément vestimentaire spécifique (comme une manche
bouffante, un col montant, une couleur précise, un motif particulier). En décomposant une
tenue en ses vestémes constitutifs, on peut ainsi mieux comprendre les choix stylistiques et les
significations culturelles qu’ils véhiculent. Il s’inscrit dans un systeéme plus large ou les

associations entre différents vestémes construisent le sens global d’un habit.




Chapitre II : La théorie de I’image

Conclusion :

La sémiotique, en tant que discipline des signes, s’attache a décrypter les éléments
visuels qui composent ’image afin d’en révéler les mécanismes de production du sens.
L’image est avant tout un signe, dont la signification ne peut émerger que dans un contexte
donné. C’est dans D’articulation de différents codes (iconiques, plastiques, symboliques et
linguistiques) que se manifeste toute la richesse interprétative de 1’image.

L’intérét de 1’approche sémiotique réside précisément dans sa capacité a dévoiler les
significations implicites, parfois invisibles a une lecture superficielle. Elle nous offre la
possibilité de lire I'image en profondeur et de dégager les dimensions culturelles et
symboliques qu’elle contient.

Dans cette perspective, nous avons restreint notre champ d'é¢tude vers 1’analyse de
I’image qui constitue notre principal support, notamment sur la théorie de I’image selon
Roland Barthes et Martine Joly. Ensuite, 1'accent a été mis sur la place du vétement dans cette
approche, en soulignant son importance en tant que systéme sémiotique porteur de
significations.

Ce chapitre a permis de situer notre objet d’étude (le costume traditionnel féminin
algérien) dans le champ plus large de I’analyse sémiotique de 1’image. Il ne prétend pas a
I’exhaustivité, car le domaine reste vaste et en constante évolution, mais il offre un cadre
théorique solide pour appréhender le rdle symbolique et culturel que véhiculent les
représentations visuelles vestimentaires dans notre corpus.

Cette réflexion prépare ainsi le terrain a 1’analyse de notre corpus visuel dont les

multiples interprétations feront 1I’objet du prochain chapitre pratique.




Chapitre 111 :
Analyse de corpus



Chapitre I1I : Analyse de corpus

Introduction :

Ce chapitre marque le passage des deux premiers chapitres théoriques a la pratique.
Apres avoir défini les notions essentielles de la sémiologie et présenté les approches
analytiques de I’image selon Roland Barthes et Martine Joly, nous appliquerons ces outils a
I’é¢tude d’un corpus visuel composé d’images de costumes traditionnels féminins algériens.

Nous commencerons par une bréve présentation des quatre costumes choisis (karakou,
robe kabyle, gandoura constantinoise et melhfa saharienne), avant de procéder a leur
description détaillée. A I’aide des démarches analytiques de Barthes et Joly, nous dégagerons
les significations culturelles, esthétiques et sociales véhiculées par ces tenues a travers

I’image.
1 La position géographique :

La position géographique de 1’Algérie a joué un rdle fondamental dans la richesse et la
diversité de sa culture, notamment en ce qui concerne le domaine vestimentaire. Située au
carrefour de plusieurs mondes (méditerranéen, africain, arabe et berbére) 1’ Algérie a toujours
¢t¢ un lieu de passage, de rencontre et d’échange entre les civilisations. Son littoral
méditerranéen a facilité les contacts avec I’Europe et le Moyen-Orient, tandis que le sud
saharien I’a ouverte sur I’ Afrique subsaharienne et les cultures touarégues.

La diversité culturelle de 1’ Algérie trouve ses racines dans les nombreuses civilisations
qui ont marqué son territoire au fil des siecles. Occupée tour a tour par les Phéniciens, les
Romains, les Vandales, les Byzantins, puis islamisée au Vlle siecle, I’ Algérie a ensuite connu
la domination ottomane du XVlIe au XIXe siécle, avant d’étre colonisée par la France en
1830. Chacune de ces périodes a laissé une empreinte culturelle, linguistique et vestimentaire
importante. Par exemple, I’influence andalouse issue de I’arrivée des réfugiés d’Espagne
apres la Reconquista est trés présente dans I’ouest algérien, notamment a Tlemcen et Oran,
tant dans la musique que dans les vétements traditionnels comme la Chedda. La colonisation
francaise, quant a elle, a transformé certaines pratiques sociales, tout en provoquant une
réaction de résistance culturelle.

Cette diversité de contacts et d’influences s’est traduite dans les tenues vestimentaires
traditionnelles, qui varient d’une région a ’autre selon les conditions climatiques, les
matériaux disponibles, les croyances locales, et les mélanges culturels. Par exemple, dans le
nord, ou le climat est doux et I’artisanat textile trés développé, on trouve des vétements

comme le Karakou d’Alger ou la Chedda de Tlemcen, richement brodés, hérités des




Chapitre I1I : Analyse de corpus

influences andalouses et ottomanes. En revanche, dans le sud désertique, les Mlahfa des
femmes sahariennes ou les habits touaregs sont congus pour affronter la chaleur et sable, tout
en portant les marques d’une culture nomade africaine profondément ancrée.

L’Algérie est un pays extrémement riche sur le plan culturel grace a la diversité de ses
populations et de ses régions. Elle abrite plusieurs groupes ethniques, dont les Arabes
majoritaires, et les Amazighs (Kabyles, Chaouis, Mozabites, Touaregs, ...), chacun avec ses
propres traditions et modes de vie. Sur le plan linguistique, 1’arabe est la langue officielle, et
la tamazight a ét¢ reconnue comme langue nationale et officielle depuis 2016, avec une
multitude de dialectes régionaux. Cette richesse se manifeste aussi dans les domaines
artistiques : la musique (chaabi, rai, kabyle, andalous, targui, melouf), la cuisine régionale, les
fétes traditionnelles comme (Yennayer, Achoura ou Mouloudd) ainsi que dans I’artisanat
(poterie, tissage, bijoux, broderie). Chaque région exprime ainsi son identité culturelle propre,
tout en participant a I’unité nationale.

Le vétement en Algérie est bien plus qu’un tissu : c’est un langage , un marqueur
d’identité, un symbole d’appartenance et un vecteur de mémoire culturelle. A travers les
siecles, les Algériens ont utilisé le costume traditionnel pour exprimer leur origine régionale,
leur statut social, leur situation familiale, mais aussi pour transmettre des valeurs esthétiques
et symboliques profondément enracinées dans la culture.

Pendant la colonisation frangaise, le port du vétement traditionnel a constitué un acte de
résistance identitaire, surtout chez les femmes qui continuaient a porter le Haik, la Blousa, ou
la M'laya pour affirmer leur attachement a leurs racines. Aprés I’indépendance, I’Etat algérien
a encouragé la valorisation des tenues traditionnelles dans un effort de construction d’une
identité nationale unifiée.

Aujourd’hui encore, le costume traditionnel garde une forte charge symbolique. Il est
porté lors des événements importants (noces, fétes religieuses, célébrations nationales) et
continue d’étre transmis de génération en génération. Il incarne non seulement I’héritage
culturel des différentes régions (Kabylie, Tlemcen, Oran, Sahara...), mais aussi une manicre
de résister a I’'uniformisation culturelle dans un monde globalisé.

Chaque tenue qu’elle soit propre a une région ou portée lors d’une occasion
particuliere, véhicule un multitude de significations a travers leurs couleurs vibrantes et leurs
motifs sophistiques . Toutefois , le choix de ces couleur ne sont pas choisis au hasard par ce
qu’elles véhiculent des significations profondes liées a des croyances , des émotions ou des
événements spécifiques , de méme les motifs portent des significations symbolique qui vont

bien au- dela de leur simple fonction décorative et selon les traditions locales , ces motifs




Chapitre I1I : Analyse de corpus

représentent de nombreuses valeurs, que nous allons découvrir au cours de I’analyse de notre

corpus.
2  Qu’est ce qu’une tradition ?:

« Une tradition désigne une pratique ou un savoir hérité du passe, répété de génération
en genération. On attribue souvent aux traditions une origine ancestrale et une stabilité de
contenu. Mais ces caractéristiques ne résistent pas a l'analyse. » (hanachi, 2013)

Une tradition est un ensemble de pratiques, de coutumes, de savoir-faire, de croyances ou de
représentations transmises de génération en génération au sein d’un groupe, d’une
communauté ou d’une société. Elle peut varier d’une région a une autre.

Elle peut prendre diverses formes : oral (comme les contes et légendes populaires),
¢crite (comme les proverbes ou récits anciens), gestuelle (comme les danses traditionnelles),
vestimentaire (comme le port du Karakou ou de la gandoura), culinaire (comme la préparation
du couscous ou de la Rechta lors des fétes), ou encore artistique (comme les chants Chaadbi ou
andalous) Cela permet de préserver le patrimoine culturel et de faire vivre la mémoire des
anceétres.

Enfin, Les traditions assurent la continuité entre le passé et le présent, elle peut évoluer

avec le temps, mais elle reste un lien vivant entre les générations.
3 Les célébrations , espaces d’expression traditionnelle :

Les fétes et événements marquants en Algérie occupent une place importante dans la vie
collective. Ils sont 1’occasion pour les femmes de mettre en valeur les traditions a travers leurs
tenues vestimentaires. Ces moments renforcent le lien avec 1’identité collective et assurent la
transmission du patrimoine culturel d’une génération a I’autre :

e Mariages :

Le mariage est I’événement par excellence ou la femme algérienne porte des costumes
traditionnels. La mariée change souvent plusieurs fois de tenue au cours de la cérémonie,
arborant des robes symbolisant différentes régions d’Algérie comme la chedda de Tlemcen, le
karakou d’Alger, la blousa oranaise ou encore la robe kabyle. Ces habits sont richement
décorés, souvent accompagnés de bijoux anciens. Les invitées portent aussi des tenues
traditionnelles selon leurs origines ou préférences, mélant tradition et élégance moderne.

o [Fétes religieuses :
A P’occasion de I’Aid el-Fitr et de ’Aid el-Adha, les femmes s’habillent avec soin,

souvent en tenues traditionnelles pour marquer la solennité des fétes. Apres la priére du matin,

X



Chapitre I1I : Analyse de corpus

lors des visites familiales, il est fréquent de voir des femmes porter des djebbas ou des tenues
brodées aux motifs typiques de leur région. Ces vétements reflétent le respect de la tradition,
tout en exprimant un sens de la féte et de la convivialité.

e Mouloud Ennabawi :

La féte du Maouloud, célébrant la naissance du Prophéte Mohammed, est 1’occasion
de veillées religieuses, de chants et de rassemblements familiaux. Dans certaines villes
comme Constantine, Biskra ou Tlemcen, les femmes portent leurs plus beaux habits
traditionnels. Les costumes sont portés non seulement pour leur beauté, mais aussi pour leur
valeur symbolique et spirituelle.

e Yennayer :

Depuis le 12 janvier 2018, Yennayer est inscrit au calendrier national comme journée
de congé rémunérée, a la suite d'une décision officielle des autorités algériennes . D’apres
Amar Negadi « La premiere fois que fut publié et diffusé un calendrier amazigh, ce fut en
2930, c’est-a-dire en 1980, par [’association Tediut n’Aghrif Amazigh (Union du Peuple
Amazigh —UPA-), que j’ai ’honneur d’avoir fondée, dirigée, et donc je suis l’initiateur de ce
fameux calendrier.» (Jacquemart-Bouaoudia, 2015)

Le Nouvel An berbére, connu sous le nom de « Yennayer », célébré le (12 janvier ),
est particulierement fété dans les régions amazighes comme la Kabylie, les Aurés ou le Mzab.
Les femmes en profitent pour mettre en valeur leurs tenues traditionnelles régionales : robes
kabyles colorées, tenues chaouies ornées de perles, vétements mozabites sobres mais €élégants.
Ces tenues sont souvent complétées par des bijoux en argent, des fibules (tabzimt), des
foulards brodés et d'autres accessoires typiques. Ce moment est aussi marqué par des chants,
des repas et des danses folkloriques.

o Fétes locales et festivals :

Lors de fétes régionales (les festivals culturels , journées du patrimoine ou les
expositions artisanales ) , sont également des contextes ou les costumes traditionnels sont mis
a I’honneur.. Les femmes participent a des défilés ou des spectacles habillées en tenues
représentatives de leur culture. Ces événements sont souvent organis€és pour préserver et
valoriser le patrimoine immatériel algérien, et permettent aux jeunes générations de
redécouvrir les vétements anciens et leurs symboliques.

e Cérémonies familiales :
Les fiancailles, les circoncisions, les baptémes ou encore le retour du pelerinage

« Hadj »; sont aussi des moments ou les femmes portent des habits traditionnels. Ces




Chapitre I1I : Analyse de corpus

cérémonies sont marquées par une ambiance festive, et les femmes rivalisent d’élégance avec
des vétements en velours, soie ou satin, brodés de fil d’or ou d’argent, selon la tradition

familiale ou régionale.
4 Les couleurs/les formes : signification et perception :

Les couleurs sont des impressions visuelles générées par la lumiére réfléchie ou émise
par les objets. Elles résultent de I’interprétation des ondes lumineuses captées par 1’ceil et
traitées par le cerveau. Chaque couleur correspond a une longueur d’onde spécifique dans le
spectre visible. On les retrouvent partout autour de nous, elles apparaissent aussi bien dans les
¢léments naturels comme le ciel, les fleurs, les pierres ou les animaux, que dans les créations
humaines (objets fabriqués), tels que les vétements, les décorations, les ceuvres d’art et les
supports visuels.

Dans le domaine des sciences humaines et de la sémiotique, les couleurs vont au-dela
de leur simple aspect physique pour devenir des signes culturels puissants, porteur de
significations variables selon les cultures, les contextes sociaux, religieux ou historiques. Une
couleur peut symboliser une émotion (comme le rouge pour la passion ou la colére), une
valeur (comme la pureté liée au blanc) ou encore un statut social (le doré peut indiquer la
richesse ou la noblesse).

Dans le domaine du vétement traditionnel, les couleurs ne sont jamais neutres. Elles
jouent un réle essentiel dans la construction du sens visuel et sont des instruments de
communication non verbale, particuliecrement dans les costumes liés aux rituels ou aux

événements festifs.

4.1 Symbolique des couleurs :

ROUGE

Amour, passion, chalcur, scxualité,
BRUN ardeur. triomphe, interdiction. ORANGE
Solidité, naturel, courage, action, danger Joie, créativité,
confort, masculin, communication, dynamisme,
neutralité optimisme, énergie

BLANG
Pureté, froid,

Luxe, prestige, puissance,
douceur, propreté

cupidité, glamour, éclat

NOIR

Haut de gamme,
rigueur, mysteére,
élégance, tristesse

Gaieté, joie, chaleur, égo,
puissance, connaissance,
amitié, soleil

ROSE

Enfance, féminité,
tendresse, bonheur,
sentimental

VERT

Nature, espérance, repos,
jeunesse, bio, écologie,
renouveau, croissance

VIOLET TURQUOISE
Imaginaire, délicatesse, Fraicheur, fluidité,
paix, amitié, méditation, pureté, légéreté,
spiritualité aquatique

BLEU

Réve, fidélité, sérénité, vérité,

loyauté, fraicheur, eau, ciel, bien-étre

Figure 1 signification des couleurs




Chapitre I1I : Analyse de corpus

Noir

Bleu

funérailles.

Couleur Occident Asie/Monde Oriental Autres régions
. (Chine, Japon, Corée) : .
t . ’ A Maghreb : 1 1
purete, deuil, mort, fantomes. Il est aghreb : le deuil,
Blanc mariage . notamment chez les
. souvent porte aux A 4
paix femmes agées ou veuves.

deuil, élégance, sérieux.
C’est la couleur des
costumes formels

Japon : mystere, noblesse,
expérience, honneur

Afrique de I’Ouest :
puissance, maturité,
spiritualité.

passion, amour,
colére, danger.

Chine : chance, bonheur,
prospérité (tres utilisé dans
les mariages).

Inde : mariage, fertilité,
prospérité.

Afrique du Sud : deuil
(le rouge peut
représenter le sang
verse).

calme, sérieux,
confiance (souvent
utilisé dans les
uniformes et les logos).

Iran : spiritualité, protection.

Grece antique : utilisé
contre le mauvais ceil.
Amérique du Sud
(certains peuples
autochtones) : mort.

Vert

nature, jeunesse, espoir,
parfois la jalousie.

Islam (pays musulmans) :
sacré, paradis, paix.
Chine : infidélité (un
homme qui porte un
chapeau vert signifie que sa
femme le trompe).

chance (couleur
nationale avec le trefle).

Jaune

joie, lumiére, parfois
trahison (comme le
jaune de Judas).

Chine impériale : couleur
réservée a I’empereur,
prestige.

Inde : connaissance,
sagesse, sainteté (treés lié
aux cérémonies religieuses).

Egypte ancienne :
immortalité, or et
éternité.

Orange

énergie, créativite,
jeunesse, chaleur.

Hindouisme / Inde : trés
sacrée couleur des moines
(safran)

Asie de I’Est : un dérivé de
I’or, associée a la prospérité.

Pays-Bas : couleur
nationale (famille royale
d’Orange-Nassau)

Rose

Amour tendre, féminité,
douceur, enfance.

jeunesse, innocence, mais
aussi sensualité.
Corée du Sud : romantisme,
mais aussi amitié.
Inde : hospitalité

terre, stabilité,
simplicité, tristesse

Asie : pergu comme une
couleur austére ou pauvre.

Amérique Latine : tres
lié a la nature, au monde
rural.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

Afrique : la terre
nourriciére,
I’ancestralité.

Mode internationale :
. ., . . slégance minimalist
. neutralité, modernité, Chine : humilité, modestie, clegance ] alste
Gris . . , (tres utilisé en design et
tristesse, vieillesse pauvreté.
haute couture).
prestige, richesse,
ir divin ou royal. . . o Afri I’ t:
Doré pouvo ‘d vinou roya Bouddhisme : illumination rrique de I"Oues
Religion : lumiére .. . utilisé dans les parures
(Or) . R spirituelle, perfection. \ -
divine (dans les icones, royales, tres valorisé.
auréoles).
Islam / monde arabe :
modernité, technologie, associé a la pureté, a la
Argenté || prestige plus discret que beauté lunaire
I’or Asie : la clarté, la fluidité
(I’eau ou la brume).

noblesse, luxe,
mysticisme, parfois
de.ul.l Thailande : couleur du deuil Brésil ,: gs§001ee ala
Catholicisme : mort, évitée dans les
pénitence, souffrance pour les veuves. fétes.
(utilisée pendant le

caréme).

Tableau 1 Variations symboliques des couleurs dans le monde

Dans une perspective sémiotique, nous avons propos€¢ un tableau comparatif des
principales significations symboliques associées aux couleurs a travers différentes cultures.
Ce tableau vise a illustrer la manieére dont chaque société attribue un sens particulier aux
couleurs, les transformant en signes porteurs de valeurs sociales ou spirituelles. Cette
approche permet de mieux comprendre les codes chromatiques qui traversent les pratiques

vestimentaires et rituelles, en particulier dans les contextes traditionnels.

4.2 Symbolique des formes :

Les formes Symbolique

Infini, éternité, unité, perfection
Cercle Symbole de ciel, cycle de la vie, du divin dans beaucoup de cultures
En Afrique, il est associé a la communauté et aux cycles des saisons

Les ¢éléments (eau, feu, air, terre).
Equilibre, stabilité (quand il repose sur sa base) .Dynamisme, mouvement
(quand il est inversé).
Le masculin (pointe en haut) ou le féminin (pointe en bas).

Triangle




Chapitre I1I : Analyse de corpus

En Afrique, il symbolise la famille ou la fécondité.

Stabilité, ordre, rigueur, matérialité.
Carré Symbole de la terre, du monde physique, du cadre de vie humain.
Dans l'art africain traditionnel, évoque la maison, la structure familiale

Féminité, fécondité, passage (notamment chez les peuples berberes).

Losange o . A . .
Souvent utilisé pour décorer des vétements, des poteries, des tapis
. Evolution, croissance, voyage spirituel.
Spirale . ) .
Mouvement de la vie, du temps, de 1’énergie.
la paix, Le calme, la douceur
Rond papx, Le ’
renvoile aux temps.
Etoile Lumiére, savoir, pouvoir spirituel, guidance

Tableau 2 Symbolique des formes
5 Méthodes d’analyse :

Dans le cadre de ce travail, nous adoptons une démarche sémiotique pour analyser un
corpus visuel composé de quatre costumes traditionnels féminins algériens : ( le karakou, la
robe kabyle, la gandoura constantinoise et la melhfa saharienne). Chaque image fera 1’objet
d’une présentation générale afin de contextualiser la tenue représentée, avant de passer a une
lecture sémiotique fondée sur ’approche de Roland Barthes. Nous distinguerons ainsi les
différents niveaux de lecture de I’image : le message dénoté (ce qui est montré
objectivement), le message connoté (les significations culturelles, sociales ou symboliques).

L’analyse tiendra également compte des €léments plastiques, iconiques et symboliques
selon la typologie des signes visuels mobilisée par Martine Joly, afin d’interroger la maniére
dont les formes, les couleurs et les motifs participent a la construction du sens et véhiculent

des représentations identitaires et culturelles dans le contexte vestimentaire traditionnel.

6 Le costume algérois (karakou) :

6.1 Etymologie :

Le mot « Karakou » (ou « Krakou » selon les transcriptions orales) tire son origine
probable du mot turc « Karakol », qui signifie « manteau court » ou « veste courte » portée a
la cour ottomane. Ce terme aurait ét¢ progressivement adapté dans le contexte algérien,
notamment a Alger, durant la période de la Régence ottomane (1518-1830), ou les influences

vestimentaires venues d’Istanbul se sont mélées aux traditions locales. L’étymologie du mot

-



Chapitre I1I : Analyse de corpus

illustre ainsi un processus de métissage entre les influences orientales ottomanes et les savoir-
faire maghrébins.

> Le karakou algérois : un symbole de raffinement et d’histoire
Le Karakou est I'un des costumes traditionnels féminins les plus emblématiques

d’Algérie, en particulier de la ville d’Alger. Il incarne a la fois le patrimoine vestimentaire
citadin, le luxe artisanal, et la transmission intergénérationnelle d’un savoir-faire minutieux.
Porté principalement lors des mariages et des grandes occasions, il est aujourd’hui reconnu
comme une piece maitresse de 1’identité vestimentaire algérienne.

» Origines historiques et influences culturelles
Le karakou est I’héritier direct d’un ancien vétement citadin appelé la « Ghlila », porté

des I’époque ottomane dans les grandes villes d’Algérie. Cette Ghlila, déja faite de velours et
brodée de fil d’or, a progressivement évolué pour adopter une coupe plus ajustée et des détails
plus sophistiqués, donnant naissance au Karakou au XIXe siécle. Ce dernier reflete les
influences croisées de plusieurs cultures : ottomane, andalouse, arabe, berbére et méme
européenne a travers les coupes modernisées introduites durant la période coloniale.

» Une composition riche de sens :

e Le karakou : se distingue par deux éléments principaux :

e La veste en velours : courte, cintrée a la taille, avec des manches longues. Elle est
richement brodée a la main a 1’aide de techniques traditionnelles appelées « Fetla » (fil
torsadé) ou « Majboud » (fil tendu), souvent en fil doré ou argenté. Les motifs peuvent
représenter des formes florales, géométriques ou symboliques (étoiles, palmettes,
entrelacs), hérités de I’art islamique.

e Le seroual : il en existe plusieurs formes, mais les plus courants sont :

Figure 2 Srwel Shelka




Chapitre I1I : Analyse de corpus

e Le Seroual Shelka : droit avec des fentes latérales brodées.

Figure 3 Srwel mdouer

e Le Seroual L’amdouer : plus ample, bouffant, resserré aux chevilles.
L’ensemble peut étre complété par des accessoires traditionnels comme le foulard
« Maharmet Lftoul » , des ceintures tissées ou brodées, et des bijoux en or typiquement
algérois « Khit errouh, tazerzit, etc. ».

> Entre tradition et modernité :

Longtemps réservé aux grandes occasions comme les mariages ou les fétes religieuses, le
karakou n’est pas qu’un vétement de parade : il incarne la fierté d’une appartenance, celle des
femmes algéroises a une culture a la fois noble et populaire. Chaque broderie, chaque couleur,
chaque motif raconte une histoire parfois intime, parfois collective.

Aujourd’hui, le karakou connait une nouvelle vie grace aux stylistes algériens qui
revisitent ses lignes avec audace. Il entre dans les défilés, s’associe a d’autres maticres, se
réinvente sans jamais trahir son essence. Certains créateurs le transforment en robe de soirée,
d’autres y ajoutent des détails contemporains, montrant que 1’héritage peut évoluer sans se

perdre.

3



Chapitre I1I : Analyse de corpus

6.2 Application du modele sémiotique barthésien a I’image d’un karakou :

Figure 4 le karakou algérois

Dans cette image, nous analysons un costume traditionnel algérien : le karakou. Nous
commengons par une analyse sémiotique selon Roland Barthes, en identifiant deux niveaux de
signification : le message iconique non codé (dénotatif) et le message iconique codé
(connotatif).

> Le message iconique non codé (dénotatif ) :

La femme représentée sur I’image est assise , portant un karakou noir en velours. La
veste est cintrée au niveau de la poitrine et elle est un peu évasée en bas , avec une ouverture
en V au niveau du col bordé en fils d’or en technique du « Fetla ou Madjboud » , entiérement
boutonnée. Les broderies dorées ornent toute la veste, notamment les manches qui sont
longues, droites et ajustées, épousant les bras et soulignées par des arabesques symétriques
{Quand on dit "symétriques", cela veut dire que les motifs sont organisés de facon équilibrée
de part et d’autre du tissu (comme un effet miroir)}.

Elle est coiffée d’un voile satiné doré (Mahrmet El ftoul ) posé a I’arricre de la téte et
tombant souplement sur les épaules. Le pan du voile qu’elle tient, est orné de longs fils dorés
brillants, semblables a des cheveux.

La jupe (le Srouel) est longue taille haute, est confectionnée dans une étoffe satinée
dorée, parfaitement assortie au voile. Elle est ajustée aux hanches, ce qui souligne la

silhouette, avec des fentes latérales, créant un bel équilibre avec la veste.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

Coté accessoires, la femme porte des bijoux traditionnels algériens (toute en dorée): une
chaine frontale descendant au centre du front( Khyet errouh) .un collier massif et un bracelet
assorti a son poignet.

» Le message iconique codé (connotatif) :

L’image évoque plusieurs connotations :

e (élébration et tradition : Le karakou est un habit typiquement porté pour des mariages
ou des fétes. Il évoque le respect des coutumes algériennes, plus précisément
algéroises.

e Noblesse et féminité : L’association du noir profond au doré scintillant ne renvoie pas
uniquement a I’élégance : elle évoque un registre de prestige, historiquement lié¢ a la
haute société algérienne. Le choix de ces couleurs et des maticres (velours, satin,
broderie au fil d’or) connotent la beauté féminine dans une esthétique raffinée,
codifiée.

e Héritage culturel : Héritage culturel : La richesse des broderies, les bijoux traditionnels
(chaine frontale, collier massif, bracelet) , et le voile ( mahrmet el-ftoul) sont autant de
marqueurs d’un patrimoine transmis. Parmi ces éléments, les arabesques brodées,
présentes sur I’ensemble de la veste , jouent un rdle significatif. Ces motifs décoratifs,
fréquents dans 1’art islamique et oriental , ne sont pas de simples ornements : ils
renvoient a une continuité historique et artistique , traduisent un savoir-faire ancestral
. Une arabesque est un dessin fluide, souvent en forme de spirale ou d’entrelacs, qui
imite des formes végétales telles que (des feuilles, des fleurs stylisées ou des tiges ).
Leur présence sur le costume inscrit celui-ci dans une tradition ornementale
millénaire.

e Rodle social de la femme : La mise en scene, la pose soignée, la délicatesse du geste , le
regard calme évoquent une féminité maitrisée et idéalisée , codée selon des normes
traditionnelles : pudeur, grace et distinction, souvent attendues dans la préparation
symbolique de la femme au rdle d’épouse..

e Rituel de passage : L’ensemble de la mise en scéne (costume, bijoux, posture, décor
neutre ) peut se lire comme une iconographie du passage. La femme représentée est
mise en valeur & un moment charniére de sa vie : celui ou elle s’appréte a entrer dans
un nouveau role social, généralement celui d’épouse, marquant ainsi une transition

valorisée par la communauté ( le mariage ).




Chapitre I1I : Analyse de corpus

6.3
>

Analyse sémiotique du Karakou selon Martine Joly :
Les signes iconiques :

Les signes iconiques renvoient aux ¢éléments visuellement identifiables dans I’image,

qui peuvent étre reconnus sans avoir besoin de connaissances culturelles spécifiques :

>

Une femme porte un costume traditionnel algérien appelé Karakou.

La veste est coutre, en velours, ajustée au niveau de la poitrine, avec une coupe
cintrée, tout en gardant de ’aisance au niveau des hanches.

Les manches sont longues, bien ajustées, ornées de broderies dorées jusqu’aux
poignets, avec une coupe droite qui suit la ligne du bras.

La jupe dorée en tissu satiné est longue, fluide et moulante au niveau des hanches et
des jambes avec des fentes latérales.

Les broderies couvrent I’ensemble de la veste : col, buste, manches et bas de la veste,
avec des motifs floraux et végétaux stylisés.

Un voile posé sur la téte en satin, placée aux cheveux avec des fils dorés descendants.
Accessoires : les bijoux traditionnels en or (chaine frontale, un grand collier, un
bracelet).

Les signes plastiques :

Les signes plastiques concernent les éléments visuels formels : couleurs, maticres, lignes,

contrastes et composition.

Couleurs :

Noir (veste).

Dor¢ (broderies, jupe, voile, accessoires).

Légers reflets brillants liés aux matieres.

Matiéres :

Velours (veste).

Satin (jupe et voile).

Meétal doré (bijoux).

Lignes et formes :

Lignes courbes et sinueuses : visibles dans les motifs de broderie floraux et végétaux.
Lignes droites : dans la coupe des manches, de la jupe et de la veste.
Formes ajustées : au niveau du buste, des manches et des hanches.
Formes fluides : dans le tomb¢ de la jupe et du voile.

Ornementation dense : broderies couvrant toute la surface visible de la veste.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

Des motifs arabesques imitent des formes végétales telles que (des feuilles, des fleurs
stylisées ou des tiges.

Organisation spatiale :

Répartition équilibrée des broderies sur la veste (col, manches, bas).

Association de textures contrastées (velours sombre et mat / satin lumineux brillant).
Coordination chromatique entre les ¢léments du costume et les accessoires.

Les signes symboliques

Les signes symboliques nécessitent une interprétation fondée sur des codes culturels,
sociaux ou historiques :

Le karakou symbolise la tradition algéroise, mais aussi une forme d’héritage transmis
entre femmes. Il traduit une certaine fierté identitaire liée a la mémoire vestimentaire.
Les arabesques brodées sur 1’étoffe, murmurent I’écho d’un art ancien (I’art
islamique). Elles expriment une tradition ornementale qui valorise la beauté, la
symétrie et la minutie, inscrites dans les codes visuels de la culture islamique.

Le voile (Mahrmet El-Ftoul) avec ses longs fils dorés brillants, lorsqu’il est porté,
c’est donc affirmer une appartenance culturelle, mais aussi rendre hommage a la
créativité des femmes artisanes, qui ont su faire de ce tissu un objet précieux , ce voile
sert également a magnifier la tenue de la mariée ou I’invitée tout en soulignant pudeur
, féminité et une certaine séduction discréte.

Les bijoux traditionnels symbolisent la valeur de la femme dans le cadre du mariage,
la dot, et la transmission familiale, ils reflétent aussi I’amour et le respect de 1’époux
envers sa femme. Parfois, elle informe la société sur son statut , indiquant si elle est
une fille , une dame , une maman peut étre méme le nombre et le genre de ses enfants.
Ainsi, les bijoux portés( par leur quantité et leur qualité ) permettent souvent de
déduire I’appartenance sociale de la femme, révélant si elle est issue d’un milieu aisé
ou plutét modeste.

Khit Rouh(le Fil de I'Ame): Un collier hautement symbolique pour la femme
algérienne, autrefois porté par les plus modestes, est aujourd’hui devenu l'un des
bijoux les plus précieux. Sa forme et sa composition varient selon le statut marital de
celle qui le porte :

Chez les jeunes filles célibataires, le collier ne comporte qu'une seule goutte (motif),

tandis que chez les femmes mariées, il en compte trois.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

e La sceéne globale peut étre lue comme un rite de passage, représentant une jeune

femme entrant dans une nouvelle étape de vie : le mariage.

7 Le costume constantinois (Fergani) :

7.1 Etymologie :

L’étymologie du terme « Fergani » provient du mot « Ferghana », une région
historique située en Asie centrale (aujourd’hui entre 1’Ouzbékistan, le Tadjikistan et le
Kirghizistan), cette région était réputée pour la qualité exceptionnelle de ses soieries. Ce lien
toponymique évoque les échanges commerciaux et culturels qui ont marqué la Route de la
soie, par laquelle les tissus luxueux et les techniques artisanales ont atteint le Maghreb. Ainsi,
le nom méme de cette tenue conserve la trace d’un échange interculturel ancien.

» Historique et origine de la gandoura constantinoise (El Fergani) :

La « Gandoura constantinoise », également appelée aujourd’hui « Gandoura Fergani »
est un costume traditionnel originaire de la ville millénaire de Constantine au nord-est de
I’Algérie. Bien qu'elle soit également portée a Annaba (anciennement Bone) et a Tlemcen,
c’est a Constantine que cette robe trouve ses racines les plus profondes, en lien avec un
quartier historique portant le nom de « El Fergani », auquel elle doit son appellation actuelle.

Ce nom est aussi pour rendre hommage au célebre chanteur de Maalouf « Mohamed
Tahar Fergani » figure culturelle emblématique de la ville.

A l'origine, la gandoura était une tenue quotidienne portée par les femmes issues des
milieux populaires des le XVIlle siecle. Elle se distinguait par sa Iégereté, son ampleur et sa
fonctionnalité, permettant une grande libert¢é de mouvement. Ce vétement utilitaire a
progressivement connu une mutation stylistique : d’une simple robe de travail, elle est
devenue un habit de prestige notamment dans le cadre des grandes occasions; grace a
I’évolution des golits, au développement de I’artisanat local et a 1’essor de la broderie
traditionnelle.

Ce glissement de fonction s’est accompagné d’un raffinement progressif. La gandoura
El Fergani s’est imposée comme une piece d’exception dans la garde-robe féminine, a travers
I’utilisation de tissus léger comme la soie, la mousseline ou le coton fin, et une ornementation
fastueuse : broderies artisanales complexes réalisées a la main avec des kilos de fils d’or,
d’autres fils colorés, des paillettes et parfois méme des pierres précieuses. Ces broderies,
s’inspirent souvent de 1’art islamique, de la calligraphie arabe et des motifs géométriques

traditionnels.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

La particularité de cette robe réside dans sa forme reconnaissable, notamment sa coupe
ample , son col en V profondément brodé et sa capacité a valoriser la silhouette féminine
(cintrée a la taille puis s’évase vers le bas) , tout en assurant le confort et aisance dans les
mouvements et lors des danses nuptiales . Elle fait partie intégrante du trousseau de la mari¢e
et est traditionnellement portée le jour du « Henné » . Les femmes se parent souvent de
plusieurs modeles durant une méme féte, changeant jusqu’a quatre fois de tenue, dans une

logique de démonstration d’apparat et de valeur patrimoniale.

7.2 Application du modéle sémiotique barthésien a I’image d’une robe Fergani:

> Le niveau dénotatif :

Sur I’image, une femme porte une gandoura constantinoise confectionnée dans un
velours lourd et brillant dont la couleur est un bordeaux. Cette robe traditionnelle est longue,
ample descendant jusqu’aux pieds. Elle est ornée de broderies en fil doré denses et complexes
formant des motifs floraux et végétaux, appliquées sur les manches, le buste et la partie
inférieure de la robe (la borderie commence légérement sous le genou et s'élargit vers 'ourlet,
créant un effet de pyramide ascendante). La taille est marquée par une ceinture dorée (hizam)
composée de plusieurs éléments métalliques articulés, avec un motif central plus travaillé. Les
manches sont courtes, laissant apparaitre une seconde piece de tissu différente, plus claire et
plus légere, qui couvre les bras jusqu’aux poignets : il s’agit d’un textile distinct du velours
principal, probablement en tulle ou en dentelle dorée. La femme tient dans ses deux mains un
foulard transparent en dentelle, qu’elle releve devant elle. Elle est parée de bijoux, notamment

couronne ou un diadéme ciselé posé sur la chevelure, plusieurs bracelets dorés aux poignets,




Chapitre I1I : Analyse de corpus

et un long collier noir discret (Skhab) décoré de pieces d’or (probablement en argent doré et

de perles de corail noir) orné d’un petit pendentif dor¢, placé juste au-dessus de 1’encolure.

LN&“. - il &Y

Figure 6 les borderies complexes  Figure 7 Le voile en tulle posé sur la téte

» Niveau connotatif (ce que cela signifie culturellement et symboliquement) :

e Velours : Le symbolisme du velours ayant déja été étudié dans 1’analyse du Karakou,
il ne sera pas développé a nouveau ici. Nous rappelons simplement que le velours reste
un signe de richesse, de prestige dans les sociétés méditerranéennes et orientales.

e Couleur bordeaux : teinte profonde et majestueuse liée au luxe et a la solennité. Dans
le contexte nord-aftricain, les teintes rouges et bordeaux évoquent la passion, I’ancrage
dans la terre et I'autorité féminine.

e Broderies dorées : 1’or, par son €clat, est signe de prospérité et de bénédiction divine et
I’exubérance festive. Les motifs végétaux complexes renvoient a la fertilité, la
croissance et I’abondance.

e Bijoux lourds : la présence de parures volumineuses, affirme un statut social élevé ;
dans la tradition algérienne, particulierement dans 1’Est (Constantine et ses environs) ,
ces ornements sont étroitement liés aux cérémonies festives et nuptiales par exemple :

- Ceinture rigide : un symbole de protection et de centralisation, elle joue un double réle
: marquant la taille de maniere nette et protéger symboliquement I’énergie vitale
portée dans le ventre, espace sacré de la maternité.

- Diadéme : couronne légére, évoque une figure de princesse ou de reine, accentuant la
solennité du costume.

- Le collier (le skhabe) Ce n’est pas qu'un bijou visuel : le skhab dégage un parfum
puissant et trés durable grace aux épices et essences naturelles. C’est un bijou olfactif

autant qu'esthétique.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

Son odeur intense, mélant musc, ambre et clou de girofle, n'a pas seulement une
fonction de séduction ; elle joue également un réle protecteur. Dans la tradition, ces
senteurs naturelles sont réputées pour repousser le mauvais ceil, neutraliser les
influences néfastes et préserver la femme des jalousies et des énergies négatives lors
des grandes occasions.

Dentelle dorée : la coiffe en dentelle dorée combine pudeur (par le voile) et
raffinement (par la transparence subtile), soulignant 1’équilibre entre la tradition
religieuse et la recherche d'une beauté lumineuse et sophistiquée.

La forme pyramide dans les broderies : cette forme symbolise :

La floraison : I’idée d’un épanouissement, comme une fleur qui s’ouvre a partir d’un
point central .

La célébration : cette forme attirant le regard vers le bas souligne aussi le mouvement
et la danse, car en marchant, la robe animée par les broderies donne une impression de

vie et de féte.

7.3 Analyse sémiotique de la robe Fergani selon Martine Joly :

>

Signes iconiques : (ce qui est représenté visuellement)

Une femme porte une robe .

Robe longue en velours bordeaux.

Broderies complexes de couleur dorée, réparties sur le buste, les manches et tout le bas
de la robe.

Motifs arabesques végétales stylisées.

Large ceinture dorée centrée a la taille, marquant la silhouette.

La robe est ajustée a la taille et tombe en ampleur vers le bas.

Voile léger en dentelle dorée posé sur la téte.

Signes plastiques (matiere, couleur, forme) :

Matiere principale : velours épais et brillant.

Deuxieme matiere : ( tulle ou dentelle dorée) un tissu fluide et transparent sur les
manches.

Couleur principale : bordeaux intense.

Couleur secondaire : doré¢ des broderies et des accessoires.

Contraste entre la brillance du velours et la 1égereté du tissu superposé.

Organisation des motifs : disposition verticale et symétrique des broderies.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

-  Mélange de textures entre les parties opaques (velours) et les zones transparentes
(manches).

» Signes symboliques (sens culturel et symbolique) :

e Velours bordeaux : Porte une charge symbolique de dignité et d’autorité féminine dans
les contextes traditionnels nord-africains.

- Velours : richesse, prestige, distinction sociale.

- Couleur bordeaux : autorité, attachement aux traditions, force intérieure.

e [’ajout de tissu transparent sur les manches et sur la téte : subtilité , équilibre entre
pudeur et mise en valeur.

e Broderies dorées : Les arabesques dorées ne sont pas seulement ornementales ; elles
symbolisent la fertilité (par les formes végétales) et la bénédiction (par la couleur or).

e Ceinture rigide dorée : Elle marque la taille, signe de féminité affirmée, tout en
représentant la protection et I’honneur attaché a la femme mariée ou célébrée.

e Organisation plastique de la robe : La richesse visuelle de la partie inférieure (base de
la robe) signifie I’ancrage dans la terre et les racines culturelles, tandis que l'ascension
des motifs rappelle 1'élévation spirituelle et sociale.

e Voile sur la téte : symbolise I'appartenance a une tradition religieuse et culturelle, tout

en ajoutant une dimension de respect et de décence

8 Le costume berbére (la robe kabyle ) :

8.1 Etymologie :

La robe kabyle traditionnelle est généralement appelée « Thakandourth » (ou parfois «
Tagendurt » selon la transcription phonétique berbere) ; ce terme provient de la langue
amazighe , parlée dans la Kabylie , région berbérophone du nord de I’ Algérie . et dérive du
mot racine « akandour », qui signifie (vétement long) ou (habit couvrant le corps ). Ce mot
est enraciné dans la vie rurale kabyle, ou les vétements €taient avant tout adaptés a la fois au
mode de vie montagnard, au travail agricole et aux événements rituels. Contrairement aux
noms de costumes influencés par les contacts extérieurs (comme le Karakou ou le Fergani),
Thakandourth est un mot purement autochtone, ce qui souligne son ancienneté et son ancrage
identitaire profond dans la culture berbere. Son étymologie refléte ainsi une conception du

vétement a la fois fonctionnelle , symbolique et fortement liée a la terre et au territoire kabyle.

5]



Chapitre I1I : Analyse de corpus

»> Historique et origine de la robe kabyle :

Les premieres formes de cette robe remontent a 1’époque des civilisations proto-
berbéres, telles que la culture capsienne (vers 6500-7000 av. J.-C.). A 1’origine, le vétement
traditionnel féminin kabyle se composait de pieces simples, souvent drapées comme la
Thakentart, une sorte de tunique ample portée avec une ceinture en laine tissée.

Cependant, la Thakandourth qui est également appelée « Takesiwt », ¢Etait
confectionnée dans une pi¢ce de laine blanche. Sa coupe était simple : deux rectangles de
tissu cousus sur les cotés, avec une ouverture au niveau de la poitrine, sans manches mais
suffisamment ample pour couvrir les bras. Ce vétement rustique, adapté aux conditions de vie
montagnardes, a su résister aux multiples influences (phéniciennes, romaines, arabes,
ottomanes et francaises), grace a I’isolement géographique de la Kabylie, ce qui a permis de
préserver son authenticité. Avec le temps, la robe a évolué, intégrant des éléments esthétiques
tels que les broderies colorées et les ceintures tissées, sans perdre son essence traditionnelle.

% La thakentart est une tunique simple, souvent associée a un usage domestique ou

quotidien porté a I’intérieur. Elle est parfois décrite comme une sous-robe ou un

vétement de base.

¢ La thakandourth (ou takesiwt) est un vétement plus ¢laboré, traditionnellement porté
a l'extérieur, généralement lors d’occasions spécifiques.
» Composants de la robe kabyle :

La tenue traditionnelle compléte se compose de plusieurs éléments :

e La robe (Tagendurt ou Djebba) : longue, avec ou sans manches selon les époques et
les modeles, souvent ornée de broderies colorées aux motifs géométriques berberes.

e La Fouta : une étoffe colorée , souvent rayée ou brodée , porté autour de la taille, qui
accentue le mouvement du corps et distingue certains statuts (célibataire ou mariée
selon la fagon de nouer la Fouta).

e La Ceinture (Tesfift) : faite de laine ou de soie multicolore, elle cintre la taille.

e Le Foulard (Amendil ou Mharma) : couvre-chef traditionnel, souvent orné de
broderies florales, porté pour protéger et cacher les cheveux.

e L’Axellal : manteau de laine, utilisé principalement en hiver pour se protéger contre le
froid, attaché sur les épaules et décoré de motifs traditionnels.

e Les Bijoux berbéres : fibules « Tabzimt », boucles d’oreilles « Timengouchin »,
bracelets « Amechlou », colliers « Mechraf » et autres ornements, en argent souvent

décorés de corail et de pierres colorées, complétent la tenue.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

8.2 Application du modele sémiotique barthésien a ’image d’une robe kabyle

Figure 8 une femme porte une robe kabyle

» Niveau dénotatif :

L’image montre une femme debout, vétue d’une robe kabyle traditionnelle composée de

plusieurs éléments visibles :

- Larobe de base est longue, blanche, descendant jusqu’aux chevilles, formant une base
neutre sur laquelle sont ajoutés les ornements.

- La Fouta ou tablier brodé recouvre la partie inférieure de la robe blanche ; ce tablier
est décoré de motifs géométriques colorés : des lignes paralleles, des chevrons, des
losanges et des triangles, réalisés dans des tons rouge, orange, bleu, vert, noir et blanc.
Ces motifs sont organisés sur un axe vertical (puisque La fouta tombe sur le devant, du
haut vers le bas, et que les lignes et motifs suivent cet alignement descendant).

I peut aussi y avoir un léger axe horizontal dans I’agencement des chevrons ou bandes.

- Les manches sont longues, la broderie suit la longueur de la manche, donc un axe
horizontal (car aligné avec 1’axe latéral du corps, d’épaule vers poignet), elles
reprennent les mémes motifs géométriques et les mémes couleurs que la Fouta. Ces
manches sont ajustées mais la richesse des motifs leur donne du volume visuel.

- Une large piece circulaire brodée, semblable & un col ou une cape courte. La forme
méme de la piece et I’organisation des motifs créent un axe circulaire ou radial, centré
autour du cou ou du haut de la poitrine : cercles concentriques, losanges imbriqués,
lignes paralleles. Elle est bordée de franges multicolores, ajoutant du mouvement

visuel a la tenue.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

- Une ceinture tissée est nouée a la taille, retenant le tablier. Elle est faite de lignes

verticales de couleurs vives (rouge, jaune, violet, vert).

» Niveau connotatif :

Au-dela de sa simple description vestimentaire, la robe kabyle devient un signe identitaire
puissant, enraciné dans 1’histoire et la géographie de la Kabylie. Elle porte en elle la mémoire
collective d’un peuple amazigh résistant, installé au coeur d’un paysage montagneux isolé, ce
qui a permis la préservation des traditions vestimentaires face aux influences extérieures.

Sa forme enveloppante et protectrice rappelle aussi la relation fusionnelle avec la nature,
la laine provenant du mouton, embléme de I’économie pastorale locale.

Les variations morphologiques de la robe (avec ou sans manches, capes plus ou moins
courtes) deviennent un langage codé socialement : elles traduisent 1’age, le statut matrimonial
et la situation sociale de la femme. Par exemple, la maniére de nouer la fouta — sur le coté ou
au centre — communique visuellement si la femme est mariée ou célibataire :

e Nceud sur le coté — femme célibataire (souvent signe de coquetterie ou de jeunesse).

e Nceud devant ou derriére — femme mariée (signe de pudeur ou de statut établi).

e Nouage lache et ornementé — célibataire.

e Nouage serré et couvrant — marice.

Les motifs brodés, inspirés de la faune, de la flore et de figures géométriques, sont eux-
mémes des traces symboliques d’un monde amazigh connecté a la terre, au ciel et & ['univers.

Quant aux couleurs vives (blanc, rouge, orange, jaune, vert) elles sont des reflets
chromatiques de la Kabylie méme :

e Le blanc : associ¢ a I’innocence, la virginité ou la pureté morale, particulierement

dans les vétements féminins traditionnels.

e Le rouge, en plus de I’énergie vitale, résonne avec ’hommage aux femmes héroiques

comme Lalla Mlaoua, symbolisant le sacrifice féminin.

e L’orange rappelle le crépuscule sur les montagnes.

e Le jaune célebre la puissance solaire.

Le vert traduit la fécondité de la terre et I’'importance des oliviers dans 1’économie
locale.
Enfin, les bijoux kabyles complétent cette sémantique visuelle : les fibules, les parures
d’argent et de corail, dépassent I’ornement pour devenir signes protecteurs, talismans et
indicateurs sociaux, rendant le costume kabyle polyphonique et polysémique, a la fois

esthétique, identitaire et narratif.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

Les axes décoratifs de la robe kabyle portent des significations symboliques :

- L’axe vertical est souvent associé a 1’élévation, la connexion entre le ciel et la terre, la
croissance, ou la dignité.

Dans le cas du la Fouta cela pourrait symboliser la lignée familiale, I’honneur, ou la
transmission verticale des traditions (des ancétres aux descendants).

La ceinture, bien qu’horizontalement portée, porte des motifs verticaux : cela peut
marquer la centralité du corps féminin et I’ancrage des valeurs au cceur de la famille.

- L’axe horizontal évoque plutdt la stabilité, la continuité, et ’ouverture vers ’autre
(les bras ouverts vers 1’extérieur).

Sur les manches, il peut représenter 1’action, le travail manuel, ou la relation au monde
social (les bras étant les parties actives et interactives du corps), la solidarité horizontale entre
les membres de la communauté.

- L’axe circulaire renvoie souvent a ['unité, I’éternité, le cycle de la vie, et la
protection.

Le cape circulaire, situé prés du ceeur et des épaules, peut symboliser une protection

spirituelle ou affective, un centre sacré (comme un mandala, une rosace protectrice).

8.3 Etude sémiotique de la robe kabyle selon Martine Joly :

»> Signes iconiques :

- Une longue robe blanche visible sous la fouta.

- La Fouta (tablier) richement brodée, couvrant le bas du corps et attachée autour de la
taille.

- Les manches longues et ajustées , ornées des mémes broderies que la fouta, créant une
continuité visuelle.

- Le cape ou piece triangulaire/brodée large et couvrant la poitrine.

- La ceinture tissée, placée haut sur la taille , retenant la Fouta .

- Les bijoux traditionnels : fibules, colliers, bracelets, diadéme orné sur la téte.

» Signes plastiques :

- Les couleurs dominantes : le blanc , rouge vif, orange, jaune, vert, avec des touches de
bleu et de noir.

- Les motifs géométriques complexes : losanges, triangles, chevrons, lignes croisées,
disposés en frises sur la Fouta , les manches et le cape.

- Organisation des axes : verticalité de la fouta et de la robe ; horizontalité des manches ;

axe triangulaire ou circulaire du cape.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

La forte symétrie des motifs sur les différentes parties du costume.

Le cape en forme de grand V ou semi-circulaire attirant I’attention sur le buste.

Le contraste marqué entre la base blanche de la robe et la richesse colorée des
broderies.

Signes symboliques :

La robe blanche : pureté, humilité , toile de fond neutre pour les ornements.

La fouta (tablier): signe de pudeur, respectabilité , sa maniére d’étre nouée agit
comme un code social indiquant I’état matrimonial de la femme (coté = célibataire,
centre = mariée).

Les couleurs dans la robe :

Le rouge : énergie vitale, force intérieure, elle rend hommage aux héroines kabyles et
célebre le sacrifice féminin.

L’orange : fait écho au crépuscule et a la lumiere chaude des montagnes, exprimant la
chaleur et la vitalité du paysage kabyle.

Le jaune : associé a la puissance solaire, a la prospérité et a la fertilité, il rappelle
I’importance du soleil pour les cultures et la vie.

Le vert : symbolise 1’espoir, le lien profond avec la terre nourricicre et les oliviers.

Les motifs géométriques :

Le triangle : représente la féminité, la fécondité et le principe de création ; sa forme
stable et ascendante évoque la maternité et la protection.

Le losange : symbole de ’union des opposés (ciel/terre, homme/femme), la gestation ;
il incarne le ventre maternel et la fertilite.

Le chevron : évoque le mouvement, la montée et la continuité ; les cycles de la nature
et les chemins de vie.

Le cercle: figure de 'unité, de I’infini et de la protection spirituelle ; la perfection
cosmique et I’harmonie universelle.

Les frises répétées : symbolisent la mémoire collective et la continuité des traditions a
travers les générations.

Le cape circulaire ou triangulaire: protection du cceur et des organes vitaux,
rayonnement de 1’identité.

La ceinture: le sicge de la féminit¢ et de la fécondité, elle encercle et protege

symboliquement le ventre.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

e Les bijoux (fibules, colliers, diadéme) : talismans protecteurs, signes de richesse et

de statut marital, ornement sacré.

9 Le costume sahraoui :

9.1 Etymologie :

Le costume traditionnel féminin porté dans les régions sahariennes d’Algérie (comme
Ouergla, Tindouf, Bechar, Adrar, Illizi, Djanet, etc ) est appel¢ « Melhfa » ou
« Timelheft »aussi « tesghnest ». Ce terme provient de la racine arabe « 1-h-f », qui signifie
envelopper, couvrir ou draper. L’étymologie refléte la fonction enveloppante du vétement,
mais aussi son réle dans la préservation de I’intimité, dans un espace social et climatique
marqué par la chaleur, le vent et les exigences du désert. Contrairement aux vétements
citadins plus structurés, la Melhfa incarne une forme de liberté du corps dans le respect des
normes culturelles, en liant simplicité, mobilité et pudeur. Ce mot ancré dans 1’arabe dialectal
saharien témoigne d’un vétement vernaculaire, issu directement du milieu nomade et des
réalités environnementales du Grand Sud algérien.

» La Melhfa : un vétement traditionnel entre héritage et modernité

La Melhfa est constituée d’une grande étoffe rectangulaire , souvent en soie, satin,
sausti ou caftan, mesurant jusqu’a dix meétres de large , dans laquelle la femme se drape . Elle
se distingue de 1’Ahuli par sa couture, bien qu’elle soit aussi fixée aux épaules a I’aide de
fibules (Lkhellaliyet) . Son pourtour est décoré d’un ruban coloré (7asfifte) assorti au tissu.

Autrefois, la Melhfa était un habit polyvalent, porté par les femmes de tous ages, aussi
bien au quotidien que lors d’événements . Durant 1’année scolaire, par exemple, les jeunes
filles la revétaient pour se rendre aux cours chez les sceurs ou les péres blancs, ou elles
apprenaient la langue francaise ou le tissage. Au fil du temps, son usage s’est progressivement
limité aux événements festifs, notamment les mariages, avec des tissus et des couleurs variés
qui conférent a la femme une allure distinguée. La mariée , quant a elle , se distingue en
ajoutant un voile brillant de couleur vive (bleu, jaune ou rouge) .

11 existe plusieurs types de Melhfa en Algérie : la Melhfa simple et la Melhfa-Khardji
, cette derniére étant fermée et réservée aux cérémonies familiales ou religieuses, Melhfa-

chaouie , Melhfa Mozabite , Melhfa-Tuareg .

1

<



Chapitre I1I : Analyse de corpus

Figure 10 La Melhfa-tuaerg

Figure 12La Melhfa Chaouie

Figure 13 Melhfa Simple




Chapitre I1I : Analyse de corpus

» Composants essentiels de la Melhfa :

La Melhfa se compose de plusieurs éléments fondamentaux qui assurent son bon port et

sa fonctionnalité, notamment :

La chemise (Suriyete) : Portée en dessous de la Melhfa, elle sert de doublure.
Fabriquée a partir de tissus comme la soie, le drap ou le sausti, elle protége la peau
tout en apportant confort et praticité sous la tenue principale.

La ceinture (Tabechitte) : Confectionnée en laine, elle est tissée a la main par les
femmes de la région. Elle permet d'ajuster la Melhfa et de la maintenir en place,
notamment lors de danses ou de mouvements.

Le chéle (Cherbuche) : Un foulard noir ou vert, généralement en laine, qui se porte
sur la téte. Ce chale est fixé sous le menton et rejeté vers l'arriére, Il protége la téte et
compléte la tenue.

Les chaussures (Sbardiniyet) : Ces chaussures légeres, souvent faites en toile,
ressemblent aux savates tunisiennes et sont adaptées pour marcher confortablement

lors des événements sociaux ou festifs.

En plus de ces composants, la tenue s’accompagne d’autres éléments décoratifs

comme :les fibules (Lkhellaliyet) pour fixer la Melhfa , colliers (Sekhab, Lahsab) , plaquettes

d’or (Imetqgal), boucles d’oreilles (Timserreft, Timaamert), bracelets (Tamekyast, Lemgawiz),

anneaux de pied (Ikhlkhalen, Asserser), plaquettes rondes (Tallumt), épingle (Taneggayt),

guimpe (EI chelil/Chelilat), broche (Tabzimt) et fleurs artificielles (Amul/Imulen).

9.2

Application du modele sémiotique barthésien a I’'image de Melhfa saharienne :

e ey

aa

- Fighre 14 Une femme porte une Melhfa-Tergui




Chapitre I1I : Analyse de corpus

» Niveau dénotatif :

La femme est habillée d’une Melhfa simple bleu foncé, composée d’une grande piece
de tissu et enroulée autour de son corps, couvrant aussi la téte.

Le tissu, trés légere, fine et souple, proche de la texture d’un foulard, avec un aspect
légérement satiné qui laisse apparaitre des plis doux et naturels, avec une forme : coupe
rectangulaire couvrant les épaules, le buste, les bras, et descendant jusqu’aux pieds,
enveloppant la silhouette de fagon ample et continue.

Sur le devant de la tenue, des broderies blanches en motifs losangiques successifs , créant un
contraste discret avec le bleu foncé du tissu. Sous cette couche principale, une chemise
blanche, appelée Suriyete, dont les manches apparaissent sous la Melhfa, notamment au
niveau des poignets.

La téte est couverte par la méme piece de tissu que celle qui enveloppe le corps, le
drapé monte naturellement pour couvrir les cheveux, sans recours a un voile ou un foulard
distinct.

Bien que la ceinture traditionnelle (7abechitte) ne soit pas visible, elle est
vraisemblablement présente sous le drapé, permet de structurer la tenue et de la maintenir bien
en place.

Enfin, la tenue est complétée par des grandes boucles d’oreilles argentées faites de
forme trois triangles superposés, tandis qu’un grand triangle argenté aussi semblable a une
broche ou un bijou imposant est fixé sur sa poitrine, qui se détachent sur le fond uni du
vétement et apportent une touche supplémentaire d’éclat.

» Niveau connotatif :

e La couleur bleu foncé de la Melhfa peut symboliser la protection contre la chaleur du
soleil, une caractéristique des vétements sahariens ou les couleurs sombres aident a
garder la fraicheur sous le tissu.

- Le bleu nuit souvent associé a I’infini du ciel, a la paix intérieure, a la profondeur du
désert, relie la femme a I’immensité de son environnement naturel.

Symbole de pudeur et de stratification vestimentaire, Le blanc symbolise la pureté et

la paix.

e L’enroulement de la Melhfa : La manicre dont la Melhfa est enroulée autour du
corps de la femme, véhicule en elle divers symboles et significations que 1’on peut
énumérer comme suit :

- Protection physique :




Chapitre I1I : Analyse de corpus

La Melhfa remplit avant tout une fonction pratique en protégeant le visage des conditions
climatiques extrémes : le soleil brilant, le sable volant et la poussicre. Cette protection est
essentielle dans 1I’environnement désertique.

- Fusion avec la nature :

Elle permet a la femme (et parfois a I’homme) de se fondre visuellement dans le paysage
désertique, les couleurs et les formes se confondant avec les dunes et le sable. Cela refléte une
idée d’harmonie et d’adaptation au milieu naturel.

- Dissimulation de I’identité / Mystere :

Elle est parfois per¢u comme un moyen de masquer I’identité ou d’ajouter une dimension
mystérieuse, renforgant ainsi le statut social de la femme et lui conférant une aura de respect
et de discrétion.

- Symbole de mobilité et de nomadisme :

Parce qu’il est li¢ aux déplacements dans le désert, la Melhfa est aussi considéré comme
un symbole de mobilité et de nomadisme, reflétant un aspect essentiel de 1’identité bédouine
profondément enracinée dans la culture saharienne.

e La chemise sous la Melhfa :

- Symbole de pudeur et de stratification vestimentaire :

Le port de la chemise traduit un engagement rigoureux envers la pudeur. Il refléte
¢galement une conception du vétement en couches successives, ou chaque piece a un role
précis de protection et de préservation de la dignité.

- Protection et confort corporel :

Cette piece constitue une barriere entre le corps et le tissu extérieur, évitant les frottements
directs, ce qui est particulierement important dans les conditions climatiques rudes du désert.

e La forme de triangle :

- Symbolisme de protection et de bouclier :

Dans de nombreuses sociétés sahariennes, le triangle est considéré comme un symbole de
protection. Il peut étre utilis€ dans les bijoux comme une forme de protection spirituelle
contre les maléfices ou le mauvais ceil. Dans la culture saharienne, on croyait que certaines
formes géométriques, comme le triangle, possédaient une énergie permettant de repousser les
mauvais esprits et de protéger la femme des dangers.

- Lien avec l'environnement saharien :

La forme géométrique du triangle peut étre indirectement liée au désert lui-méme, ou
les lignes droites et les angles évoquent la solidité et la droiture, des caractéristiques associées

a la force du désert. Dans ce contexte, le triangle peut €tre per¢u comme un symbole de la




Chapitre I1I : Analyse de corpus

force et de la résilience que la femme saharienne incarne face aux défis de son environnement

difficile.

9.3 Lecture sémiotique de la Melhfa saharienne selon Martine Joly :

>

>

Les signes iconiques :

La femme est vétue d’une Melhfa bleu foncé, ample et fluide, enveloppant tout son
corps jusqu’a la téte.

Le tissu parait fin, légérement transparent, formant des plis naturels, laissant deviner la
sous-couche blanche (la chemise)

Des broderies blanches /argentées en forme de losanges sur les bordures de la Melhfa,
disposées avec régularité.

Elle porte des bijoux imposants en argent, dont des longs et grandes boucles d’oreilles
sous forme des trois triangles superposés et un grand pendentif central triangulaire
bien visible sur la poitrine.

Les signes plastiques :

Couleurs : le bleu foncé domine le tissu de la Melhfa , de blanc sur la chemise et les
broderies , avec des touches contrastantes d’argenté (bijoux) . Ce contraste accentue
la lisibilité des formes.

Matieres et textures : le tissu principale (La Melhfa) est souple, lisse, et évoque la
légeret¢ d’un foulard, la chemise semble plus mate et apporte une couche
supplémentaire, alors que les bijoux offrent une matiere dense, brillante et massive.
Formes : la silhouette est marquée par des lignes fluides et continues (drapé du tissu) ,
le rectangle souple du tissu contraste avec les angles géométriques des broderies
(losanges) et des bijoux triangulaires , qui se détachent nettement.

Les signes symboliques :

Ce niveau mobilise la culture saharienne :

La Melhfa enveloppe le corps dans sa globalité, créant une barriere physique contre le
climat rude du désert (soleil, vent, sable) et spirituelle (préservant la pudeur et la
dignité).Elle incarne donc une logique fonctionnelle essentielle a la vie saharienne.

La superposition des tissus (Melhfa + chemise au-dessous) exprime la pudeur, valeur
essentielle dans la culture saharienne. Cette manieére de s’habiller marque aussi un

ancrage dans des traditions anciennes.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

La couleur bleu nuit n’est pas anodine : dans le contexte désertique, elle est associée a
la noblesse, a la profondeur du ciel nocturne du désert, mais aussi a une protection
contre la chaleur grace a sa capacité a réguler la température sous le tissu.

Dans la société sahraouie, le blanc symbolise la pureté et I'innocence, ainsi que la paix
et la sérénité. Il est également associé a I'humilité et au respect.

L’argenté est souvent associ¢ a la pureté en raison de son éclat et de sa brillance, ce
qui en fait un symbole de pureté et d’innocence dans I’imaginaire collectif.

La forme rectangulaire dans la Melhfa représente : la stabilité, 1'ordre et la continuité.
Sa simplicité géométrique refléte aussi une certaine harmonie avec la nature et une
fonctionnalité adaptée aux exigences de la vie dans le désert (par exemple, un tissu
rectangulaire facile a draper et a ajuster). Elle peut également évoquer des notions de
protection en enveloppant le corps entiérement.

Le losange est un motif traditionnel qui symbolise la stabilité et la protection, valeurs
ancrées dans la culture saharienne. Les broderies losangiques inscrivent la tenue dans
un patrimoine visuel amazigh ou saharien, ou ces formes renvoient a des concepts
d’harmonie, d’ordre et d’unité cosmique.

Le triangle apparait ici non seulement comme un motif décoratif mais surtout comme
un symbole de protection profondément enraciné dans la culture saharienne. Dans la
tradition, ces formes sont percues comme des talismans, protégeant la femme contre
les mauvais esprits et les dangers invisibles. Cette forme géométrique traduit aussi une
relation subtile a I’environnement saharien : la rigidité et la stabilit¢ des lignes
triangulaires font écho a la résistance et a la force du désert. Le triangle devient une
métaphore de la résilience, qualité essentielle des femmes vivant dans ces territoires
extrémes.

Bijoux et héritage : les bijoux en argent ne sont pas de simples ornements ; ils refleétent
la transmission culturelle et le statut social, tout en réaffirmant I’identité amazighe ou
saharienne. Beaucoup de bijoux sahariens présentent des motifs géométriques inspirés
directement du désert lui-méme (tels que des triangles et des cercles), qui symbolisent
des ¢éléments naturels comme le soleil, le sable et les étoiles, exprimant ainsi le lien

profond entre 1I’étre humain et son environnement.




Chapitre I1I : Analyse de corpus

Conclusion :

A travers 1’analyse des images de notre corpus, nous avons tent¢ de montrer que le
costume traditionnel féminin algérien ne se limite pas a une fonction esthétique ou
vestimentaire. Il incarne une forme d’expression culturelle visuelle, ou chaque détail (couleur,

motif, coupe, accessoire) participe a la construction d’un message porteur de sens.

En mobilisant les outils de I’analyse sémiotique, notamment ceux proposés par Roland
Barthes, nous avons mis en évidence les significations a la fois dénotatives et connotatives
véhiculées par ces costumes. Nous avons aussi appliqué 1’approche de Martine Joly en

identifiant les signes iconiques, plastiques et symboliques présents dans chaque tenue.

Chaque tenue raconte, a sa manicre, I’histoire, les valeurs, et 1’identité d’une région.
Le Karakou, la robe Kabyle, la Gandoura constantinoise et la Melhfa saharienne sont autant

de témoins visuels d’un patrimoine riche, codifié, et chargé de mémoire.

L’image, dans ce contexte, ne peut étre considérée comme innocente ou neutre. Elle
transmet des messages implicites qu’il faut apprendre a lire et a interpréter. C’est dans cette
lecture en profondeur que réside tout I’intérét de 1’approche sémiotique : dévoiler ce que

I’image donne a voir au-dela de 1’évidence.

En définitive, cette étude nous a permis de mieux comprendre comment, a travers
,: o .
I’image, le costume traditionnel devient un vecteur de sens, une forme de langage culturel

silencieux mais puissant, enraciné dans ’histoire et la diversité du territoire algérien.




Conclusion Generale



Conclusion générale

Notre travail touche a son terme. Intitulée « Etude sémiotique des couleurs et motifs
dans les costumes traditionnels féminins algériens », cette recherche s’inscrit dans le champ
de la sémiotique de 1’image. Nous nous sommes appuyés principalement sur les approches de
Roland Barthes et Martine Joly, qui nous ont offert des outils théoriques et méthodologiques
rigoureux pour analyser les signes visuels et décoder les messages que véhiculent les éléments

vestimentaires de notre corpus.

Notre objectif a ét¢ de mettre en lumicre la maniére dont les couleurs et les motifs
inscrits dans les costumes féminins algériens participent a la construction d’un langage visuel
ancré dans les traditions locales, mais aussi ouvert a des lectures universelles. A travers cette
démarche, nous avons pu montrer que chaque costume ne se limite pas a une fonction
esthétique : il constitue un véritable récit culturel, une mémoire tissée de symboles et de

significations.

L’analyse sémiotique nous a permis d’identifier des récurrences formelles (formes
géométriques, végétales ou arabesques) qui traduisent des valeurs profondément ancrées dans
I’imaginaire collectif. De méme, les couleurs utilisées (qu’elles soient vives, sobres ou
contrastées) expriment des émotions, des statuts, des rites de passage ou encore des

appartenances régionales.

Les résultats de cette recherche confirment que le vétement traditionnel, au-dela de sa
matérialité, est un acte de communication. Il dit I’identité, il parle de la femme qui le porte, de
sa communauté, de ses croyances, et parfois méme de ses aspirations. Ainsi, chaque coupe,

chaque broderie, chaque nuance chromatique devient porteuse de sens.

Nous retenons également que ce patrimoine vestimentaire, bien qu’ancien, reste
vivant. Il continue d’évoluer, de se réinventer, tout en conservant les traces de son passé. Il est
porteur d'une richesse symbolique inestimable, qu'il est important de préserver, d'étudier, mais

aussi de valoriser dans les dynamiques culturelles contemporaines.

En somme, cette recherche espere modestement contribuer a la reconnaissance du
vétement traditionnel comme langage visuel, révélateur d’identités plurielles. Car dans chaque
fil, chaque motif, chaque couleur, c’est une mémoire collective qui se perpétue et se transmet

et c’est 1a toute la beauté de cet héritage.




Bibliographie

Ouvrages:

Barthes, R. (1957). *Mythologies*. Paris : Seuil.

Barthes, R. (1964). *Eléments de sémiologie*. Paris : Gonthier.

Barthes, R. (1964). *Rhétorique de 1’'image*. Paris : Seuil.

Barthes, R. (1967). *Systéme de la mode*. Paris : Seuil.

Barthes, R. (1975). *Roland Barthes par Roland Barthes* (Coll. Ecrivains de toujours). Paris :
Seuil.

Barthes, R. (1985). *L'aventure sémiologique*. Paris : Seuil.

Charles Sanders Peirce. (1978). *Ecrits sur le signe*. Paris : Seuil.

Deledalle, G. (1983). *La philosophie américaine*. Lausanne: L’Age d’Homme.

Ducrot, O., & Todorov, T. (1990). *Dictionnaire encyclopédique des sciences du langage*.
Paris: Seuil.

Eco, U. (1988). *Le signe*. Bruxelles : Labor.

Hébert, L. *Cours de sémiotique : Pour une sémiotique applicable®*. Paris : Classiques
Garnier.

Joly, M. (2002). *L’image et le signe*. Paris : Nathan.

Michel, A. J., & Bonnafé, M. (2011). *L’argumentation publicitaire : Rhétorique de I’¢loge et
de la persuasion®*. Paris : Armand Colin.

Saussure, F. de. (1916). *Cours de linguistique générale*. Paris : Payot.

Savan, D. (1978). *Ecrits sur le signe*. Paris : Seuil.

Articles

Barthes, R. (1961). Le message photographique. *Communications*, 1, 128—138.

Barthes, R. (1964). Elément de sémiologie. *Communications®, 4.
https://www.persee.fr/doc/com_0588-8018 1964 num 4 1 1029

Deledalle, G. (1987, novembre). La philosophie américaine en perspective. *Revue francaise
d’études américaines™.

Gandon, F. (1980). La connotation par C. Kerbrat-Orecchioni. *Communication et langage®,
47,121.

Prieur, M. G. (1971, décembre). La notion de connotation. *Littérature : Sémantique de

I'ceuvre littéraire*, (4), 96.

1

-



Bibliographie

Mémoires universitaires

Achour, Y. (2008-2009). *Texte et image comme supports de compréhension* (Mémoire de
master). Université Mohamed Khider, Biskra, Facult¢ des Lettres et des Langues,
Département de Frangais.

Ammari, L. (2023). *Etude sémiotique des logos des affaires*. Université de Biskra.

http://archives.univ-biskra.dz/bitstream/123456789/27220/1/AMMARI_LAMIA .pdf

Sites web / Ressources en ligne

Guillemette, L., & Cossette, J. (2006). *Le processus sémiotique et la classification des
signes*. Consulté le 26 mars 2025, sur Signo : http://www.signosemio.com/eco/processus-
semiotique-et-classification-des-signes.asp

Hanachi, J. (2013, 3 décembre). *Ammar Negadi, ce symbole amazigh de I’Aures
authentique*. *Le Matin DZ*. Consulté le 13 avril 2025
https://www.lematindz.net/news/13013-ammarnegadi-ce-symbole-amazigh-de-laures-
authentique.html

Jacquemart-Bouaoudia, M. (2015, 13 mars). *Anekcum N Tefsut ou la féte du printemps en
Kabylie*. *Amenhis N49*, *HuffPost Maghreb*. Consult¢ le 13 avril 2025
https://www.huffpostmaghreb.com/marikajacquemartbouaoudia/anekcum-n-tefsut-ou-la-

fe b _6862356.html

Dictionnaires:

Dictionnaire Larousse de linguistique et des sciences du langage. (s.d).




Liste des figures

Figure 1 signification des couleurs 51
Figure 2 Srwel ShelKa ......uiiiiiiniiiiniiicnnnicnsnicnsnicnsnnissssnsssssnssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 55
Figure 3 Srwel MAOUET ......oiieveiiiieicninicssnicssnnicsssnicsssnessssnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 56
Figure 4 le karakou algérois .57
Figure 5 Une femme porte le Fergani.......ciiciiinericnsssniecssssnnicsssssssessssssscssssssssssssssssssans 62
Figure 6 les borderies COMPIEXeS....cccvvveiiiniiiiniiiieiiiniiiriiieioineciestosnscsssosssesnnson 56
Figure 7 Le voile en tule posé SUr 1a tete .......coveveerersrersecsercrensecsanssensaecssnssesssecsssssssssesssees 63
Figure 8 une femme porte une robe Kabyle .......ccoueriieiivnricnissnnriccsssnnrecsssnsnesssssnsecsssssses oo 67
Figure 9 La Melhfa-Khardji......cccoviiiiiiiiniiiiiiiiiiiiiiiiiniiiiinrieiinnicoiessscsensscsnnee 66
Figure 10 La Melhfa-tuaerg.......cccovveiiiiiiiniiiiiiiiiiiiiiiieiiineiiieieinrcsesscenscsnscsnnes 66

Figure 11 La Melhfa Mozabite......ccccovveiiiuiiiiniiiiiiiiiiiieiiinieiieiiieicinscsssscsnscnnnss 72

Figure 12La Melhfa Chaouie......cccevieiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieriieiieiiecierieciesiascnesenes 66

Figure 13 Melhfa SImMPple.....iniiniinninnnnenninnnneniennnensinnsnessnssssssssessssssssessssssssssssssssssssss 72
Figure 14 Une femme porte une Melhfa-Tergui .73

-




Liste des tableaux

Tableau 1 Variations smbolique des couleurs dans le monde

Tableau 2 Symbolique des formes




