
REPUBLIQUE ALGERIENNE DEMOCRATIQUE ET POPULAIR 

MINISTERE DE L’ENSEIGNEMENT SUPERIEUR ET DE LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE 

UNIVERSITE MOHAMED KHIDER – BISKRA 

FACULTE DES LETTRES ET DES LANGUES 

DEPARTEMENT DE FRANÇAIS  

 

 

 

 

 
 

 

 

MÉMOIRE DE MASTER 

Option : Sciences du Langage 

 

 

 

 

 
 

 

 

Sous la direction de :       Présenté et soutenu par : 

* Dr. Achour Yasmine      * HouHou Israa El Nour 

 

 

 
 

 

 
 

Année universitaire : 2024 / 2025

Etude sémiotique des couleurs et des motifs dans 
les costumes traditionnels chez les femmes 

algériennes 



 

 

Dédicaces 
 

Louange à Dieu, le Tout-Puissant, qui m’a accordé la force et la 
patience d’achever ce travail 

Je dédie ce mémoire avec tout mon amour et ma gratitude : 
 

À ma chère mère Michara .Z, lumière de ma vie, pour son amour 
infini, ses prières constantes, sa patience et ses sacrifices immenses. 
Que Dieu te protège et te comble de santé et de bonheur, maman. 

 

À mon cher père HouHou Abed Rafik , pilier solide et source 
d’inspiration, pour son soutien inébranlable, sa sagesse et ses efforts 
inlassables pour mon bien-être. Que Dieu te garde en bonne santé et 

te récompense pour tout ce que tu as fait pour moi. 
 

À mes chères sœurs Yamouna, Manar, Hadjer et mon frère Mohamed 
Abd Al Madjid, complices de chaque étape de ma vie, pour leur 

affection et leurs encouragements constants. 
 

À ma cousine de cœur Nada, dont la présence et les mots doux m’ont 
tant réconfortée. 

 

À toute ma famille, particulièrement à mes tantes et mes oncles que 
j’aime profondément, et tout spécialement à ma tante aînée Fatima 

Zohraa, qui occupe une place unique dans mon cœur. 
 

À mon amie intime Ammari Maissoun, sœur de cœur et d’âme, pour 
son amitié sincère et son indéfectible soutien tout au long de ce 

parcours. 
Que Dieu comble chacun d’entre vous de bonheur, de santé et de 

réussite.



 

 

Remerciements 
 

Avant tout, je rends grâce à Dieu Tout-Puissant, qui m’a guidé tout au long de 
mon parcours et m’a permis d’avancer. C’est par Sa volonté et Sa miséricorde 

que j’ai pu surmonter les obstacles et atteindre, aujourd’hui, cette étape décisive 
de mon cheminement académique. 

Je remercie ensuite avec sincérité Madame Achour Yassmine, mon encadrant, 
pour sa disponibilité, son encadrement rigoureux et la qualité de ses conseils. 

Sa bienveillance, son exigence méthodologique et son regard éclairé ont 
constitué pour moi un appui précieux tout au long de cette recherche. Son 

accompagnement m’a permis de structurer ma pensée et de mener cette étude 
avec rigueur et conviction. 

 
Je tiens à exprimer toute ma gratitude à l’ensemble du corps enseignant de la 
Faculté des Lettres et des Langues Étrangères de l’Université Mohamed Khider 

de Biskra, et en particulier aux enseignants de la filière de français, pour la 
richesse de leurs enseignements, leur engagement pédagogique et leur rôle 

dans la formation de mon esprit critique. 
 

Ma reconnaissance va également à ma famille, en particulier à mes parents, 
pour leur amour inconditionnel, leur patience, leurs sacrifices et leur soutien 
indéfectible. Leur confiance m’a toujours porté, même dans les moments les 

plus difficiles. 
Enfin, j’adresse une pensée reconnaissante à la culture algérienne et à son 

patrimoine vestimentaire, sources d’inspiration et de richesse, qui ont été au 
cœur de cette recherche. À travers ce mémoire, c’est aussi un hommage rendu 

à l’identité plurielle et vivante de notre société. 
 



Table des matières 

 

 

 

 

Dédicaces ........................................................................................................................................ 2 

Remerciements ................................................................................................................................ 3 

Introduction   Générale .................................................................................................................. 6 

Chapitre I :  La sémiologie / La sémiotique ............................................................................... 10 

Introduction : ............................................................................................................................... 11 

1- La linguistique et la sémiologie (Ferdinand de Saussure/Roland Barthes) : ................... 11 

1-1 La sémiologie de la communication : ............................................................................... 12 

1-2 La sémiologie de la signification : .................................................................................... 13 

2- La sémiotique / Les catégories de sémiotique selon Pierce : ............................................... 14 

3- La Notion du signe : .............................................................................................................. 17 

3- 1 Les théories sur le signe : ................................................................................................. 18 

3-1-1 L’approche binaire de Ferdinand de Saussure : ................................................. 18 

3-1-2 L’enrichissement du modèle par Roland Barthes : ............................................ 19 

3-1-3 La vision triadique de Charles Sanders Peirce : ................................................ 20 

3-2 Les fonctions du signe : ..................................................................................................... 21 

3-3 Classification du signe selon Umberto Eco : ................................................................... 21 

3-4 Classifications des différents types de signes selon Peirce : .......................................... 23 

4- Le sens et la signification : ................................................................................................... 24 

5- La sémiotique et la sociologie : ........................................................................................... 25 

6- La sémantique : .................................................................................................................... 25 

Conclusion : ................................................................................................................................. 27 

Chapitre II :  La théorie de l’image ............................................................................................ 28 

Introduction : ............................................................................................................................... 29 

1 La sémiotique visuelle : ....................................................................................................... 29 

2 Photographie et sémiotique visuelle : ................................................................................. 30 

3 La théorie  de l’image : ........................................................................................................ 30 

3-1 Définition : ............................................................................................................................. 30 

3-2 Les fonctions de l’image : ................................................................................................. 31 

4 R. Barthes et l’image : ......................................................................................................... 33 

4-1 Vers une image entre dénotation brute et subjectivité affective : ................................. 34 

4-2 Les deux niveaux de sens : dénotation et connotation : ................................................. 34 

5 L’image selon Martine Joly : .............................................................................................. 35 

5-1 Les catégories de signes selon Martine Joly : ................................................................. 35 

5-2 Les types d’images : .......................................................................................................... 36 

6 Le signe vestimentaire : ....................................................................................................... 37 

6-1 Vêtement : habillement / costume : ................................................................................. 38 

file:///E:/partage%20E/Mémoires%202025/1/حوحو%20إسراء%200557390625/Mémoire%20Houhou%20Israa.docx%23_Toc200571973
file:///E:/partage%20E/Mémoires%202025/1/حوحو%20إسراء%200557390625/Mémoire%20Houhou%20Israa.docx%23_Toc200571974
file:///E:/partage%20E/Mémoires%202025/1/حوحو%20إسراء%200557390625/Mémoire%20Houhou%20Israa.docx%23_Toc200571992


Table des matières 

 

6-2 Le code vestimentaire : ..................................................................................................... 39 

6-3 Comparaison et interaction entre vêtement écrit et vêtement image : ......................... 41 

6-4 Le vêtement comme vecteur d’intégration dans un groupe de pairs : ......................... 42 

6-5 Le vêtement costume ou habillement : ............................................................................ 42 

6-6 L’analyse structurale du vêtement réel selon R. Barthes : ............................................ 43 

6-7 La notion du Vestème : ..................................................................................................... 44 

Conclusion : ................................................................................................................................. 45 

Chapitre III :  Analyse de corpus ............................................................................................... 46 

Introduction : ............................................................................................................................... 47 

1 La position géographique : .................................................................................................. 47 

2 Qu’est ce qu’une tradition ?: .............................................................................................. 49 

3 Les célébrations , espaces d’expression traditionnelle : ................................................... 49 

4 Les couleurs/les formes  : signification et perception : ..................................................... 51 

4.1 Symbolique des couleurs : ............................................................................................ 51 

4.2 Symbolique des formes : .............................................................................................. 53 

5 Méthodes d’analyse : ........................................................................................................... 54 

6 Le costume algérois (karakou) : ......................................................................................... 54 

6.1 Etymologie :................................................................................................................... 54 

6.2 Application du modèle sémiotique barthésien à l’image d’un karakou : ................ 57 

6.3 Analyse sémiotique du Karakou selon Martine Joly : .............................................. 59 

7 Le costume  constantinois (Fergani) : ................................................................................ 61 

7.1 Etymologie :................................................................................................................... 61 

7.2 Application du modèle sémiotique barthésien à l’image d’une robe Fergani: ....... 62 

7.3 Analyse sémiotique de la robe Fergani selon Martine Joly : .................................... 64 

8 Le costume berbère ( la robe kabyle ) : .............................................................................. 65 

8.1 Etymologie :................................................................................................................... 65 

8.2 Application du modèle sémiotique barthésien à l’image d’une robe kabyle........... 67 

8.3 Etude sémiotique de la robe kabyle selon Martine Joly : ......................................... 69 

9 Le costume sahraoui : .......................................................................................................... 71 

9.1 Etymologie :................................................................................................................... 71 

9.2 Application du modèle sémiotique barthésien à l’image de Melhfa saharienne : .. 73 

9.3 Lecture sémiotique de la Melhfa saharienne selon Martine Joly : .......................... 76 

Conclusion : ................................................................................................................................. 78 

Conclusion Générale .................................................................................................................... 79 

 Bibliographie……………………………………………………………………………………75 

Liste des figures……………………………………………………………………………….…77 

Liste des tableaux………………………………………………………………………………..78 

file:///E:/partage%20E/Mémoires%202025/1/حوحو%20إسراء%200557390625/Mémoire%20Houhou%20Israa.docx%23_Toc200572014
file:///E:/partage%20E/Mémoires%202025/1/حوحو%20إسراء%200557390625/Mémoire%20Houhou%20Israa.docx%23_Toc200572040


 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Introduction   

Générale 
 

 



Introduction générale 
 

 7 

Porter un vêtement, c’est dire sans parler, c’est inscrire son corps dans une culture, une 

histoire, un imaginaire collectif. Depuis toujours, le vêtement accompagne l’être humain, non 

seulement pour couvrir son corps, mais surtout pour signifier sa place dans le monde. Il est à la 

fois matière, message et mémoire. À travers lui, les sociétés expriment leurs valeurs, leurs 

hiérarchies, leurs croyances et leur esthétique. 

Il est dit que nous sommes, ce que nous voulons montrer, et parfois ce que nous tentons 

de dissimuler. Le vêtement dépasse le simple fait de se couvrir : il est une interface entre soi et 

les autres, un signe lisible qui participe pleinement à la construction de l’image sociale. 

Dans une société où l’image occupe une place centrale, le vêtement agit comme un marqueur 

identitaire puissant, oscillant entre singularité et appartenance. Il révèle autant qu’il dissimule, il 

distingue autant qu’il fédère. 

Donc le corps vêtu devient support de communication. Il traduit une intention, un 

positionnement, voire une revendication. Certains affichent ainsi leur appartenance à un groupe, 

tandis que d'autres préfèrent se fondre dans la neutralité d’un uniforme ou d’un style discret. Ce 

processus devient particulièrement marquant à l’adolescence, période charnière où l’individu 

cherche à affirmer son autonomie face à l’autorité parentale, en élaborant ses propres codes 

esthétiques en lien avec une quête identitaire. 

Analyser le vêtement, c’est donc lire un système de signes, comprendre comment à 

travers tissus, coupes, couleurs et accessoires, se tisse une grammaire de l’apparence. Une 

grammaire mouvante, soumise aux mutations historiques, aux dynamiques sociales et aux 

héritages symboliques. Comme l’écrit Roland Barthes « Le vêtement n’est pas une simple 

enveloppe : il est un véritable langage, une grammaire du paraître » (Barthes, Système de la 

mode , 1967) 

Dans ce vaste univers du vêtement, le costume traditionnel féminin occupe une 

place particulière. Héritier de pratiques anciennes, il est l’expression d’une mémoire 

collective et d’un ancrage territorial. 

Plongée au cœur des costumes traditionnels algériens, où chaque couleur et chaque motif tissé ou 

bordé raconte une histoire, reflète une identité et incarne un langage symbolique riche en 

significations culturelles et esthétiques.  

  La motivation principale de cette recherche découle d’un constat personnel en tant que 

femme algérienne, profondément attaché à la richesse et à l’importance culturelle des costumes 

traditionnels. Ces tenues à travers leurs couleurs et motifs incarnent plus qu’un simple héritage 

esthétique, elles véhiculent une identité collective et des valeurs transmises au fil du temps.  



Introduction générale 
 

 8 

Dans cette perspective, l’étude du costume traditionnel ; par son ancrage historique et sa 

richesse symbolique ; offre un terrain d’analyse privilégié. Il devient un objet sémiotique à part 

entière, porteur de récits culturels, de hiérarchies sociales, et de valeurs collectives. 

Donc ce sujet propose d’examiner ces costumes sous l’angle de la sémiotique, qui nous 

permet d’analyser les signes portés par les costumes traditionnels en explorant leurs « formes, 

couleurs et motifs ».Aussi, elle nous permet d’approfondir notre compréhension des symboles 

culturels et des valeurs transmises à travers ces tenues. Cela offre une opportunité d’explorer 

comment les éléments visuels et les techniques de confection véhiculent des messages puissants 

et complexes, souvent méconnus. 

Toute cette réflexion aboutit à la problématique suivante :  

 Comment les couleurs et les motifs dans les costumes traditionnels féminins 

algériens communiquent-ils des messages au-delà de ses apparences visuelles ?         

et quels sont les codes visuels et les significations attribuées aux couleurs et 

motifs dans ces costumes dans le contexte algérien ? 

Il nous paraît difficile de répondre de façon exhaustive à ces questions qui structurent 

notre problématique, mais il reste néanmoins essentiel de suggérer quelques hypothèses pour 

orienter notre analyse :  

 L’analyse des couleurs et des motifs des costumes traditionnels féminins algériens   

permettrait de révéler un langage visuel structuré, véhiculant des messages 

identitaires et culturels propres à chaque région et communauté. 

 Les significations attribuées aux couleurs et motifs de ces costumes pourraient 

être influencés par des croyances ancestrales, des statuts sociaux et des 

événements marquants de la vie.   

L’objectif principale de cette recherche est de comprendre comment les couleurs et 

motifs des costumes traditionnels algériens construisent et transmettent des significations et les 

objectifs spécifiques incluent :   

 L’identification des éléments visuels (couleurs et motifs) dans différents costumes 

traditionnels féminins. 

 Le décryptage de leur signification culturelle et symbolique. 

 L’analyse des variations régionales et historiques pour comprendre les transformations 

dans le temps.  

Pour la réalisation de notre mémoire, nous avons focalisé notre étude sur deux méthodes 

complémentaires : la méthode descriptive, qui permet d’identifier et de documenter les éléments 



Introduction générale 
 

 9 

visuels des costumes traditionnels féminins algériens, et la méthode analytique qui vise à 

interpréter leur signification culturelle et symbolique.   

Notre étude se divise en trois chapitres. Les deux premiers sont théoriques : le premier traite 

des fondements de la sémiotique et de la sémiologie, en définissant des concepts clés tels que le 

signe, la sémantique, la sociologie et leur relation avec la sémiotique ; le second est consacré à la 

théorie de l’image, en abordant ses types, ses fonctions ainsi que la notion de signe vestimentaire 

et son étude. Le troisième chapitre, de nature pratique, propose une analyse d’un corpus composé 

de quatre costumes traditionnels féminins algériens. À travers une double lecture, visuelle et 

symbolique, nous mettrons en évidence la signification des couleurs, des motifs et des formes 

présents dans ces tenues, en mobilisant l’approche sémiotique développée par Roland Barthes et 

Martine Joly. Ce dernier chapitre aura pour objectif de montrer comment le vêtement, en tant 

qu’objet culturel porteur de sens, peut être décrypté à l’aide des outils de l’analyse sémiotique. 

Dans le cadre de cette étude, notre analyse repose sur un corpus visuel constitué des images 

des costumes traditionnels féminins algériens tirés de site Pinterest. Ce choix s’explique par la 

richesse sémiotique de ces supports, qui permettent d’observer la mise en scène des couleurs, des 

motifs et des éléments stylistiques dans un contexte dynamique. En nous appuyant sur 

l’approche sémiotique de Roland Barthes et Martine Joly, nous cherchons à décrypter les signes 

visuels et leurs significations, en mettant en évidence les processus de construction du sens à 

travers l’image et la représentation vestimentaire. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

Chapitre I :                            

La sémiologie / La sémiotique 

 

 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 11 

Introduction :  

Dans toute démarche de recherche scientifique, il est essentiel de commencer par une 

présentation du domaine auquel se rattache l'étude, ainsi que par une définition claire et précise 

des notions et concepts fondamentaux qui la soutiennent.  

Notre premier chapitre sera consacré sur plusieurs cadres théoriques complémentaires. 

Nous commencerons d’abord par explorer les fondements théoriques de la sémiotique en nous 

appuyant sur les travaux de chercheurs majeurs dans ce domaine. Cette approche nous amènera 

aussi à définir plusieurs concepts clés (le signe, le sens, l’image, la sémantique, la sociologie, 

etc) qui guideront notre analyse et justifieront notre approche méthodologique pour l’étude des 

costumes traditionnels algériens féminins. 

Aperçu générale : 

Au milieu du XXe siècle, la distinction entre ces deux termes Sémiotique et Sémiologie 

n’était pas encore clairement établie. Elles ont été utilisées comme des synonymes. Dans un 

premier temps Ferdinand de Saussure (1916) introduit le terme sémiologie dans le cadre de la 

tradition européenne. Parallèlement, le philosophe Charles Sanders Peirce développe le 

concept sémiotique dans la tradition américaine, ces deux disciplines partageaient un objectif 

commun : l’étude des signes et de la signification. 

Dans les années (1960-1970) Roland Barthes clarifie la distinction entre sémiotique et 

sémiologie tout en utilisant parfois les deux termes de manière interchangeable. Il explique ainsi 

que : « La linguistique n’est qu’une partie de la sémiologie ; la sémiologie elle-même n’est 

qu’une partie de la sémiotique, si l’on entend par sémiotique la théorie générale des signes. » 

(Barthes, Eléments de sémiologie, 1964) 

1- La linguistique et la sémiologie (Ferdinand de Saussure/Roland Barthes) : 

 Selon Ferdinand de Saussure : 

D’abord, Ferdinand de Saussure a définit la langue comme un système organisé où 

chaque singe linguistique se définit par ses différences avec les autres signes ; et pour lui « La 

linguistique » est l’étude du langage en tant que système de signes structuré, où le sens est 

produit par des oppositions internes : elle analyse la structure des langues, les relations entre les 

signes linguistiques (signifiant et signifié) et les règles qui organisent la communication verbale. 

Son approche structurale a influencé de nombreux domaines ; notamment la sémiologie qui 

s’intéresse aux systèmes de signes en général qu’ils soient linguistiques ou non. Saussure 

considère  « La sémiologie » comme la science générale des signes dont la linguistique ne serait 

qu’un sous ensemble, car il pense que tous les systèmes de signes fonctionnent selon des 

principes similaires à ceux du langage .Saussure la définit comme : 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 12 

« On peut donc concevoir une science qui étudie la vie des signes au sein de la vie sociale […] 

nous la nommerons sémiologie […] elle nous apprendrait en quoi consistent les signes, quelles 

lois les régissent. Puisqu’elle n’existe pas encore, sa place est déterminée d’avance. La 

linguistique n’est qu’une partie de cette science générale, les lois que découvrira la sémiologie 

seront applicables à la linguistique. » (Saussure, p. 33) 

Dans cette perspective, la linguistique apparaît comme une branche de la sémiologie. F. 

de Saussure met en évidence un paradoxe : bien que la linguistique ne soit qu'une partie de la 

sémiologie, elle s'avère indispensable à cette dernière pour formuler correctement la question du 

signe. Sans une linguistique préalablement établie, toute analyse des signes risque d'échouer, 

faute de pouvoir différencier ce qui relève spécifiquement d'un système sémiologique et ce qui 

dépend de la langue. Ainsi, Saussure souligne que la problématique linguistique est 

fondamentalement sémiologique. 

 Selon Roland Barthes : 

Roland Barthes renverse la théorie de F. Saussure qui considère la linguistique comme 

une partie de la sémiologie, en affirmant que la sémiologie devait s’inspirer de la linguistique et 

non l’englober par ce que la linguistique est la science la plus avancée dans l’étude des signes et 

que la sémiologie doit s’appuyer sur ses méthodes et concepts.  

« Ainsi la sémiologie serait une branche de la linguistique, et non l’inverse. La 

sémiologie est la science des grandes unités signifiantes du discours » (Dictionnaire Larousse de 

linguistique et des sciences du langage)  

« La sémiologie ne pourra être traitée didactiquement que lorsque ces systèmes auront été 

reconstitués empiriquement. Cependant pour mener pas à pas à ce travail, il est nécessaire de disposer 

d’un certain savoir. Cercle vicieux dont il faut sortir par une information préparatoire qui ne peux être à 

la fois que timide et téméraire : téméraire parc que ce savoir doit déjà s’appliquer, du moins en projet, à 

des objets non-linguistique » (Barthes, Élément de sémiologie , In communication , 4, 1964) 

La sémiologie est l'étude des systèmes de signes et leur signification dans la culture et la 

société. Barthes a poursuivi et développé les théories de Saussure en appliquant l’analyse 

sémiologique à divers domaines tels que la littérature, la mode, la photographie et la publicité. 

Alors que Saussure se concentrait sur la langue en tant que système, Barthes a élargi l’étude des 

signes à la culture et aux mythes du quotidien. Ainsi, pour lui, la sémiologie ne se limite pas au 

modèle linguistique mais s’étend à tous les phénomènes culturels où le sens est produit et 

interprété. 

1-1 La sémiologie de la communication : 

L’idée de sémiologie de la communication a été développée plus tard par Roland Barthes 

(1915 / 1980) qu’il affirme que la communication repose sur des signes conventionnels et bien 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 13 

précis (intentionnels). La sémiologie de communication est une branche de la sémiologie, elle 

sert à analyser et à comprendre les systèmes de signes qui sont intentionnellement utilisés pour 

transmettre un message. Elle étudie la manière dont ces signes sont structurés, interprétés et 

perçus dans différents contextes, en identifiant les codes et les conventions qui régissent ces 

signes. La sémiologie de la communication permet d’expliquer comment un émetteur encode un 

message à travers des signes et un récepteur le décodé en fonction de son contexte culturel et 

social.  

Dans la sémiologie de la communication, les signes sont classés en plusieurs types selon 

leur modalité d’expression : visuels, écrit, sonores, corporels et lumineux. Nous les utilisons pour 

communiquer, parfois même sans en avoir conscience : 

 Signes graphiques et écrit :  

Logos et emblèmes (symboles d’entreprises, d’institutions), pictogrammes (symboles dans 

les aéroports, toilettes), typographies et couleurs (rouge pour signaler un danger). 

 Signes sonores : 

 Alarmes et sirènes (incendie, police, ambulance), signaux sonores dans les gares et aéroports 

(annonces, alertes), Indicatifs musicaux (hymnes nationaux). 

 Signes corporels et vestimentaires :  

Uniformes (policiers, militaires), gestes codifiés (salut militaire, langue des signes), 

accessoires symboliques (bagues de fiançailles, écharpes universitaires). 

 Signes lumineux : 

Feux de circulation (rouge = arrêt, vert = passage), néons et enseignes lumineuses 

(publicité, signalisation d’établissements ouverts), indicateurs lumineux sur les appareils 

électroniques (voyant rouge = appareil éteint, vert = appareil allumé). 

       La sémiologie de la communication intervient comme médiatrice entre l'individu et le 

monde. Elle étudie comment l'individu construit sa perception du monde et communique cette 

vision à travers des signes et des codes. Au-delà d'une simple analyse formelle de textes ou 

d'images, elle analyse comment les processus de codage et de décodage qui permettent de donner 

du sens à ces signes et de les transformer en un langage commun. 

1-2 La sémiologie de la signification : 

La sémiologie de la signification s’intéresse à la manière dont les signes produisent du 

sens dans une culture donnée. Elle repose sur le principe que les signes (mots, gestes, images, 

vêtements) ne possèdent pas une signification intrinsèque, mais qu’ils prennent leur sens à 

travers des conventions culturelles et sociales.  



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 14 

L’approche « sémiologie de la signification » est principalement représentée par Roland 

Barthes, qui s’inspire des travaux de Ferdinand de Saussure qui a distingué le signifiant (l’aspect 

matériel du signe) ; du signifié (l’idée ou le concept associé à ce signe), en d’autre terme, la 

signification naît de cette relation arbitraire entre le signifiant et le signifié. Barthes applique ces 

principes au-delà du langage et s’intéresse à la mode, la publicité, le cinéma, la photographie et 

les objets du quotidien. 

2- La sémiotique / Les catégories de sémiotique selon Pierce : 

En parallèle des travaux de Saussure, le philosophe américain Charles Sanders Peirce 

(1839-1914) est également logicien, mathématicien et scientifique, est reconnu comme l’un des 

pionniers de la sémiotique et du pragmatisme. Dès la fin du XIXe siècle, il a élaboré une théorie 

sémiotique de manière indépendante, en développant un cadre d’analyse basé sur la logique et la 

pragmatique.  

Saussure, quant à lui, introduit le terme « Sémiologie », qu’il a définit comme l’étude des 

signes dans la langue. En revanche, le terme « Sémiotique » dans son usage contemporain, a été 

introduit par C. S. Peirce, qui l’envisage comme la doctrine formelle des signes c’est-à-dire une 

théorie plus large englobant tous les types de signes et leur interprétation dynamique.  

« La sémiotique reprend le projet de sémiologie de F. de Saussure et s'assigne pour objet 

l'étude de la vie des signes au sein de la vie sociale. À la différence cependant de la sémiologie 

issue de l'enseignement de F. de Saussure, elle refuse de privilégier le langage et la société. La 

sémiotique veut être une théorie générale des modes de signifier ». (Dictionnaire Larousse de 

linguistique et des sciences du langage) 

 

La sémiotique soit devenue plus dominat, car elle englobe une approche plus vaste, 

incluant non seulement la linguistique, mais aussi les images, la communication, les médias et la 

cognition. Cependant, Le terme sémiologie est encore utilisé par certains chercheurs notamment 

en Europe et dans la tradition Saussurienne (ex : Roland Barthes parlait encore de sémiologie).  

Dans des dictionnaires comme « Le Petit Robert » et « Larousse » mentionnent souvent 

que la sémiologie et la sémiotique sont des synonymes ; toutes deux désignant l’étude des signes 

et des systèmes de signification. Certains dictionnaires spécialisés ou encyclopédies académiques 

distinguent les deux termes : 

 La sémiologie est associée à l’approche saussurienne (science des signes dans la société, 

liée à la linguistique). 

 La sémiotique est plus large et inclut l’approche peircienne, intégrant la logique, la 

philosophie et la cognition. 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 15 

En effet, Dans un usage courant, les deux termes sont souvent interchangeables. Mais 

dans un cadre académique, surtout en sémiotique visuelle ou en analyse culturelle, la distinction 

est parfois soulignée selon l’approche adoptée. 

La sémiotique est également considérée comme une science du fonctionnement de la 

pensée, dans la mesure où elle analyse comment les humains produisent, perçoivent et 

interprètent les signes. Peirce, en particulier, la rapproche de la logique et de la cognition, 

affirmant que toute pensée s’inscrit dans un processus sémiotique : nous comprenons le monde à 

travers des signes qui renvoient à d’autres signes dans un enchaînement d’interprétations 

continues (sémiosis illimitée). 

D’un autre côté, des chercheurs comme Saussure et Greimas montrent que la sémiotique 

repose sur des structures mentales sous-jacentes qui organisent notre perception du sens. Eco et 

Barthes, quant à eux, soulignent que notre pensée est influencée par des codes culturels et 

sociaux, cela signifie que notre manière d’interpréter les signes est conditionnée par notre 

environnement et notre expérience. 

Donc, la sémiotique dépasse le cadre du langage et de la communication, pour se 

présenter comme une science du fonctionnement de la pensée, en expliquant comment nous 

structurons et comprenons le monde à travers les signes qui nous entourent. 

 Les catégories de sémiotique selon Pierce : 

 La Premiérité : 

La Premiérité est la catégorie de l’immédiateté, de la qualité pure et de l’expérience brute 

sans relation ni interprétation. Elle représente ce qui est perçu dans son état initial, sans 

comparaison, sans interaction avec un autre élément, et sans implication d’un contexte « La 

priméité apparaît dans toutes les qualités d’un sentiment total. Elle est parfaitement simple et 

sans parties ; et toute chose à sa qualité […] » (SAVAN, 1978, p. 69) 

Elle exprime une sensation brute, une possibilité exister en puissance mais qui n’est pas 

encore actualisée dans une situation précise, comme une couleur vue sans association 

symbolique, par exemple le rouge en tant que simple teinte, avant qu’il ne soit associé au danger 

ou à l’amour. De même, une émotion pure telle qu’un sentiment spontané de joie, de tristesse, ou 

d’apaisement, sans qu’on en cherche la cause ou le sens. Les impressions sensorielles peut 

également illustrer cette catégorie, comme : le toucher d’un tissu, la chaleur du soleil ou le 

parfum d’une fleur sont perçus en eux-mêmes, existent d’abord comme sensations immédiates 

avant toute analyse. La Premiérité est cette phase de perception, où un signe est ressenti dans sa 

pure existence. Elle constitue le point de départ de la construction du sens, qui se développera 

ensuite à travers la Secondéité et la tiercéité. 

 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 16 

 La Secondéité : 

La Secondéité (Secondness), selon Peirce, se manifeste par une interaction entre deux 

éléments, marquée par une opposition, une action-réaction ou une relation causale. Dans la vie 

pratique, elle apparaît à travers des contrastes entre deux couleurs ou matériaux, créant une 

tension perceptible, par exemple : Le noir et le blanc juxtaposés dans un motif vestimentaire 

créent une tension visuelle qui attire le regard et donne une impression de dualité 

(ombre/lumière, bien/mal, tradition/modernité). 

Elle implique un rapport d’action et de réaction : un élément agit sur un autre et engendre 

une réponse. Elle est aussi essentielle dans l’interprétation des signes iconiques, car elle établit 

une connexion entre un objet et sa représentation. Le lien entre la cause et l’effet est perceptible 

et tangible comme : Une broderie usée sur un ancien vêtement témoigne du passage du temps et 

de l’usage répété de ce costume. L’usure elle-même devient un signe de mémoire et d’histoire. 

Cette dualité dynamique est essentielle pour comprendre les relations entre les signes et leur 

interprétation.   

« […] l’expérience est la catégorie de la secondité .l’expérience au sens d’action 

concrète en situation, aussi bien mentale que matérielle» (DELEDALLE, La philosophie 

américaine en perspective, 1987, novembre, pp. 481-486) 

 La tiercéité : 

Dans la sémiotique de Charles Sanders Peirce, la troisième catégorie phénoménologique, 

appelée tiercéité (Thirdness), joue un rôle fondamental dans la structuration du sens. Elle se 

distingue des deux premières catégories - la priméité (Firstness) , qui représente la pure qualité 

ou possibilité , et la secondéité (Secondness) , qui désigne la relation dyadique entre un signe et 

son objet . La tiercéité, quant à elle, correspond à la médiation, à la loi et à la relation entre un 

signe et son interprétant. 

« […] la logique est la catégorie de la tiercité .sans la tiercité, l’expérience ne serait que 

hasard, accident caprice. Avec la tiercité, la loi, la pensée mediatrice, la logique pénètre 

l’expérience et l’ordonne non pas ab extra, mais de l’intérieur : elle est processus auto-

correcteur» (DELEDALLE, la philosophie américaine., 1983, pp. 138-139) 

En d’autres termes, un signe n’a pas de sens uniquement par sa qualité intrinsèque 

(priméité) ou par sa relation avec un objet réel (secondéité), mais surtout parce qu’il s’intègre 

dans un système de significations préétabli, basé sur des règles partagées au sein d’une culture 

ou d’une communauté. 

L’un des aspects clés de La tiercéité est qu’elle établit une connexion intelligible, 

permettant à un singe de prend sens en reliant un interprétant à un cadre de référence partagé. Ce 

processus repose sur la médiation, qui assure l’interprétation à travers des conventions, règles ou 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 17 

traditions, et sur la généralité, qui permet à un signe de dépasser l’expérience individuelle pour 

s’ancrer dans des structures collectives garantissant une signification stable et commune. 

La tiercéité ne se limite pas à une médiation ponctuelle ; elle s'appuie sur des habitudes 

d'interprétation qui stabilisent la signification des signes au sein d'un groupe. Cette stabilité 

s’explique par la régularité, où un signe conserve une signification constante et récurrente dans 

un contexte donné, étant reconnu comme tel par plusieurs individus au fil du temps. Aussi par 

l'habitude, qui inscrit cette interprétation dans une dimension culturelle et sociale. Peirce parle de 

« Belief-habit », une croyance intériorisée qui guide la compréhension et l’usage des signes. 

3- La Notion du signe : 

Le concept de signe a évolué au fil du temps et a été exploré dans plusieurs disciplines. 

Dès l’Antiquité, il était perçu comme un moyen d’adaptation de l’homme à son environnement et 

à ses interactions sociales. Progressivement, son étude s’est élargie, englobant des domaines 

aussi variés que la linguistique, l’astrologie, la médecine et même la chasse, où il sert à 

interpréter des indices ou des traces.  

« Le signe est ce qui est mis à la place de quelque chose d’autre pour quelqu’un 

(l’interprète du signe) et sous tel rapport » (Héber). Cette citation présente l’une des définitions 

attribuées au signe et nous permis de comprendre que celui-ci est un élément qui représente ou 

renvoie à quelque chose d’autre. Il fonctionne dans une relation d’interprétation, car il n’a de 

sens que lorsqu’il est perçu et compris par quelqu’un. Un signe peut être une image, un mot, un 

geste ou tout autre élément qui évoque une signification au-delà de sa simple apparence (par 

exemple ; un feu rouge est un signe qui indique l’arrêt aux conducteurs). Son interprétation 

dépend du contexte et de la connaissance partagée des règles de circulation. De ce fait, le signe 

joue le rôle de médiateur entre une réalité et l’idée que l’on s’en fait. 

Le signe étant l’unité fondamentale de tout système de signification, il constitue le point 

de départ de la sémiotique, qui en analyse les structures et les mécanismes d’interprétation dans 

une culture donnée. Elle ne se limite pas à la langue mais étudie tous types de signes, en 

analysant comment sont construits, perçus et interprétés .En d’autres termes, la sémiotique 

analyse tout ce qui peut produire du sens. 

Tout produit sémiotique repose sur deux dimensions : le plan du contenu (le signifié) et le 

plan de l’expression (le signifiant). Le signe se définit comme l’unité abstraite qui établit un lien 

entre ces deux aspects. Il peut être abordé selon une perspective fonctionnelle (en tant 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 18 

qu’élément représentant autre chose) ou constitutive (en analysant ses composantes et leur 

relation).   

3- 1 Les théories sur le signe : 

Ils se divergent selon les approches : 

3-1-1 L’approche binaire de Ferdinand de Saussure : 

Ferdinande de Saussure adopte une approche binaire, où le signe est l’association d’un 

signifiant et d’un signifié :  

 Le signifié : Le signifié, selon Saussure, est équivalent à la notion de concept. Il 

constitue, avec le signifiant, l’un des deux éléments du signe linguistique. 

 Le signifiant : Le concept de signifiant, issu de la terminologie de Saussure, désigne 

l’aspect matériel du signe linguistique, c’est-à-dire la suite de sons (image acoustique). 

Cette notion est indépendante des variations individuelles de prononciation, car le 

signifiant est partagé par l’ensemble des locuteurs. 

Un point essentiel est son caractère linéaire, qui le distingue d’autres systèmes 

sémiologiques où plusieurs dimensions peuvent coexister simultanément (comme dans un 

sémaphore). Cette linéarité joue un rôle clé dans la structuration syntaxique du langage. 

Saussure met en avant l’arbitraire du signe, affirmant qu’aucun lien naturel ne relie un 

concept (signifié) et la suite de sons qui lui est associée (signifiant). Émile Benveniste nuance 

cette idée, expliquant que dans la langue, le signifiant et le signifié sont indissociables. Cette 

réflexion rejoint un débat plus large sur le caractère naturel ou conventionnel des mots, dépassant 

ainsi le cadre strictement linguistique. 

Enfin, Saussure soulève un problème théorique : un signifiant peut-il correspondre à 

plusieurs signifiés ? Par exemple : les formes «chant » et « champ » restent-elles le même mot ?, 

bien que phonétiquement identiques, ont des significations différente ; ou le mot « table » en 

français (signifiant) désigne l’objet sur lequel on mange ou écrit (signifié), mais il aurait pu être 

un autre mot dans une autre langue. De même, un préfixe comme -re- dans «repeindre » et 

« revenir » exprime-t-il toujours la même idée ? Ces questions illustrent la complexité du rapport 

entre signifiant et signifié. 

Cette vision binaire du signe a profondément influencé la sémiologie et la linguistique, en 

mettant l’accent sur la structure interne du langage plutôt que sur le lien entre le signe et le 

monde extérieur. 

 
 

 

 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 19 

 

 

3-1-2 L’enrichissement du modèle par Roland Barthes : 

Roland Barthes, en s’inspirant de Saussure, complexifie ce modèle en y ajoutant un 

troisième élément : « la signification ». Selon lui, le signe ne se limite pas à une simple relation 

entre signifiant et signifié, mais il est porteur de sens à plusieurs niveaux. 

Roland Barthes a approfondi cette approche en introduisant le système de «Dénotation » 

et « Connotation » ; dans son ouvrage Mythologies (1957), Il montre que les signes ne 

fonctionnent pas uniquement selon des règles linguistiques strictes, mais qu’ils sont influencés 

par des contextes sociaux, culturels et idéologiques. À travers la notion de  « mythe »,  il révèle 

comment certains signes acquièrent une seconde signification  qui véhicule des discours 

implicites souvent idéologiques, en  distinguant  les deux niveaux ou aspects de perception du 

sens : la dénotation et la connotation ; il a écrit :   

 

 « Il y a donc un premier système sémiologique, dont le signifiant est la parole et le 

signifié le concept, et un second système sémiologique, dont le signifiant est le signe du premier 

système et le signifié est le mythe ». (Barthes, Mythologies, 1957) 

a. Le premier niveau : la dénotation : 

Selon Roland Barthes, la dénotation est le premier niveau de signification d’un signe 

c’est-à-dire son sens littéral, objectif. C’est le niveau où le signe est compris de manière 

universelle, indépendant des interprétations culturelles ou subjectives « La dénotation est 

l’évidence, elle est analogue au message sans codes. » (Barthes, Rhétorique de l'image , 1964)  

« Dénotation : la relation établie par convention entre un signe et son réfèrent, 

spécialement lorsque ce dernier est une chose, un fait une propriété physique » (Prieur, 1971, p. 

96). 

b. Le second niveau : la connotation : 

C’est le contraire de la dénotation, le sens connoté est un niveau plus subjectif et culturel du 

signe. Elle dépend du contexte, des valeurs sociales et des représentations collectives. Elle vise à 

transmettre des croyances, des émotions ou des idéologies propres à une société et d’exprimer 

des significations implicites et symboliques.   

« La connotation est un ordre de signification où l’image renvoie à une culture, à une 

connaissance social, à une psychologie. » (Barthes, Rhétorique de l'image , 1964) 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 20 

« Ce qu’on appelle « connotation » est constituée par les valeurs additionnelles d’un 

message quelconque, valeurs étrangères à la signification proprement dite, véhiculée par les 

signes lexicaux et les constituants grammaticaux (dénotation) » (Gandon, 1980, p. 121) 

3-1-3 La vision triadique de Charles Sanders Peirce : 

 Contrairement à Saussure, qui conçoit le signe comme une relation binaire entre 

signifiant et signifié, Peirce, dans son modèle sémiotique, propose une approche triadique, 

intégrant un troisième élément : « le référent » (ou objet). 

 Le représentamen : (la forme perçue du signe). 

Le représentamen correspond à la manifestation perceptible du signe, autrement dit, à son 

aspect matériel ou formel. Il peut être visuel, sonore, tactile ou même abstrait. Le représentamen 

ne possède pas de signification en lui-même ; il ne prend sens qu’en relation avec les autres 

éléments du modèle.  

 L’interprétant : (l’idée que le signe évoque dans l’esprit de l’observateur). 

L’interprétant est l’élément cognitif et subjectif du processus sémiotique. Il ne s’agit pas 

du sens absolu du signe, mais plutôt de l’interprétation que lui attribue une personne en fonction 

de son bagage culturel, de son expérience et du contexte. IL varie donc d’un individu à un autre 

et d’une culture à une autre. 

 L’objet : (la réalité à laquelle le signe renvoie). 

L’objet, ou référent, est ce à quoi le signe fait référence dans le monde réel ou conceptuel. 

Il peut être concret (un objet physique) ou abstrait (une idée, une notion). L’objet est 

indispensable dans la triade peircienne, car il ancre le signe dans une réalité de référence, 

contrairement à la sémiologie saussurienne qui met uniquement l’accent sur la structure interne 

du signe. 

Le modèle de Peirce met en lumière le caractère dynamique et interprétatif du signe. 

Chaque individu construit le sens d’un signe en fonction de son contexte et de ses connaissances. 

Cette approche est particulièrement utilisée dans l’analyse des médias, de la publicité et des 

phénomènes culturels, où les signes ne sont jamais figés mais évoluent selon les interprétations. 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 21 

3-2 Les fonctions du signe : 

Le sémioticien Jean-Marie Klinkenberg, Ses travaux portent principalement sur la 

sémiotique du langage, la rhétorique de l’image et la communication visuelle. Dans son ouvrage 

le plus connu « Précis de sémiotique générale » (1996) explique le rôle du signe en sémiotique à 

travers trois fonctions principales : 

 Le signe comme substitut : 

Le signe remplace une chose absente ou inaccessible. Il permet de manipuler des réalités 

sans avoir besoin d’y être confronté directement. Par exemple, le mot mal de ventre représente 

une sensation subjective, tout comme un billet de banque représente une valeur monétaire. 

 Le signe comme trace d’un code :  

Le signe n’existe pas de manière isolée, il fonctionne à l’intérieur d’un système de règles, 

appelé code, qui permet son interprétation. Ce code peut être explicite (comme le langage ou les 

pictogrammes) ou implicite (comme la disposition des espaces dans un café qui indique où se 

trouve un téléphone). L’interprétation d’un signe dépend donc du code culturel ou contextuel 

auquel il appartient. 

 Le signe comme instrument de structuration de l’univers : 

Les signes ne se contentent pas de représenter la réalité, ils contribuent à la structurer. Ils 

imposent un découpage du monde en catégories (chaud/froid, haut/bas, etc.), qui varient selon les 

cultures et les contextes. Par exemple, les distinctions de couleurs diffèrent d’une langue à 

l’autre. 

Ces trois fonctions montrent que les signes ne sont pas neutres : ils influencent notre 

perception du monde et notre manière de penser. En sémiotique, cette approche permet 

d’analyser comment les systèmes de signes organisent la communication et la signification.  

3-3 Classification du signe selon Umberto Eco :  

Umberto Eco (1932-2016) était un sémioticien, philosophe, écrivain et linguiste italien. Il 

est surtout connu pour ses travaux en sémiotique, la science des signes et des significations. Il a 

contribué à l’étude des modes de production du sens, en proposant des classifications des signes 

et des processus interprétatifs. Son ouvrage Sémiotique et philosophie du langage (1984) est une 

référence majeure dans ce domaine. 

« Le signe est utilisé pour transmettre une information, pour dire ou indiquer une chose 

que quelqu’un connaît et veut que les autres connaissent également » (Eco, 1988, p. 27). Cette 

définition synthétise les multiples acceptions du terme « signe » répertoriées dans les 

dictionnaires, s’inscrit dans un schéma de communication classique : source – émetteur – canal – 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 22 

message – destinataire. Toutefois, sans code commun entre l’émetteur et le destinataire, un 

message peut être transmis sans signifier. Ainsi, le signe ne se limite pas à la communication, il 

est aussi un acteur du processus de signification. (Guillemette & Cossette, 2006) 

« Puisque le mot « signe » désigne une multitude d’objets différents, Eco procède à une 

première classification, où il distingue les signes artificiels des signes naturels. Par la suite, 

cette classification s’affinera et les signes deviendront des signes-fonctions dans sa typologie des 

modes de production sémiotique » (Guillemette & Cossette, 2006) Cette citation ou plutôt 

classification montre que, Eco cherche à organiser la diversité des signes en fonction de leur 

origine et de leur mode de production. Les signes artificiels sont créés intentionnellement, tandis 

que les signes naturels existent indépendamment de toute volonté humaine. Eco ne s’arrête pas 

là. Il affine ensuite cette classification en introduisant la notion de signes-fonctions, qui repose 

sur l’idée que les objets et les phénomènes ne sont pas seulement porteurs d’un sens en raison de 

leur nature, mais aussi en raison de leur usage et de leur contexte d’interprétation. Autrement dit, 

un signe n’a pas une signification figée : sa fonction dans un système sémiotique détermine en 

grande partie son sens. Cette évolution marque un passage d’une classification fondée sur 

l’origine des signes à une approche plus dynamique, qui prend en compte leur rôle dans la 

production et la transmission du sens. 

 Les signes artificiels : 

Les signes artificiels sont créés intentionnellement et se divisent en deux sous-catégories : 

 Les signes produits explicitement pour signifier : ils sont émis consciemment par un 

individu (humain ou animal), basés sur des conventions et destinés à communiquer un 

message. 

 Les signes produits explicitement comme fonction : selon Eco, dans toute société, 

l’usage des objets devient un signe « dès qu’il y a société, tout usage est converti en signe 

de cet usage » (Eco, 1988, p. 45). Cela inclut des objets tels que les vêtements, 

l’architecture ou les moyens de transport. 

Types de signes fonctionnels : 

a. Signes à fonction première : l’objet est principalement défini par son usage initial (ex. 

une chaise pour s’asseoir, une voiture pour se déplacer). 

b. Signes à fonction seconde : l’objet acquiert une signification sociale qui dépasse son 

usage premier « Dans certains cas, la fonction seconde prévaut ainsi au point d’atténuer 

ou d’éliminer entièrement la fonction primaire » (Eco, 1988, p. 46)(ex. un trône 

symbolisant la royauté plus que son rôle de siège). 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 23 

c. Signes mixtes : ils possèdent à la fois une fonction première et une fonction seconde (ex. 

un uniforme de policier protège le corps tout en signifiant une appartenance 

institutionnelle). 

 Les signes naturels : 

Contrairement aux signes artificiels, les signes naturels ne sont pas intentionnellement 

produits et se divisent en deux groupes : 

 Les signes identifiés avec des choses ou événements naturels : ils ne proviennent pas 

d’un émetteur humain mais peuvent être interprétés grâce à un apprentissage . La nature 

est aussi « un univers de signes » (Eco, 1988, p. 16)(ex. la position du soleil indiquant 

l’heure, des nuages sombres annonçant la pluie). 

 Les signes émis inconsciemment par un agent humain : ils sont involontaires et ne 

résultent pas d’une intention de communication (ex. des symptômes médicaux révélant 

une maladie, des traits physiques indiquant une origine ou une classe sociale). 

3-4 Classifications des différents types de signes selon Peirce : 

Pour se différencier entre les signes, Peirce établit une classification en trois catégories : 

l’icône, l’indice et le symbole. Ces catégories se distinguent en fonction du type de relation qui 

unit le signifiant à ce qu’il désigne, autrement dit son référent. La typologie de Peirce est 

largement adoptée pour l'analyse des signes, car elle offre un cadre général permettant leur 

classification. 

 L’icône → Signe de ressemblance :  

Le signe ressemble à son objet par sa forme ou ses caractéristiques visuelles.  

« Une icône [sic] est un signe qui renvoie à l’objet qu’il dénote simplement en vertu des 

caractères qu’il possède, que cet objet existe réellement ou non. Il est vrai que si cet objet 

n’existe vraiment pas, l’icône [sic] n’agit pas comme signe ; mais cela n’a rien à voir avec son 

caractère de signe. N’importe quoi, qualité, individu existant ou loi, est l’icône [sic] de quelque 

chose, pourvu qu’il ressemble à cette chose et soit utilisé comme signe de cette chose» (Charles 

Sandrs PEIRCE, 1978, p. 140) 

 L’indice → Signe de contiguïté ou de causalité : 

Le signe est lié à son objet par une connexion physique, un effet naturel ou une relation 

directe. 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 24 

« Un indice est un signe qui renvoie à l’objet qu’il dénote parce qu’il est réellement affecté 

par cet objet. […] » (Charles Sandrs PEIRCE, 1978, p. 140) 

 Le symbole → Signe conventionnel :  

Le signe est arbitraire et repose sur une règle, une tradition ou un accord culturel pour 

être compris. 

« Un symbole est un signe qui renvoie à l’objet qu’il dénote en vertu d’une loi, d’ordinaire 

une association d’idées générales, qui détermine l’interprétation du symbole par référence à 

cet objet » (Charles Sandrs PEIRCE, 1978, pp. 140-141) 

4- Le sens et la signification : 

Bien que les termes « sens » et « signification » soient parfois employés de façon 

équivalente, leur distinction devient évidente lorsqu'on analyse les mécanismes qui différencient 

signifié et signifiant. 

 La signification d’un signe est fixe et repose sur un système de références partagées, 

comme un code linguistique ou culturel. Elle est objective, car elle découle d’une 

convention établie et reconnue par une communauté. Par exemple, dans une langue 

donnée, un mot possède une définition claire qui demeure stable, indépendamment du 

contexte d’énonciation. Cette stabilité permet une compréhension univoque du signe, 

assurant ainsi sa fonction dans la communication et l’échange d’informations. 

 Le sens, en revanche, est plus souple et dépend du contexte ainsi que de l’interprétation 

du récepteur. Contrairement à la signification, il ne se limite pas à une définition figée, 

mais émerge dans l’expérience et peut évoluer selon l’époque ou la situation. Il est 

subjectif, car il varie en fonction de la perception et des connaissances de celui qui le 

reçoit. Ainsi, un même mot ou symbole peut revêtir des significations similaires pour 

tous, mais produire des sens différents selon les individus ou les circonstances. 

Certains linguistes, comme Oswald Ducrot, définissent la signification comme relevant 

strictement du domaine sémantique, puisqu’elle ne dépend pas du contexte mais se limite au sens 

premier des termes. En revanche, le sens s’inscrit dans une approche pragmatique, prenant en 

compte les facteurs contextuels pour interpréter les mots et les signes. On peut ainsi affirmer que 

le sens d’un élément linguistique est constitué de sa signification de base, enrichie par les indices 

fournis par la situation dans laquelle il apparaît. 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 25 

5- La sémiotique et la sociologie : 

« La sémiotique appartient aux sciences du langage et aux sciences sociales » (DUCROT & 

TODORROV, (1990), p. 109). Par cette citation, Tzvetan Todorov souligne que la sémiotique 

n’est pas isolée, mais fait partie intégrante des sciences humaines, s’intéressant aux signes dans 

leur contexte social. Cette idée rejoint celle de Ferdinand de Saussure, qui affirme que « la vie 

des signes au sein de la vie sociale » montre le lien fondamental entre les signes et la société, 

laquelle produit les signes et leur attribue du sens. En effet, la sémiotique et la sociologie 

apparaissent comme deux disciplines complémentaires : la première étudie les signes et les 

systèmes de signification, tandis que la seconde analyse les structures sociales et les rapports 

entre les individus et la société. 

La société est ainsi perçue comme un vaste système de production de signes : vêtements, 

rituels, codes sociaux, objets et médias peuvent tous être lus comme des signes porteurs de 

significations. Cette approche est partagée par la sémiologie de Saussure et la sémiotique de 

Barthes, qui considèrent que les pratiques sociales véhiculent des significations explicites ou 

implicites. Dès lors, l’analyse sémiotique devient un outil essentiel en sciences sociales pour 

décrypter les représentations dans les médias, les normes et valeurs des pratiques culturelles, ou 

encore les systèmes de distinction sociale à travers des signes visibles comme l’habillement, le 

langage ou la consommation. 

Ce lien étroit entre sémiotique, sociologie et culture permet d’étudier la culture comme un 

ensemble de structures sociales, religieuses, intellectuelles et artistiques propres à chaque 

société. Ainsi, cette interaction entre sémiotique et sociologie justifie  notre analyse sémiotique 

des costumes traditionnels féminins, car ces derniers, en tant que signes sociaux et culturels, 

participent à la construction et à la transmission des valeurs et des significations au sein d’une 

société. 

6- La sémantique : 

La sémantique est une branche de la linguistique qui étudie le sens des mots, des phrases et 

des textes. Son origine remonte à l’Antiquité, où des philosophes comme Platon et Aristote 

réfléchissaient déjà aux relations entre les signes et leur signification. C’est à la fin du  XIXe 

siècle  la sémantique devient une discipline distincte avec Michel Bréal.  

Michel Bréal, considéré comme le fondateur de la sémantique, définit cette discipline 

comme l’étude des lois qui régissent l’évolution du sens des signes. Il introduit ce concept 

notamment dans son ouvrage « Essai de sémantique » (1897), où il explore la manière dont le 

sens des mots change au fil du temps sous l’influence de divers facteurs sociaux, culturels et 

linguistiques.    



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 26 

Selon le Dictionnaire de Linguistique et des sciences du langage  

« un moyen de représentation du sens des énoncés. La théorie sémantique doit rendre 

compte des règles générales conditionnant l’interprétation sémantique des énoncés » 

(Dictionnaire Larousse de linguistique et des sciences du langage). 

Martine Joly la décrit comme une branche de la linguistique qui étudie les significations 

et le sens que la langue peut produire, en affirmant que la langue est un système dynamique où le 

sens peut varier selon différents facteurs : l’évolution historique, les variations culturelles, les 

registres de langue et les intentions des locuteurs, elle affirme « le sens susceptible d’être produit 

par la langue ». (Joly, 2002, p. 14) 

Au XXe siècle, elle est influencée par la linguistique structurale de Ferdinand de 

Saussure et les travaux en sémiotique de Charles Peirce et Roland Barthes. 

La sémantique se divise en plusieurs domaines, notamment la sémantique lexicale, qui 

analyse le sens des mots et leurs relations (synonymie, polysémie, etc.), et la sémantique 

compositionnelle, qui étudie comment le sens émerge de la combinaison des mots dans une 

phrase. Elle est également liée à la pragmatique, qui prend en compte le contexte dans 

l’interprétation des énoncés, et à la sémiotique, car elles s’intéressent toutes deux au sens et à son 

fonctionnement. Cependant, elles ont des approches différentes : 

 La sémantique se focalise principalement sur le sens linguistique, c'est-à-dire le rapport 

entre les mots, les phrases et leur signification. Elle étudier l’évolution des unités 

linguistiques à travers le temps. 

 La sémiotique, en revanche, est plus large. Elle cherche à comprendre comment le sens 

est produit non seulement dans la langue, mais aussi dans les images, les objets culturels, 

la mode, etc. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Chapitre I : La sémiologie / La sémiotique 

 27 

 

Conclusion : 

Ce premier chapitre a permis de poser les fondations théoriques nécessaires à une 

compréhension approfondie de l’étude des signes à travers deux courants majeurs : la sémiologie 

issue de la tradition européenne, portée par Ferdinand de Saussure et développée par Roland 

Barthes, et la sémiotique de la tradition américaine, fondée par Charles Sanders Peirce. Si 

Saussure envisage la sémiologie comme une science générale des signes au sein de la vie sociale, 

Barthes la fait évoluer vers une analyse des systèmes culturels et médiatiques, en soulignant 

l’importance des codes sociaux dans la production du sens. Peirce, quant à lui, propose une 

vision plus large et dynamique du signe, articulée autour de la priméité, la secondéité et la 

tiercéité, catégories fondamentales permettant de comprendre comment le sens émerge par 

médiation et interprétation. 

Par la suite, nous avons examiné la notion de signe de manière générale, puis comparative, 

en suivant son évolution à travers ces trois grands penseurs : Saussure, Barthes et Peirce. Cette 

analyse comparative révèle la complexité et la richesse des différentes conceptions du signe, qui 

sont au cœur de l’étude sémiotique. 

Les classifications des signes proposées par Peirce, puis par Umberto Eco, ont été 

présentées pour illustrer la diversité des perspectives selon les contextes d’analyse. 

Enfin, nous avons clarifié les distinctions entre le sens et la signification, ainsi que les 

relations entre la sociologie / la sémantique avec la sémiotique, afin de situer précisément le 

champ d’étude de la sémiotique dans son rapport aux disciplines connexes. Cette clarification est 

particulièrement importante pour bien appréhender les enjeux de notre thème de recherche. 



 

 

 

 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
  

Chapitre II :                              

La théorie de l’image  



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

29 

Introduction : 
Notre étude s’inscrit dans un cadre méthodologique sémiotique ; car cette perspective 

étudie tous les types de signes, qu’ils soient linguistiques, visuels ou gestuels, et que l’image 

devient un support où ces signes se manifestent et interagissent. Cette approche nous 

permettra d’analyser les signes et la construction du sens dans les images et elle nous servira 

de base théorique avant d’aborder l’étude de ces costumes et de les analyser. 

Pour mieux comprendre la manière dont les costumes traditionnels est représentés et 

perçus dans les supports visuels, nous allons consacrer ce chapitre pour examiner la théorie de 

l’image à travers ses fonctions, ses types et les mécanismes qui régissent sa construction du 

sens. Enfin, dans une approche sémiotique, nous aborderons le signe vestimentaire, en 

expliquant les différents aspects liés à cette étude (sa définition, ses fonctions, ses symboles) ; 

car les images que nous analyserons (notre corpus) dans la partie pratique de ce travail 

représentent des vêtements ou plus précisément des costumes traditionnels. 

1 La sémiotique visuelle :  

A la différence de la sémiotique linguistique, qui repose sur les mots et les structures 

grammaticales, la sémiotique visuelle s’intéresse aux signes non verbaux présents dans divers 

supports tels que (les images, les objets, le cinéma, la publicité, l’art ou encore l’architecture). 

D’une manière générale, elle explore le lien entre l’image et la perception.  

       Martine Joly est une sémiologue française spécialisée dans l’analyse des images et de la 

communication visuelle. Elle a consacré une grande partie de ses travaux à l’étude des signes 

visuels et à la manière dont ils transmettent du sens en fonctions des codes sociaux, culturels 

et historiques. 

Principalement, Son ouvrage « Introduction à l’analyse de l’image » est une référence 

en sémiotique visuelle, où elle explique comment décoder les images en prenant en compte 

leurs dimensions sémiotiques. Son approche s’inspire de la sémiotique de Roland Barthes qui 

a analysé les images en distinguant(le sens dénoté et le sens connoté). Mais elle a développé 

une réflexion propre sur les codes et les structures qui régissent la lecture des images. 

D'après Martine Joly, la sémiotique visuelle est l’étude des images en tant que 

systèmes de signes, dont la signification est influencée par des codes culturels, sociaux et 

historiques. Elle insiste sur le fait que l’analyse des signes visuels ne se limite pas à leur 

simple perception, mais englobe également les relations et les structures qui les organisent 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

30 

dans des contextes particuliers, ce qui fait de la sémiotique visuelle un domaine d’analyse 

complexe et contextuel. 

2 Photographie et sémiotique visuelle : 

La photographie est souvent perçue comme une reproduction fidèle de la réalité, mais 

en réalité, elle est le produit d’un processus complexe de transformation et d’interprétation. 

En tant que message visuel, elle subit par divers ajustements qui influencent la perception du 

spectateur, notamment en ce qui concerne les couleurs, les formes, les mouvements et les 

dimensions des éléments représentés. La sémiotique visuelle, qui s’intéresse à la construction 

du sens dans les images, analyse ces modifications pour comprendre leur impact sur la 

signification globale de l’image. S’inscrivant dans la tradition sémiologique européenne, cette 

approche va au-delà de la simple description des éléments visuels, en cherchant à identifier les 

structures signifiantes sous-jacentes. Ainsi, le sémioticien adopte une démarche méthodique 

rigoureuse afin de repérer les motifs récurrents et les relations entre les différents signes 

présents dans l’image. Cette analyse permet d’appréhender comment une photographie, bien 

qu’empreinte de réalisme, constitue un langage visuel à part entière, régi par des codes et 

conventions propres. 

3 La théorie  de l’image :  

3-1 Définition : 

Le terme "image", issu du latin imago, signifiait à l’origine "représentation" ou 

"apparence" et dérive d’imitari ("imiter"). Dans l’Antiquité romaine, il désignait les masques 

mortuaires en cire des ancêtres avant d’élargir son sens à toute reproduction visuelle. Avec le 

temps, il a évolué pour inclure les représentations matérielles (peintures, photographies), 

mentales (rêves) et symboliques (métaphores, concepts religieux). 

L’image est une représentation visuelle qui peut être perçue sous différentes formes, 

comme (une photographie, une peinture, un dessin ou une image numérique) et son analyse 

nécessite une observation attentive de ses éléments visuels (formes, couleurs, textures) . Elle 

repose sur une relation de ressemblance ou de symbolisation avec son référent, selon qu’elle 

imite la réalité ou en propose une interprétation stylisée. 

D’un point de vue sémiotique, l’image est un signe iconique qui véhicule du sens à 

travers des conventions culturelles et des codes visuels. Elle peut être dénotative, lorsqu’elle 

montre directement un objet ou une scène, ou connotative, lorsqu’elle transmet des 

significations implicites et symboliques. 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

31 

L’image a également une dimension esthétique, jouant sur la composition, les couleurs 

et les formes pour susciter une réaction émotionnelle ou artistique. Enfin, sur le plan cognitif, 

elle est un puissant outil de perception et de mémorisation, influençant la manière dont nous 

comprenons et retenons l’information. 

Plusieurs chercheurs ont largement travaillé sur la notion d’image, chacun selon son 

domaine d’expertise : 

- Roland Barthes – Sémioticien, il a étudié l’image dans « Rhétorique de l’image » 

(1964), distinguant le sens dénoté et connoté, et analysant le rôle du texte dans 

l’interprétation de l’image. 

- Martine Joly – Spécialiste de l’analyse de l’image, elle a écrit « L’image et les 

signes » (1994), où elle explore la sémiologie et les codes visuels. 

- Jean-Marie Schaeffer – Philosophe, il a travaillé sur l’image et sa perception, 

notamment dans « L’image précaire » (1987). 

- Gottfried Boehm – Théoricien de l’iconicité, il a développé la notion de "tournant 

iconique", insistant sur l’importance des images dans la pensée contemporaine. 

- Erwin Panofsky – Historien de l’art, il a développé l’iconologie, une méthode 

d’analyse des images en fonction de leur contexte culturel. 

- Jacques Aumont – Théoricien du cinéma et de l’image, il a écrit « L’image » (1990), 

une référence sur la lecture et l’analyse des images. 

- Maurice Merleau-Ponty – Philosophe phénoménologue, il a étudié la perception de 

l’image et son lien avec le regard dans « L’Œil et l’esprit » (1964). 

Tous ces théoriciens ont proposé des définitions de « l’image » ; celle qui nous intéresse 

ici est celle de Roland Barthes et Martine Joly. 

3-2 Les fonctions de l’image : 

On peut appliquer les six fonctions de la communication établit par le linguiste Roman 

Jakobson à l’image parce que l’image est un système de communication, tout comme le 

langage verbal. Jakobson a défini ces fonctions pour analyser le langage, mais elles 

s’appliquent à toute forme de communication qui repose sur un émetteur, un message, un 

récepteur, un canal, un code et un contexte. 

L’image répond à ces critères, car : 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

32 

- Elle a un émetteur (le créateur de l’image : peintre, photographe, graphiste, 

réalisateur...). 

- Elle transmet un message (ce qu’elle veut montrer ou exprimer). 

- Elle a un récepteur (le spectateur qui la regarde et l’interprète). 

- Elle utilise un canal (un support visuel : écran, papier, toile, etc.). 

- Elle repose sur un code (les couleurs, formes, symboles, conventions esthétiques, etc.) 

- Elle se réfère à un contexte (historique, culturel, social...). 

Dans « Précis de sémiotique générale », Jean-Marie Klinkenberg discute de ces six 

fonctions de la communication qui peuvent également être appliquées à l’analyse des images 

en sémiotique : 

 La fonction émotive ou expressive : 

Une image peut refléter l’état de son créateur au moment de sa conception. Par exemple, 

une peinture expressionniste traduit les émotions de l’artiste, tout comme une photographie en 

noir et blanc peut évoquer une atmosphère mélancolique. 

 La fonction conative ou impérative : 

Certaines images visent à influencer le spectateur ou à provoquer une réaction. C’est le 

cas des affiches publicitaires, des campagnes de sensibilisation ou encore des panneaux de 

signalisation qui incitent à adopter un comportement précis. 

 La fonction référentielle : 

L’image peut avoir une fonction informative lorsqu’elle sert à représenter la réalité de 

manière objective. Les photographies journalistiques, les cartes géographiques, les 

pictogrammes et les infographies entrent dans cette catégorie. 

 

 La fonction phatique ou de contact : 

Certaines images servent à capter et maintenir l’attention du spectateur. Par exemple, les 

illustrations sur les couvertures de magazines, les icônes interactives sur les interfaces 

numériques ou encore les images utilisées pour rythmer un diaporama jouent ce rôle. 

 La fonction métasémiotique : 

L’image peut aussi parler d’autres images ou d’autres systèmes de signes. Par exemple, 

une affiche de film qui reprend un style visuel spécifique pour évoquer un genre 

cinématographique, une peinture qui cite une œuvre célèbre ou une bande dessinée qui joue 

avec les codes graphiques du médium. 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

33 

 La fonction dite poétique : 

L’image peut attirer l’attention sur sa propre forme et sa composition. C’est le cas des 

œuvres d’art abstrait, des photographies artistiques qui jouent sur la lumière et la texture, ou 

encore du graphisme où l’agencement des couleurs et des formes prime sur le contenu 

informatif. 

4 R. Barthes et l’image : 

Le premier point d’intérêt de Roland Barthes envers la photographie réside dans son 

refus initial d’en proposer une interprétation immédiate. Dans Mythologies (1957), il aborde 

l’image à travers une lecture sociale, en s’appuyant sur des exemples comme les portraits 

politiques, les photos de presse ou encore les images exposées publiquement. À cette époque, 

influencée par Saussure, Barthes pense qu’en traitant les représentations collectives comme 

des systèmes de signes, il est possible de dépasser la critique morale pour dévoiler les 

mécanismes idéologiques qui transforment la culture bourgeoise en une forme de nature 

universelle. 

« Je venais de lire Saussure et j’en tirai la conviction qu’en traitant les 

«Représentations collectives » comme des systèmes de signes on pouvait espérer sortir de la 

dénonciation pieuse et rendre compte en détail de la mystification qui transforme la culture 

petite bourgeoise en nature universelle ». (Barthes, Mythologies, 1957) 

 La critique idéologique du langage visuel : 

Barthes entreprend une double démarche : il développe une critique idéologique du 

langage de la culture de masse, tout en amorçant une véritable analyse sémiologique de ce 

langage. En étudiant la manière dont le social s’exprime par le langage, il montre que celui-ci 

fonctionne comme un système de signes qu’il est possible de décrypter. C’est dans ce cadre 

qu’il commence à théoriser la photographie comme un message, non pas neutre, mais porteur 

de significations construites. 

 Le message photographique et le paradoxe de l’image : 

Dans les articles « Le message photographique » (1961) et « Rhétorique de l’image » 

(1964), Barthes développe sa théorie sémiologique de l’image. Il y affirme que la 

photographie, notamment celle de presse, constitue un message sans code, c’est-à-dire qu’elle 

semble transmettre directement la réalité. Ce message est qualifié de continu, car il ne repose 

pas sur une segmentation linguistique. Cependant, Barthes identifie une coexistence entre 

deux types de messages : un message dénoté (sans code) et un message connoté (codé), ce 

qu’il nomme le paradoxe photographique. 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

34 

4-1 Vers une image entre dénotation brute et subjectivité affective : 

Dans certains cas particuliers, comme celui de la photo-choc, l’image photographique 

semble se limiter à la dénotation pure. Barthes affirme que « la photo-choc est par structure 

insignifiante : aucune valeur, aucun savoir, à la limite aucune catégorisation verbale ne 

peuvent avoir prise sur le procès institutionnel de la signification » (Roland, 1961, pp. 128-

138) .Elle agit donc de manière brute, sans possibilité d'interprétation symbolique, et échappe 

aux catégories habituelles de signification. C’est ce que l’on appelle ici une « dénotation brute 

», c’est-à-dire une image qui se contente de montrer sans filtrage, sans intervention de codes 

culturels ou symboliques.  

À l’opposé, Barthes explore aussi une autre forme de rapport à l’image, plus personnel 

et émotionnel, que l’on peut qualifier de « subjectivité affective » : une lecture où le regard est 

nourri par les souvenirs, les émotions et l’expérience individuelle.  

Dans « Rhétorique de l’image », Barthes applique une analyse sémiologique à une 

publicité Panzani, où il distingue trois niveaux de messages : le « linguistique », l’« iconique 

dénoté (littéral) » et l’« iconique connoté (symbolique) ». Il explique que « la rhétorique de 

l'image est constituée de l'ensemble des signifiants de connotation » et que la dénotation 

iconique « naturalise le système du message iconique connoté », rendant ainsi le sens culturel 

implicite plus crédible.  

Plus tard, dans « Roland Barthes par Roland Barthes » (1975), il amorce une approche 

plus intime de l’image en présentant des photographies tirées de son album familial : « Voici 

pour commencer quelques images : elles sont la part de plaisir que l'auteur s'offre à lui-

même» (Barthes, Roland Barthes par Roland Barthes( Écrivains de toujours), 1975, p. 5). Ce 

basculement vers une lecture subjective se poursuit dans Le troisième sens (1970), où Barthes 

propose des « notes de recherches sur quelques photogrammes de S.M. Eisenstein », 

marquant un tournant vers une sensibilité plus affective, éloignée du démontage sémiologique 

strict de ses débuts. 

4-2 Les deux niveaux de sens : dénotation et connotation : 

Barthes distingue deux niveaux de lecture dans toute image : 

 L’image dénotée : est une représentation directe des objets, dépourvue d’implicite. 

Elle correspond à ce que Jean-Michel Adam appelle « l’état adamique de l’image » 

(Michel & Marc, 2011, p. 178), c’est-à-dire une image qui dit simplement ce qu’elle 

montre. Elle donne l’impression d’une réalité brute, sans médiation. 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

35 

 L’image connotée : apparaît lorsque des significations secondaires, culturelles ou 

symboliques, viennent s’ajouter. Ces significations dépendent des codes partagés au 

sein d’une société. Chaque spectateur mobilise son propre lexique culturel pour 

interpréter l’image au-delà de sa simple apparence. 

5 L’image selon Martine Joly : 

La définition introduit par Martine Joly sur l’image : « l’image c’est le signe iconique 

qui met en œuvre une ressemblance qualitative entre le signifiant et le référent. Elle imite, ou 

reprend, un certain nombre de qualité de l’objet : forme, proportions, couleurs, texture, etc. 

Ces exemples concernent essentiellement l’image visuelle » (Joly, 2002, p. 36).  

Martine Joly, met en avant le fait que l’image fonctionne comme un signe au sein d’un 

système de communication. Sa signification ne découle pas uniquement de sa matérialité, 

mais aussi du lien analogique qu’elle entretient avec ce qu’elle représente. Son interprétation 

repose sur un processus d’induction et d’association, qui varie selon le contexte et le regard 

collectif.  

  

L’approche sémiologique appliquée à l’image consiste alors à repérer et analyser les 

différents signes visuels en interaction les uns avec les autres. L’objectif est d’établir des liens 

entre les éléments visuels et les conventions de lecture propres à un groupe, afin de mieux 

cerner comment l’image produit du sens et comment elle peut être interprétée de manière 

cohérente par différents spectateurs. 

« L’analyse sémiologique des messages visuels (ou la sémiotique appliquée à l’image) 

consiste donc à repérer les différents types de signes mis en jeu et à déduire, à partir de leur 

organisation réciproque, une interprétation globale acceptable par un groupe d’observateurs 

donné. En effet, l’analyse sémiologique ne peut concerner uniquement l’interprétation 

individuelle, mais doit prendre en compte la part collectivement acceptable du message 

visuel. » (Joly, 2002, p. 131) 

5-1 Les catégories de signes selon Martine Joly : 

Martine Joly, en étudiant l’image sous l’angle de la sémiotique, a établi une 

classification   des signes visuels d’une image en trois grandes catégories distinctes. Cette 

approche permet d’analyser comment une image communique du sens à travers ses 

différentes composantes : 

 Les signes iconiques : 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

36 

Ils reposent sur une ressemblance avec la réalité et sont directement reconnaissables .Il 

s’agit d’éléments figuratifs comme (les photographies, les dessins ou les peintures réalistes). 

Leur signification découle principalement de l’analogie entre l’image et l’objet représenté. 

 Les signes plastiques :  

Ils englobant les caractéristiques formelles de l’image, telles que (les formes, les 

couleurs, les textures, les lignes, les contrastes et la composition) . Ces éléments ne renvoient 

pas forcément à une réalité identifiable, mais participent à la construction du message en 

influençant la perception et l’émotion du spectateur. 

 Les signes linguistiques :  

Ces signes correspondent aux éléments textuels présents dans l’image comme (les 

titres , les légendes , les slogans ou encore les dialogues dans une bonde dessinée) , qui 

orientent ou complètent son interprétation . 

5-2 Les types d’images : 

 L’image séquentielle : 

L’image séquentielle repose sur une succession d’images qui crée une continuité 

temporelle et guide le spectateur dans une lecture linéaire. Chaque image dépend des 

précédentes et des suivantes pour construire un récit cohérent. 

Ce type d’image est présent dans la bande dessinée, le cinéma et l’animation. Il permet de 

structurer une histoire en jouant sur le montage, le cadrage et les transitions entre les scènes. 

 L’image non séquentielle (ou fixe) : 

Contrairement à l’image séquentielle, l’image fixe se donne à voir en un seul regard, 

sans nécessité d’un déroulement chronologique. Elle est indépendante et ne dépend d’aucune 

autre image pour être comprise. 

La signification de l’image fixe repose sur des éléments visuels tels que la couleur, la lumière, 

la perspective et la mise en scène. On la retrouve dans les photographies, peintures, affiches et 

publicités statiques, où la composition est essentielle pour capter l’attention et transmettre un 

message. 

 L’image fixe comme signe sémiologique : 

 L’image fixe est polysémique, ce qui signifie qu’elle peut être interprétée de différentes 

façons selon le contexte, la culture et le regard du spectateur. Une même image peut donc 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

37 

évoquer plusieurs significations en fonction des références de celui qui l’observe. Elle repose 

sur des codes plastiques (couleurs, formes, composition) et des codes iconiques (éléments 

reconnaissables liés à une culture), mais aussi sur des codes symboliques qui renforcent son 

pouvoir expressif. L’interaction entre ces différents codes  participe à la construction du sens 

et conditionne la perception du message. L’image fonctionne comme un signe entretient un 

lien avec la réalité extérieure tout en étant une construction matérielle et signifiante. Son 

interprétation évolue en fonction du contexte et des références culturelles, ce qui lui confère 

une dimension autonome dans son rapport au référent. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(ACHOUR, (2008-2009), p. 79) 

6 Le signe vestimentaire : 

Le vêtement est un miroir de la psychologie de l’individu, traduisant ses émotions, sa 

confiance en soi, sa personnalité et sa relation avec son environnement social. Le style 

vestimentaire renvoie à plusieurs dimensions, allant de l’identité individuelle à l’expression 

sociale et culturelle, ainsi que les interactions avec autrui ; par exemples (des couleurs vives 

traduisent souvent une humeur joyeuse, tandis que des tons sombres peuvent refléter une 

tristesse ou une discrétion recherchée).  

Signes iconiques Signes plastiques 

La pose du modèle Le support 

La disposition des 

éléments 

figuratifs 

Le cadre 

Le cadrage 

Angle de prise de 

vue 

Les couleurs 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

38 

Le vêtement a fait l’objet de nombreuses études dans des disciplines telles que la 

sémiologie/sémiotique, l’anthropologie, la sociologie et l’histoire, offrant des analyses variées 

portées par des chercheurs de référence : 

- Roland Barthes : Système de la mode (1967) : Il analyse le vêtement comme un 

système de signes et explore comment la mode construit du sens. 

- Umberto Eco : La guerre du faux (1985) : Il traite du vêtement comme un code 

sémiotique qui varie selon les contextes culturels et historiques. 

- Georg Simmel : La mode (1905) : Il explique comment le vêtement sert à la fois à 

l’individualisation et à l’appartenance sociale. 

- Pierre Bourdieu : La distinction (1979) : Il analyse comment l’habillement est un 

marqueur de classe sociale. 

- Erving Goffman : La mise en scène de la vie quotidienne (1956) : Il explore le 

vêtement comme un élément de la présentation de soi dans l’interaction sociale. 

- Daniel Roche : La culture des apparences (1989) : Il retrace l’histoire du vêtement et 

son rôle dans les sociétés européennes. 

- Françoise Piponnier et Perrine Mane : Se vêtir au Moyen Âge (1995) : Une étude sur 

l’évolution du costume à travers l’histoire. 

6-1 Vêtement : habillement / costume : 

Dans une approche sémiotique, le vêtement est bien plus qu’un simple habit 

fonctionnel : il est un signe, structuré par des codes vestimentaires, qui transmet un message 

et participe à un système de communication.  L’analyse sémiotique du vêtement distingue 

deux niveaux d’interprétation : (le costume et l’habillement). 

 Le costume :  

Le costume désigne l’ensemble des normes vestimentaires établies par une société. Il 

fonctionne comme un code vestimentaire collectif, définissant ce qui est acceptable ou non 

selon une époque, une culture ou un contexte social donné. Le costume peut aussi se 

manifester à travers des tenues professionnelles (uniformes, robes d’avocat) ou des vêtements 

associés à un statut social particulier (vêtements de luxe, habits religieux). 

 L’habillement : 

L’habillement, en revanche, est l’actualisation individuelle du costume. Il traduit la 

manière dont une personne s’approprie les normes vestimentaires imposées par la société. 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

39 

Certains individus suivent ces normes à la lettre, tandis que d’autres les détournent ou les 

réinterprètent pour affirmer leur singularité. Par exemple, un costume-cravate peut être porté 

de manière stricte dans un cadre professionnel ou associé à des accessoires originaux pour 

exprimer une touche personnelle. L’habillement devient ainsi un moyen d’affirmation de soi, 

de créativité et parfois même de revendication sociale. 

Roland Barthes et Umberto Eco ont approfondi l’analyse du vêtement par ce que c’est 

l’objet de leurs études, selon eux le vêtement est un système de signes porteur de sens . 

Barthes, le considère comme un langage structuré par des codes culturels et sociaux, où 

chaque élément (matière, coupe, couleur) participe à la construction du sens , il distingue le 

vêtement réel (celui qui est porté), le vêtement représenté (dans les magazines, les publicités) 

et le vêtement écrit (les descriptions de mode). De son côté , Umberto Eco , l’étudie comme 

un moyen de communication en montrant qu’il ne communique pas un seul message, mais 

une pluralité d’interprétations, dépendant du contexte et de la perception du spectateur . Tous 

deux montrent que le vêtement dépasse sa fonction utilitaire pour devenir un élément clé de 

l’identité et de la culture. 

6-2 Le code vestimentaire : 

Tout vêtement possède des caractéristiques uniques qui le distinguent des autres. 

Chaque élément qui le compose ; que ce soit la couleur, la forme, la matière, les motifs ou les 

accessoires constitue un code vestimentaire porteur un sens implicite. Ce code n’est pas 

universel ; sa signification varie selon le contexte social, historique et culturel dans lequel il 

est interprété.     

Les codes vestimentaires sont dynamiques et contextuels, ce qui les rend parfois difficiles 

à détailler. Pour les comprendre, il faut analyser non seulement les éléments visuels du 

vêtement, mais ils nécessitent une analyse approfondie pour saisir leur véritable signification 

dans leur contexte. 

a. La qualité (matière) : Le choix de la matière joue un rôle essentiel dans l’image du 

vêtement. Certaines matières comme la soie et le velours évoquent le luxe et le 

raffinement, tandis que le coton et le lin sont associés au confort et à la simplicité. 

D’autres, comme la laine ou le cuir, renvoient à des usages spécifiques liés aux saisons 

ou aux traditions culturelles. 

b. La forme : La coupe d’un vêtement influence la manière dont il est perçu. Une tenue 

ample peut suggérer le confort ou la pudeur, tandis qu’un vêtement ajusté met en 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

40 

valeur la silhouette. De même, certains détails, comme un col rond ou en V, une 

ouverture frontale ou latérale, ajoutent une dimension stylistique qui peut être 

interprétée différemment selon le contexte. 

c. La couleur : Chaque couleur porte une signification qui varie selon la culture, la 

religion, l’histoire et les conventions sociales. Certaines teintes sont traditionnellement 

associées à des genres, comme le bleu pour les garçons et le rose pour les filles, bien 

que ces distinctions évoluent avec le temps. Une couleur peut aussi véhiculer des 

émotions opposées : le rouge peut symboliser l’amour ou le danger, tandis que le noir 

est à la fois synonyme d’élégance et de deuil. 

d. Le décor : Les motifs et les ornements d’un vêtement renforcent son impact visuel et 

symbolique. Un tissu uni exprime la sobriété, tandis qu’un motif floral évoque la 

légèreté et la féminité. Les éléments décoratifs comme les boutons, les broderies ou les 

ceintures ajoutent une dimension esthétique et fonctionnelle qui influence la 

perception du vêtement. 

e. La taille : La coupe et la taille sont des critères essentiels dans le choix vestimentaire. 

Certains préfèrent des vêtements ajustés pour mettre en valeur leur silhouette, tandis 

que d’autres optent pour des coupes plus larges pour le confort ou pour des raisons 

culturelles. La longueur (courte ou longue) peut aussi refléter des choix esthétiques ou 

des normes sociales spécifiques. 

f. La contextualité (pragmatique) : Chaque vêtement est conçu pour un usage précis en 

fonction du statut ou de l’événement. Un uniforme scolaire distingue un élève, tout 

comme une robe d’avocat ou une blouse médicale identifient une profession. De 

même, la tenue varie selon l’occasion : une fête, un mariage, un deuil ou une sortie 

informelle imposent des styles vestimentaires différents. 

g. La provenance et les marques : L’origine d’un vêtement influence sa perception en 

termes de qualité et de statut social. Un habit fabriqué localement peut être perçu 

comme plus authentique, tandis qu’un vêtement importé d’un pays réputé pour la 

mode (Europe, Turquie) peut être considéré comme plus prestigieux. La marque joue 

aussi un rôle clé, certaines étant associées au luxe et à l’exclusivité, tandis que d’autres 

sont accessibles à un plus large public. 

 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

41 

6-3 Comparaison et interaction entre vêtement écrit et vêtement image : 

 Comparaison : 

Dans Système de la mode (1967), Roland Barthes distingue le vêtement écrit et le 

vêtement image dans son analyse sémiotique de la mode. 

a. Le vêtement écrit : une construction langagière : 

Le vêtement écrit correspond à la manière dont la mode est décrite dans les textes, que 

ce soit dans les magazines, les catalogues ou les publicités. Il ne s’agit pas d’une simple 

retranscription objective du vêtement, mais d’un discours qui l’interprète et lui donne du sens. 

Dans cette approche, Barthes montre que le langage de la mode repose sur des codes 

spécifiques. Il utilise des adjectifs subjectifs, des métaphores et des références culturelles pour 

créer une image mentale du vêtement. Ainsi, la mode ne se limite pas au vêtement réel, elle 

est aussi une narration qui le transforme en un objet de désir ou un symbole de statut social. 

b. Le vêtement image : une mise en scène visuelle : 

Le vêtement image, quant à lui, passe par des représentations visuelles comme la 

photographie, l’illustration ou le cinéma. À première vue, on pourrait penser qu’une image de 

vêtement est plus « objective » qu’un texte, puisqu’elle montre directement le vêtement. 

Pourtant, Barthes souligne que l’image est aussi une construction, influencée par des choix 

esthétiques et techniques. 

Dans une photographie de mode, plusieurs éléments participent à la signification du 

vêtement (la pose du mannequin, l’éclairage, le cadrage, le décor, mais aussi l’expression du 

modèle. Un même vêtement peut sembler luxueux ou décontracté en fonction du contexte 

visuel dans lequel il est placé. L’image ne se contente donc pas de montrer, elle oriente aussi 

la perception et la signification du vêtement. 

 L’interaction entre vêtement écrit et vêtement image : 

Bien que différents, ces deux niveaux de représentation sont souvent complémentaires. 

L’image attire l’attention et donne une première impression immédiate du vêtement, tandis 

que le texte vient préciser, expliciter ou même modifier l’interprétation de cette image. 

Il arrive aussi que le texte impose une lecture qui n’était pas forcément évidente dans 

l’image. Par exemple : prenons une photographie d’une robe noire simple, sans contexte, cette 

robe peut évoquer différentes choses (l’élégance, la sobriété, le deuil, la modernité, etc  ... ) tout 

dépend de la perception du spectateur. Mais, si cette robe est accompagnée d’une expression « 

glamour et audace », cela guide la manière dont le spectateur va interpréter l’image. La mode 

fonctionne donc à travers une interaction entre le visuel et le verbal, où chaque médium 

apporte une dimension supplémentaire à la signification du vêtement. 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

42 

6-4 Le vêtement comme vecteur d’intégration dans un groupe de pairs : 

Un groupe de pairs désigne un ensemble des individus partageant des caractéristiques 

communes, telles que l’âge, les intérêts ou le statut social. Ces membres interagissent 

fréquemment et influencent leurs comportements et leurs valeurs. On retrouve ces groupes 

dans divers contextes : milieu scolaire, cercle amical, environnement professionnel ou 

communautés en ligne. Pour affirmer leur appartenance, les membres adoptent souvent des 

codes vestimentaires et des comportements similaires, renforçant ainsi leur identité collective. 

Le choix vestimentaire joue un rôle essentiel dans l’intégration au sein d’un groupe de pairs. 

Selon Burgunder-Mirisola (2008), il ne s’agit pas seulement d’une question d’apparence, 

mais aussi d’un marqueur d’appartenance et de partage de valeurs communes. En adoptant un 

style vestimentaire spécifique, un individu affirme son appartenance à un groupe et crée une 

forme d’égalité de statut entre ses membres, malgré leurs différences personnelles. Cette 

uniformité vestimentaire sert ainsi de code social facilitant l’intégration et la reconnaissance 

mutuelle. 

Les influences extérieures, telles que la mode et les médias, jouent un rôle essentiel 

dans la construction des identités vestimentaires, en particulier chez les jeunes. Certains styles 

vestimentaires sont souvent associés à des courants culturels ou musicaux et reflètent des 

comportements, des mentalités et des valeurs spécifiques. Ces codes vestimentaires servent 

ainsi de repères sociaux permettant aux individus de s’identifier à un groupe tout en affirmant 

leur singularité. Ainsi, au-delà de son aspect esthétique, l’habillement devient un moyen de 

communication non verbal fondamental dans les interactions sociales et la cohésion des 

groupes. 

6-5 Le vêtement costume ou habillement : 

Roland Barthes dans son ouvrage « Système de la mode » , a établi une analogie entre le 

système vestimentaire et le système linguistique de Ferdinade de Saussure (langage, langue , 

parole ) . Il propose ainsi une correspondance entre le costume, conçu comme un système 

structuré et codifié assimilable à la langue, et l’habillement, qui relève d’un usage individuel 

comparable à la parole. De cette manière, le vêtement dans son ensemble peut être envisagé 

comme un langage, où se croisent des normes collectives et des choix personnels. 

« Les règles qui président à l’association des pièces entre elles, la parole vestimentaire 

comprend tout les faits de fabrication anomique […] (taille du vêtement, degré de propreté, 

d’usure, manies personnelle, association libre de pièces). […] le costume (langue) et 

l’habillement (parole), elle ne ressemble pas à celle du langage, certes l’habillement est 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

43 

toujours puisé dans le costume (sauf dans le cas de l’excentricité, qui d’ailleurs a elle aussi 

ses signes. » (Barthes, L'aventure sémiologique, 1985, p. 30) 

a.  Langue – costume : Comme la langue, le costume (ou mode vestimentaire) est un 

système collectif structuré par des règles et des conventions partagées par une société 

à un moment donné. Il constitue un code vestimentaire stable, reconnu. 

b.  Parole – habillement : L’habillement, en revanche, correspond à la façon dont un 

individu porte et adapte un vêtement dans des situations spécifiques. Il est comparable 

à la parole, une actualisation personnelle des règles de la langue. 

c. Vêtement – langage : Le vêtement, dans son ensemble, fonctionne comme un langage 

en combinant des éléments structurés (costume) avec des usages individuels 

(habillement). Chaque pièce vestimentaire, chaque combinaison de vêtements porte un 

sens, de la même manière que les mots et phrases dans une langue. 

6-6 L’analyse structurale du vêtement réel selon R. Barthes : 

Bien que le vêtement réel ne soit pas l’objet central de Système de la mode (1967), il 

occupe une place importante dans les réflexions sémiotiques de Barthes. Plutôt que de 

s’attarder sur sa matérialité brute, il l’envisage comme un système de signes structuré selon 

des règles précises. Si le vêtement écrit et le vêtement représenté sont ses principales 

préoccupations dans cet ouvrage, ses autres travaux montrent que l’habit, en tant qu’objet 

tangible, véhicule aussi du sens au sein d’une culture. 

Pour étudier le vêtement dans sa dimension concrète « le vêtement réel » en nous 

appuyant l’approche développée par Roland Barthes, qui propose une analyse structurale du 

vêtement. Cette analyse repose sur l’identification d’une unité minimale de signification, 

appelée « vestème » ; il s’organise selon deux types de relations : syntagmatique, qui concerne 

l’assemblage des éléments dans une tenue (ex. : coupe + tissu + couleur créant un style 

cohérent), et paradigmatique, qui repose sur les substitutions possibles (ex. : changer un tissu 

brodé par un tissu uni modifie la signification culturelle). Ces relations permettent d’analyser 

comment l’habit produit du sens dans un système vestimentaire structuré. Il considère aussi le 

vêtement comme un système de communication régi par des codes précis, comparables à ceux 

du langage. Comme nous avons cité au-dessus Barthes transpose ainsi les concepts issus de la 

linguistique saussurienne (langage, langue, parole) au domaine vestimentaire qu’il divise en 

trois niveaux : le vêtement en tant qu’objet, le costume en tant que code et l’habillement en 

tant qu’acte. Avant d’approfondir la notion de « vestème » et son rôle dans la structuration du 

vêtement, il est essentiel de rappeler les trois fonctions traditionnelles qui lui sont attribuées : 



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

44 

a. Fonction de protection : Il protège le corps contre les conditions climatiques (froid, 

chaleur, pluie), assure la sécurité (vêtements de travail, équipements de protection) et 

contribue à l’hygiène en évitant le contact direct avec la saleté ou les microbes. 

« Le vêtement est à la fois une protection et une révélation » (Barthes, L'aventure 

sémiologique, 1985) 

b. Fonction sociale : Le vêtement marque l’appartenance à un groupe social, culturel ou 

professionnel (uniformes, habits traditionnels). Il reflète aussi les normes et valeurs 

d’une société comme (la pudeur, la décence, la modestie et le respect des traditions), 

en imposant certains codes vestimentaires. Il peut également symboliser des valeurs 

(l’autorité, l’élégance, la dignité ou la distinction sociale) . De plus, il signale un statut 

ou un rôle particulier (marié, en deuil, religieux, professionnel, etc.). 

c. Fonction esthétique : Au-delà de son utilité, le vêtement est un moyen d’expression 

de la beauté et du style personnel. Il permet de valoriser le corps, d’afficher une 

identité propre et de suivre les tendances de la mode. Les couleurs, les coupes et les 

motifs sont choisis en fonction de critères esthétiques qui varient selon les époques et 

les cultures. 

6-7 La notion du Vestème : 

Comme nous avons mentionné, Selon Barthes le système vestimentaire repose sur une 

organisation structuré de codes, où chaque tenue est composée d’éléments porteurs de sens. 

Ces éléments du vêtement peuvent être décomposés en unités fondamentales appelées 

« vestèmes ».  

Le terme « vestème » est utilisé en sémiotique du vêtement pour désigner l’unité 

minimale de signification dans l’habillement, à l’image du phonème et monème en 

linguistique car elles s’organisent selon un jeu d’oppositions et de distinctions. Il a été 

introduit par Roland Barthes dans son ouvrage Système de la mode (1967). 

Un vestème peut être un élément vestimentaire spécifique (comme une manche 

bouffante, un col montant, une couleur précise, un motif particulier). En décomposant une 

tenue en ses vestèmes constitutifs, on peut ainsi mieux comprendre les choix stylistiques et les 

significations culturelles qu’ils véhiculent. Il s’inscrit dans un système plus large où les 

associations entre différents vestèmes construisent le sens global d’un habit.



Chapitre II : La théorie de l’image 

 

45 

Conclusion : 

La sémiotique, en tant que discipline des signes, s’attache à décrypter les éléments 

visuels qui composent l’image afin d’en révéler les mécanismes de production du sens. 

L’image est avant tout un signe, dont la signification ne peut émerger que dans un contexte 

donné. C’est dans l’articulation de différents codes (iconiques, plastiques, symboliques et 

linguistiques) que se manifeste toute la richesse interprétative de l’image. 

L’intérêt de l’approche sémiotique réside précisément dans sa capacité à dévoiler les 

significations implicites, parfois invisibles à une lecture superficielle. Elle nous offre la 

possibilité de lire l’image en profondeur et de dégager les dimensions culturelles et 

symboliques qu’elle contient. 

Dans cette perspective, nous avons restreint notre champ d'étude vers l’analyse de 

l’image qui constitue notre principal support, notamment sur la théorie de l’image selon 

Roland Barthes et Martine Joly. Ensuite, l'accent a été mis sur la place du vêtement dans cette 

approche, en soulignant son importance en tant que système sémiotique porteur de 

significations.  

Ce chapitre a permis de situer notre objet d’étude (le costume traditionnel féminin 

algérien) dans le champ plus large de l’analyse sémiotique de l’image. Il ne prétend pas à 

l’exhaustivité, car le domaine reste vaste et en constante évolution, mais il offre un cadre 

théorique solide pour appréhender le rôle symbolique et culturel que véhiculent les 

représentations visuelles vestimentaires dans notre corpus. 

Cette réflexion prépare ainsi le terrain à l’analyse de notre corpus visuel dont les 

multiples interprétations feront l’objet du prochain chapitre pratique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Chapitre III :                   

Analyse de corpus 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

47 

Introduction : 

Ce chapitre marque le passage des deux premiers chapitres théoriques à la pratique. 

Après avoir défini les notions essentielles de la sémiologie et présenté les approches 

analytiques de l’image selon Roland Barthes et Martine Joly, nous appliquerons ces outils à 

l’étude d’un corpus visuel composé d’images de costumes traditionnels féminins algériens.  

Nous commencerons par une brève présentation des quatre costumes choisis (karakou, 

robe kabyle, gandoura constantinoise et melhfa saharienne), avant de procéder à leur 

description détaillée. À l’aide des démarches analytiques de Barthes et Joly, nous dégagerons 

les significations culturelles, esthétiques et sociales véhiculées par ces tenues à travers 

l’image. 

1 La position géographique : 

La position géographique de l’Algérie a joué un rôle fondamental dans la richesse et la 

diversité de sa culture, notamment en ce qui concerne le domaine vestimentaire. Située au 

carrefour de plusieurs mondes (méditerranéen, africain, arabe et berbère) l’Algérie a toujours 

été un lieu de passage, de rencontre et d’échange entre les civilisations. Son littoral 

méditerranéen a facilité les contacts avec l’Europe et le Moyen-Orient, tandis que le sud 

saharien l’a ouverte sur l’Afrique subsaharienne et les cultures touarègues. 

La diversité culturelle de l’Algérie trouve ses racines dans les nombreuses civilisations 

qui ont marqué son territoire au fil des siècles. Occupée tour à tour par les Phéniciens, les 

Romains, les Vandales, les Byzantins, puis islamisée au VIIe siècle, l’Algérie a ensuite connu 

la domination ottomane du XVIe au XIXe siècle, avant d’être colonisée par la France en 

1830. Chacune de ces périodes a laissé une empreinte culturelle, linguistique et vestimentaire 

importante. Par exemple, l’influence andalouse issue de l’arrivée des réfugiés d’Espagne 

après la Reconquista est très présente dans l’ouest algérien, notamment à Tlemcen et Oran, 

tant dans la musique que dans les vêtements traditionnels comme la Chedda. La colonisation 

française, quant à elle, a transformé certaines pratiques sociales, tout en provoquant une 

réaction de résistance culturelle.  

Cette diversité de contacts et d’influences s’est traduite dans les tenues vestimentaires 

traditionnelles, qui varient d’une région à l’autre selon les conditions climatiques, les 

matériaux disponibles, les croyances locales, et les mélanges culturels. Par exemple, dans le 

nord, où le climat est doux et l’artisanat textile très développé, on trouve des vêtements 

comme le Karakou d’Alger ou la Chedda de Tlemcen, richement brodés, hérités des 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

48 

influences andalouses et ottomanes. En revanche, dans le sud désertique, les Mlahfa des 

femmes sahariennes ou les habits touaregs sont conçus pour affronter la chaleur et sable, tout 

en portant les marques d’une culture nomade africaine profondément ancrée. 

L’Algérie est un pays extrêmement riche sur le plan culturel grâce à la diversité de ses 

populations et de ses régions. Elle abrite plusieurs groupes ethniques, dont les Arabes 

majoritaires, et les Amazighs (Kabyles, Chaouis, Mozabites, Touaregs, …), chacun avec ses 

propres traditions et modes de vie. Sur le plan linguistique, l’arabe est la langue officielle, et 

la tamazight a été reconnue comme langue nationale et officielle depuis 2016, avec une 

multitude de dialectes régionaux. Cette richesse se manifeste aussi dans les domaines 

artistiques : la musique (chaâbi, raï, kabyle, andalous, targui, melouf), la cuisine régionale, les 

fêtes traditionnelles comme (Yennayer, Achoura ou Mouloudd) ainsi que dans l’artisanat 

(poterie, tissage, bijoux, broderie). Chaque région exprime ainsi son identité culturelle propre, 

tout en participant à l’unité nationale. 

Le vêtement en Algérie est  bien plus qu’un tissu : c’est un langage , un marqueur 

d’identité, un symbole d’appartenance et un vecteur de mémoire culturelle. À travers les 

siècles, les Algériens ont utilisé le costume traditionnel pour exprimer leur origine régionale, 

leur statut social, leur situation familiale, mais aussi pour transmettre des valeurs esthétiques 

et symboliques profondément enracinées dans la culture. 

Pendant la colonisation française, le port du vêtement traditionnel a constitué un acte de 

résistance identitaire, surtout chez les femmes qui continuaient à porter le Haïk, la Blousa, ou 

la M'laya pour affirmer leur attachement à leurs racines. Après l’indépendance, l’État algérien 

a encouragé la valorisation des tenues traditionnelles dans un effort de construction d’une 

identité nationale unifiée.  

Aujourd’hui encore, le costume traditionnel garde une forte charge symbolique. Il est 

porté lors des événements importants (noces, fêtes religieuses, célébrations nationales) et 

continue d’être transmis de génération en génération. Il incarne non seulement l’héritage 

culturel des différentes régions (Kabylie, Tlemcen, Oran, Sahara…), mais aussi une manière 

de résister à l’uniformisation culturelle dans un monde globalisé. 

Chaque tenue qu’elle soit propre à  une région ou portée lors d’une occasion 

particulière, véhicule un multitude de significations à travers leurs couleurs vibrantes et leurs 

motifs sophistiques . Toutefois , le choix de ces couleur ne sont pas choisis  au hasard par ce 

qu’elles véhiculent des significations  profondes liées à des croyances , des émotions ou des 

événements spécifiques , de même  les motifs portent des significations symbolique qui vont 

bien au- delà  de leur simple fonction décorative et selon les traditions locales , ces motifs 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

49 

représentent de nombreuses valeurs, que nous allons découvrir au cours de l’analyse de notre 

corpus. 

2 Qu’est ce qu’une tradition ?:  

« Une tradition désigne une pratique ou un savoir hérité du passé, répété de génération 

en génération. On attribue souvent aux traditions une origine ancestrale et une stabilité de 

contenu. Mais ces caractéristiques ne résistent pas à l'analyse. » (hanachi, 2013) 

Une tradition est un ensemble de pratiques, de coutumes, de savoir-faire, de croyances ou de 

représentations transmises de génération en génération au sein d’un groupe, d’une 

communauté ou d’une société. Elle peut varier d’une région à une autre. 

Elle peut prendre diverses formes : oral (comme les contes et légendes populaires), 

écrite (comme les proverbes ou récits anciens), gestuelle (comme les danses traditionnelles), 

vestimentaire (comme le port du Karakou ou de la gandoura), culinaire (comme la préparation 

du couscous ou de la Rechta lors des fêtes), ou encore artistique (comme les chants Chaâbi ou 

andalous) Cela permet de préserver le patrimoine culturel et de faire vivre la mémoire des 

ancêtres. 

Enfin, Les traditions assurent la continuité entre le passé et le présent, elle peut évoluer 

avec le temps, mais elle reste un lien vivant entre les générations.  

3 Les célébrations , espaces d’expression traditionnelle :  

Les fêtes et événements marquants en Algérie occupent une place importante dans la vie 

collective. Ils sont l’occasion pour les femmes de mettre en valeur les traditions à travers leurs 

tenues vestimentaires. Ces moments renforcent le lien avec l’identité collective et assurent la 

transmission du patrimoine culturel d’une génération à l’autre : 

 Mariages : 

Le mariage est l’événement par excellence où la femme algérienne porte des costumes 

traditionnels. La mariée change souvent plusieurs fois de tenue au cours de la cérémonie, 

arborant des robes symbolisant différentes régions d’Algérie comme la chedda de Tlemcen, le 

karakou d’Alger, la blousa oranaise ou encore la robe kabyle. Ces habits sont richement 

décorés, souvent accompagnés de bijoux anciens. Les invitées portent aussi des tenues 

traditionnelles selon leurs origines ou préférences, mêlant tradition et élégance moderne. 

 Fêtes religieuses : 

À l’occasion de l’Aïd el-Fitr et de l’Aïd el-Adha, les femmes s’habillent avec soin, 

souvent en tenues traditionnelles pour marquer la solennité des fêtes. Après la prière du matin, 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

50 

lors des visites familiales, il est fréquent de voir des femmes porter des djebbas ou des tenues 

brodées aux motifs typiques de leur région. Ces vêtements reflètent le respect de la tradition, 

tout en exprimant un sens de la fête et de la convivialité. 

 Mouloud Ennabawi : 

La fête du Maouloud, célébrant la naissance du Prophète Mohammed, est l’occasion 

de veillées religieuses, de chants et de rassemblements familiaux. Dans certaines villes 

comme Constantine, Biskra ou Tlemcen, les femmes portent leurs plus beaux habits 

traditionnels. Les costumes sont portés non seulement pour leur beauté, mais aussi pour leur 

valeur symbolique et spirituelle. 

 Yennayer : 

Depuis le 12 janvier 2018, Yennayer est inscrit au calendrier national comme journée 

de congé rémunérée, à la suite d'une décision officielle des autorités algériennes . D’après 

Amar Negadi « La première fois que fut publié et diffusé un calendrier amazigh, ce fut en 

2930, c’est-à-dire en 1980, par l’association Tediut n’Aghrif Amazigh (Union du Peuple 

Amazigh –UPA-), que j’ai l’honneur d’avoir fondée, dirigée, et donc je suis l’initiateur de ce 

fameux calendrier.» (Jacquemart-Bouaoudia, 2015) 

Le Nouvel An berbère, connu sous le nom de « Yennayer », célébré le (12 janvier ), 

est particulièrement fêté dans les régions amazighes comme la Kabylie, les Aurès ou le Mzab. 

Les femmes en profitent pour mettre en valeur leurs tenues traditionnelles régionales : robes 

kabyles colorées, tenues chaouies ornées de perles, vêtements mozabites sobres mais élégants. 

Ces tenues sont souvent complétées par des bijoux en argent, des fibules (tabzimt), des 

foulards brodés et d'autres accessoires typiques. Ce moment est aussi marqué par des chants, 

des repas et des danses folkloriques. 

 Fêtes locales et festivals : 

Lors de fêtes régionales (les festivals culturels , journées du patrimoine ou les 

expositions artisanales ) , sont également des contextes où les costumes traditionnels sont mis 

à l’honneur.. Les femmes participent à des défilés ou des  spectacles habillées en tenues 

représentatives de leur culture. Ces événements sont souvent organisés pour préserver et 

valoriser le patrimoine immatériel algérien, et permettent aux jeunes générations de 

redécouvrir les vêtements anciens et leurs symboliques. 

 Cérémonies familiales : 

Les fiançailles, les circoncisions, les baptêmes ou encore le retour du pèlerinage 

« Hadj »; sont aussi des moments où les femmes portent des habits traditionnels. Ces 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

51 

cérémonies sont marquées par une ambiance festive, et les femmes rivalisent d’élégance avec 

des vêtements en velours, soie ou satin, brodés de fil d’or ou d’argent, selon la tradition 

familiale ou régionale. 

4 Les couleurs/les formes  : signification et perception : 

Les couleurs sont des impressions visuelles générées par la lumière réfléchie ou émise 

par les objets. Elles résultent de l’interprétation des ondes lumineuses captées par l’œil et 

traitées par le cerveau. Chaque couleur correspond à une longueur d’onde spécifique dans le 

spectre visible. On les retrouvent partout autour de nous, elles apparaissent aussi bien dans les 

éléments naturels comme le ciel, les fleurs, les pierres ou les animaux, que dans les créations 

humaines (objets fabriqués), tels que les vêtements, les décorations, les œuvres d’art et les 

supports visuels. 

Dans le domaine des sciences humaines et de la sémiotique, les couleurs vont au-delà 

de leur simple aspect physique pour devenir des signes culturels puissants , porteur de  

significations variables selon les cultures, les contextes sociaux, religieux ou historiques. Une 

couleur peut symboliser une émotion (comme le rouge pour la passion ou la colère), une 

valeur (comme la pureté liée au blanc) ou encore un statut social (le doré peut indiquer la 

richesse ou la noblesse). 

Dans le domaine du vêtement traditionnel, les couleurs ne sont jamais neutres. Elles 

jouent un rôle essentiel dans la construction du sens visuel et sont des instruments de 

communication non verbale, particulièrement dans les costumes liés aux rituels ou aux 

événements festifs. 

4.1 Symbolique des couleurs : 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figure 1 signification des couleurs 

 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

52 

Couleur Occident Asie/Monde Oriental 

 

Autres régions 

 

Blanc 

pureté, 

mariage 

paix 

(Chine, Japon, Corée) : 

deuil, mort, fantômes. Il est 

souvent porté aux 

funérailles. 

Maghreb : le deuil, 

notamment chez les 

femmes âgées ou veuves. 

 

Noir 

 

deuil, élégance, sérieux. 

C’est la couleur des 

costumes formels 

Japon : mystère, noblesse, 

expérience, honneur 

Afrique de l’Ouest : 

puissance, maturité, 

spiritualité. 

Rouge 

 

passion, amour, 

colère, danger. 

Chine : chance, bonheur, 

prospérité (très utilisé dans 

les mariages). 

Inde : mariage, fertilité, 

prospérité. 

 

Afrique du Sud : deuil 

(le rouge peut 

représenter le sang 

versé). 

 

 

Bleu 

 

calme, sérieux, 

confiance (souvent 

utilisé dans les 

uniformes et les logos). 

Iran : spiritualité, protection. 

Grèce antique : utilisé 

contre le mauvais œil. 

Amérique du Sud 

(certains peuples 

autochtones) : mort. 

Vert 

 

nature, jeunesse, espoir, 

parfois la jalousie. 

 

 

Islam (pays musulmans) : 

sacré, paradis, paix. 

Chine : infidélité (un 

homme qui porte un 

chapeau vert signifie que sa 

femme le trompe). 

 

chance (couleur 

nationale avec le trèfle). 

Jaune 

 

joie, lumière, parfois 

trahison (comme le 

jaune de Judas). 

 

 

Chine impériale : couleur 

réservée à l’empereur, 

prestige. 

Inde : connaissance, 

sagesse, sainteté (très lié 

aux cérémonies religieuses). 

 

Égypte ancienne : 

immortalité, or et 

éternité. 

Orange 
énergie, créativité, 

jeunesse, chaleur. 

Hindouisme / Inde : très 

sacrée couleur des moines 

(safran) 

Asie de l’Est : un dérivé de 

l’or, associée à la prospérité. 

Pays-Bas : couleur 

nationale (famille royale 

d’Orange-Nassau) 

Rose 
Amour tendre, féminité, 

douceur, enfance. 

jeunesse, innocence, mais 

aussi sensualité. 

Corée du Sud : romantisme, 

mais aussi amitié. 

Inde : hospitalité 

 

Marron /

Brun 

terre, stabilité, 

simplicité, tristesse 

Asie : perçu comme une 

couleur austère ou pauvre. 

Amérique Latine : très 

lié à la nature, au monde 

rural. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

53 

Tableau 1 Variations symboliques des couleurs dans le monde 

 

Dans une perspective sémiotique, nous avons proposé un tableau comparatif des 

principales significations symboliques associées aux couleurs à travers différentes cultures. 

Ce tableau vise à illustrer la manière dont chaque société attribue un sens particulier aux 

couleurs, les transformant en signes porteurs de valeurs sociales ou spirituelles. Cette 

approche permet de mieux comprendre les codes chromatiques qui traversent les pratiques 

vestimentaires et rituelles, en particulier dans les contextes traditionnels.  

4.2 Symbolique des formes : 

Les formes Symbolique 

Cercle 

Infini, éternité, unité, perfection 

Symbole de ciel, cycle de la vie, du divin dans beaucoup de cultures 

En Afrique, il est associé à la communauté et aux cycles des saisons 

Triangle 

Les éléments (eau, feu, air, terre). 

Équilibre, stabilité (quand il repose sur sa base) .Dynamisme, mouvement 

(quand il est inversé). 

Le masculin (pointe en haut) ou le féminin (pointe en bas). 

Afrique : la terre 

nourricière, 

l’ancestralité. 

Gris 
neutralité, modernité, 

tristesse, vieillesse 

Chine : humilité, modestie, 

pauvreté. 

Mode internationale : 

élégance minimaliste 

(très utilisé en design et 

haute couture). 

 

Doré 

(Or) 

prestige, richesse, 

pouvoir divin ou royal. 

Religion : lumière 

divine (dans les icônes, 

auréoles). 

Bouddhisme : illumination 

spirituelle, perfection. 

Afrique de l’Ouest : 

utilisé dans les parures 

royales, très valorisé. 

Argenté 

modernité, technologie, 

prestige plus discret que 

l’or 

Islam / monde arabe : 

associé à la pureté, à la 

beauté lunaire 

Asie : la clarté, la fluidité 

(l’eau ou la brume). 

 

Violet 

noblesse, luxe, 

mysticisme, parfois 

deuil 

Catholicisme : 

pénitence, souffrance 

(utilisée pendant le 

carême). 

Thaïlande : couleur du deuil 

pour les veuves. 

Brésil : associée à la 

mort, évitée dans les 

fêtes. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

54 

En Afrique, il symbolise la famille ou la fécondité. 

Carré 

Stabilité, ordre, rigueur, matérialité. 

Symbole de la terre, du monde physique, du cadre de vie humain. 

Dans l'art africain traditionnel, évoque la maison, la structure familiale 

Losange 
Féminité, fécondité, passage (notamment chez les peuples berbères). 

Souvent utilisé pour décorer des vêtements, des poteries, des tapis 

Spirale 
Évolution, croissance, voyage spirituel. 

Mouvement de la vie, du temps, de l’énergie. 

Rond 
la paix, Le calme, la douceur  

renvoie aux temps. 

Etoile Lumière, savoir, pouvoir spirituel, guidance 

Tableau 2 Symbolique des formes 

5 Méthodes d’analyse : 

Dans le cadre de ce travail, nous adoptons une démarche sémiotique pour analyser un 

corpus visuel composé de quatre costumes traditionnels féminins algériens : ( le karakou, la 

robe kabyle, la gandoura constantinoise et la melhfa saharienne). Chaque image fera l’objet 

d’une présentation générale afin de contextualiser la tenue représentée, avant de passer à une 

lecture sémiotique fondée sur l’approche de Roland Barthes. Nous distinguerons ainsi les 

différents niveaux de lecture de l’image : le message dénoté (ce qui est montré 

objectivement), le message connoté (les significations culturelles, sociales ou symboliques). 

L’analyse tiendra également compte des éléments plastiques, iconiques et symboliques 

selon la typologie des signes visuels mobilisée par Martine Joly, afin d’interroger la manière 

dont les formes, les couleurs et les motifs participent à la construction du sens et véhiculent 

des représentations identitaires et culturelles dans le contexte vestimentaire traditionnel. 

6 Le costume algérois (karakou) : 

6.1 Etymologie :  

Le mot « Karakou » (ou « Krakou » selon les transcriptions orales) tire son origine 

probable du mot turc « Karakol », qui signifie « manteau court » ou « veste courte » portée à 

la cour ottomane. Ce terme aurait été progressivement adapté dans le contexte algérien, 

notamment à Alger, durant la période de la Régence ottomane (1518-1830), où les influences 

vestimentaires venues d’Istanbul se sont mêlées aux traditions locales. L’étymologie du mot 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

55 

illustre ainsi un processus de métissage entre les influences orientales ottomanes et les savoir-

faire maghrébins. 

 Le karakou algérois : un symbole de raffinement et d’histoire 

Le Karakou est l’un des costumes traditionnels féminins les plus emblématiques 

d’Algérie, en particulier de la ville d’Alger. Il incarne à la fois le patrimoine vestimentaire 

citadin, le luxe artisanal, et la transmission intergénérationnelle d’un savoir-faire minutieux. 

Porté principalement lors des mariages et des grandes occasions, il est aujourd’hui reconnu 

comme une pièce maîtresse de l’identité vestimentaire algérienne. 

 Origines historiques et influences culturelles 

Le karakou est l’héritier direct d’un ancien vêtement citadin appelé la « Ghlila », porté 

dès l’époque ottomane dans les grandes villes d’Algérie. Cette Ghlila, déjà faite de velours et 

brodée de fil d’or, a progressivement évolué pour adopter une coupe plus ajustée et des détails 

plus sophistiqués, donnant naissance au Karakou au XIXe siècle. Ce dernier reflète les 

influences croisées de plusieurs cultures : ottomane, andalouse, arabe, berbère et même 

européenne à travers les coupes modernisées introduites durant la période coloniale. 

 Une composition riche de sens :  

 Le karakou : se distingue par deux éléments principaux : 

 La veste en velours : courte, cintrée à la taille, avec des manches longues. Elle est 

richement brodée à la main à l’aide de techniques traditionnelles appelées « Fetla » (fil 

torsadé) ou « Majboud » (fil tendu), souvent en fil doré ou argenté. Les motifs peuvent 

représenter des formes florales, géométriques ou symboliques (étoiles, palmettes, 

entrelacs), hérités de l’art islamique. 

 Le seroual : il en existe plusieurs formes, mais les plus courants sont : 

 

 
Figure 2 Srwel Shelka 

 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

56 

 Le Seroual Shelka : droit avec des fentes latérales brodées. 

 

 

 
Figure 3 Srwel mdouer 

 

 Le Seroual L’amdouer : plus ample, bouffant, resserré aux chevilles. 

L’ensemble peut être complété par des accessoires traditionnels comme le foulard 

« Maharmet Lftoul » , des ceintures tissées ou brodées, et des bijoux en or typiquement 

algérois « Khit errouh, tazerzit, etc. ».  

 Entre tradition et modernité : 

Longtemps réservé aux grandes occasions comme les mariages ou les fêtes religieuses, le 

karakou n’est pas qu’un vêtement de parade : il incarne la fierté d’une appartenance, celle des 

femmes algéroises à une culture à la fois noble et populaire. Chaque broderie, chaque couleur, 

chaque motif raconte une histoire parfois intime, parfois collective. 

Aujourd’hui, le karakou connaît une nouvelle vie grâce aux stylistes algériens qui 

revisitent ses lignes avec audace. Il entre dans les défilés, s’associe à d’autres matières, se 

réinvente sans jamais trahir son essence. Certains créateurs le transforment en robe de soirée, 

d’autres y ajoutent des détails contemporains, montrant que l’héritage peut évoluer sans se 

perdre. 

 

 

 

 

 

 

 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

57 

6.2 Application du modèle sémiotique barthésien à l’image d’un karakou : 

 

 
Figure 4 le karakou algérois 

 

Dans cette image, nous analysons un costume traditionnel algérien : le karakou. Nous 

commençons par une analyse sémiotique selon Roland Barthes, en identifiant deux niveaux de 

signification : le message iconique non codé (dénotatif) et le message iconique codé 

(connotatif). 

 Le message iconique non codé (dénotatif ) : 

La femme représentée sur l’image est assise , portant un karakou noir en velours. La 

veste est cintrée au niveau de la poitrine et elle est un peu évasée en bas , avec une ouverture 

en V au niveau du col bordé en  fils d’or en technique du « Fetla ou Madjboud » , entièrement 

boutonnée.  Les broderies dorées ornent toute la veste, notamment les manches qui sont 

longues, droites et ajustées, épousant les bras et soulignées par des arabesques symétriques 

{Quand on dit "symétriques", cela veut dire que les motifs sont organisés de façon équilibrée 

de part et d’autre du tissu (comme un effet miroir)}. 

Elle est coiffée d’un voile satiné doré (Mahrmet El ftoul ) posé à l’arrière de la tête et 

tombant souplement sur les épaules. Le pan du voile qu’elle tient, est orné de longs fils dorés 

brillants, semblables à des cheveux. 

La jupe (le Srouel) est longue taille haute, est confectionnée dans une étoffe satinée 

dorée, parfaitement assortie au voile. Elle est ajustée aux hanches, ce qui souligne la 

silhouette, avec des fentes latérales, créant un bel équilibre avec la veste. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

58 

Côté accessoires, la femme porte des bijoux traditionnels algériens (toute en dorée): une 

chaîne frontale  descendant au centre du front( Khyet errouh) .un collier massif et un bracelet 

assorti à son poignet.   

 Le message iconique codé (connotatif) : 

L’image évoque plusieurs connotations : 

 Célébration et tradition : Le karakou est un habit typiquement porté pour des mariages 

ou des fêtes. Il évoque le respect des coutumes algériennes, plus précisément 

algéroises. 

 Noblesse et féminité : L’association du noir profond au doré scintillant ne renvoie pas 

uniquement à l’élégance : elle évoque un registre de prestige, historiquement lié à la 

haute société algérienne. Le choix de ces couleurs et des matières (velours, satin, 

broderie au fil d’or) connotent la beauté féminine dans une esthétique raffinée, 

codifiée. 

 Héritage culturel : Héritage culturel : La richesse des broderies, les bijoux traditionnels 

(chaîne frontale, collier massif, bracelet) , et le voile ( mahrmet el-ftoul) sont autant de 

marqueurs d’un patrimoine transmis. Parmi ces éléments, les arabesques brodées, 

présentes sur l’ensemble de la veste , jouent un rôle significatif. Ces motifs décoratifs, 

fréquents dans l’art islamique et oriental , ne sont pas de simples ornements : ils 

renvoient  à une continuité historique et artistique , traduisent un savoir-faire ancestral 

. Une arabesque est un dessin fluide, souvent en forme de spirale ou d’entrelacs, qui 

imite des formes végétales telles que (des feuilles, des fleurs stylisées ou des tiges ). 

Leur présence sur le costume inscrit celui-ci dans une tradition ornementale 

millénaire.  

 Rôle social de la femme : La mise en scène, la pose soignée, la délicatesse du geste , le 

regard calme  évoquent une féminité  maitrisée et idéalisée , codée selon des normes 

traditionnelles : pudeur,  grâce et distinction, souvent attendues dans la préparation 

symbolique de la femme au rôle d’épouse.. 

 Rituel de passage : L’ensemble de la mise en scène (costume, bijoux, posture, décor 

neutre ) peut se lire comme une iconographie du passage. La femme représentée est 

mise en valeur à un moment charnière de sa vie : celui où elle s’apprête à entrer dans 

un nouveau rôle social, généralement celui d’épouse, marquant ainsi une transition 

valorisée par la communauté ( le mariage ). 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

59 

6.3 Analyse sémiotique du Karakou selon Martine Joly : 

 Les signes iconiques : 

Les signes iconiques renvoient aux éléments visuellement identifiables dans l’image, 

qui peuvent être reconnus sans avoir besoin de connaissances culturelles spécifiques : 

- Une femme porte un costume traditionnel algérien appelé Karakou. 

- La veste est coutre, en velours, ajustée au niveau de la poitrine, avec une coupe 

cintrée, tout en gardant de l’aisance au niveau des hanches.  

- Les manches sont longues, bien ajustées, ornées de broderies dorées jusqu’aux 

poignets, avec une coupe droite qui suit la ligne du bras.  

- La jupe dorée en tissu satiné est longue, fluide et moulante au niveau des hanches et 

des jambes avec des fentes latérales. 

- Les broderies couvrent l’ensemble de la veste : col, buste, manches et bas de la veste, 

avec des motifs floraux et végétaux stylisés. 

- Un voile posé sur la tête en satin, placée aux cheveux avec des fils dorés descendants. 

- Accessoires : les bijoux traditionnels en or (chaîne frontale, un grand collier, un 

bracelet). 

 Les signes plastiques : 

Les signes plastiques concernent les éléments visuels formels : couleurs, matières, lignes, 

contrastes et composition. 

 Couleurs : 

- Noir (veste). 

- Doré (broderies, jupe, voile, accessoires). 

- Légers reflets brillants liés aux matières. 

 Matières : 

- Velours (veste). 

- Satin (jupe et voile). 

- Métal doré (bijoux). 

 Lignes et formes : 

- Lignes courbes et sinueuses : visibles dans les motifs de broderie floraux et végétaux. 

- Lignes droites : dans la coupe des manches, de la jupe et de la veste. 

- Formes ajustées : au niveau du buste, des manches et des hanches. 

- Formes fluides : dans le tombé de la jupe et du voile. 

- Ornementation dense : broderies couvrant toute la surface visible de la veste. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

60 

- Des motifs arabesques imitent des formes végétales telles que (des feuilles, des fleurs 

stylisées ou des tiges. 

 Organisation spatiale : 

- Répartition équilibrée des broderies sur la veste (col, manches, bas). 

- Association de textures contrastées (velours sombre et mat / satin lumineux brillant). 

- Coordination chromatique entre les éléments du costume et les accessoires. 

 Les signes symboliques 

 Les signes symboliques nécessitent une interprétation fondée sur des codes culturels, 

sociaux ou historiques : 

 Le karakou symbolise la tradition algéroise, mais aussi une forme d’héritage transmis 

entre femmes. Il traduit une certaine fierté identitaire liée à la mémoire vestimentaire. 

 Les arabesques brodées sur l’étoffe, murmurent l’écho d’un art ancien (l’art 

islamique). Elles expriment une tradition ornementale qui valorise la beauté, la 

symétrie et la minutie, inscrites dans les codes visuels de la culture islamique. 

 Le voile (Mahrmet El-Ftoul) avec ses longs fils dorés brillants, lorsqu’il est porté, 

c’est donc affirmer une appartenance culturelle, mais aussi rendre hommage à la 

créativité des femmes artisanes, qui ont su faire de ce tissu un objet précieux , ce voile 

sert également à magnifier la tenue de la mariée ou l’invitée tout en soulignant pudeur 

, féminité et une certaine séduction discrète. 

 Les bijoux traditionnels symbolisent la valeur de la femme dans le cadre du mariage, 

la dot, et la transmission familiale, ils reflètent aussi l’amour et le respect de l’époux 

envers sa femme. Parfois, elle informe la société sur son statut , indiquant si elle est 

une  fille , une dame , une maman peut être même le nombre et le genre de ses enfants. 

Ainsi, les bijoux portés( par leur quantité et leur qualité ) permettent souvent de 

déduire l’appartenance sociale de la femme, révélant si elle est issue d’un milieu aisé 

ou plutôt modeste. 

- Khit Rouh(le Fil de l'Âme) : Un collier hautement symbolique pour la femme 

algérienne, autrefois porté par les plus modestes, est aujourd'hui devenu l'un des 

bijoux les plus précieux. Sa forme et sa composition varient selon le statut marital de 

celle qui le porte :  

Chez les jeunes filles célibataires, le collier ne comporte qu’une seule goutte (motif), 

tandis que chez les femmes mariées, il en compte trois. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

61 

 La scène globale peut être lue comme un rite de passage, représentant une jeune 

femme entrant dans une nouvelle étape de vie : le mariage. 

7 Le costume  constantinois (Fergani) : 

7.1 Etymologie : 

L’étymologie du terme « Fergani » provient du mot « Ferghana », une région 

historique située en Asie centrale (aujourd’hui entre l’Ouzbékistan, le Tadjikistan et le 

Kirghizistan), cette région était réputée pour la qualité exceptionnelle de ses soieries. Ce lien 

toponymique évoque les échanges commerciaux et culturels qui ont marqué la Route de la 

soie, par laquelle les tissus luxueux et les techniques artisanales ont atteint le Maghreb. Ainsi, 

le nom même de cette tenue conserve la trace d’un échange interculturel ancien. 

 Historique et origine de la gandoura constantinoise (El Fergani) : 

La « Gandoura constantinoise », également appelée aujourd’hui « Gandoura Fergani » 

est un costume traditionnel originaire de la ville millénaire de Constantine au nord-est de 

l’Algérie. Bien qu'elle soit également portée à Annaba (anciennement Bône) et à Tlemcen, 

c’est à Constantine que cette robe trouve ses racines les plus profondes, en lien avec un 

quartier historique portant le nom de « El Fergani », auquel elle doit son appellation actuelle. 

Ce nom est aussi pour rendre hommage au célèbre chanteur de Maalouf « Mohamed 

Tahar Fergani » figure culturelle emblématique de la ville. 

À l'origine, la gandoura était une tenue quotidienne portée par les femmes issues des 

milieux populaires dès le XVIIIe siècle. Elle se distinguait par sa légèreté, son ampleur et sa 

fonctionnalité, permettant une grande liberté de mouvement. Ce vêtement utilitaire a 

progressivement connu une mutation stylistique : d’une simple robe de travail, elle est 

devenue un habit de prestige notamment dans le cadre des grandes occasions ; grâce à 

l’évolution des goûts, au développement de l’artisanat local et à l’essor de la broderie 

traditionnelle. 

Ce glissement de fonction s’est accompagné d’un raffinement progressif. La gandoura 

El Fergani s’est imposée comme une pièce d’exception dans la garde-robe féminine, à travers 

l’utilisation de tissus léger comme la soie, la mousseline ou le coton fin, et une ornementation 

fastueuse : broderies artisanales complexes réalisées à la main avec des kilos de fils d’or, 

d’autres fils colorés, des paillettes et parfois même des pierres précieuses. Ces broderies, 

s’inspirent souvent de l’art islamique, de la calligraphie arabe et des motifs géométriques 

traditionnels. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

62 

La particularité de cette robe réside dans sa forme reconnaissable, notamment sa coupe 

ample , son col en V profondément brodé  et sa capacité à valoriser la silhouette féminine 

(cintrée à la taille puis s’évase vers le bas) , tout en assurant le confort  et aisance dans les 

mouvements et  lors des danses nuptiales . Elle fait partie intégrante du trousseau de la mariée 

et est traditionnellement portée le jour du « Henné » . Les femmes se parent souvent de 

plusieurs modèles durant une même fête, changeant jusqu’à quatre fois de tenue, dans une 

logique de démonstration d’apparat et de valeur patrimoniale. 

7.2 Application du modèle sémiotique barthésien à l’image d’une robe Fergani: 

 

 
Figure 5 Une femme porte le Fergani 

 

 Le niveau dénotatif : 

Sur l’image, une femme porte une gandoura constantinoise confectionnée dans un 

velours lourd et brillant dont la couleur est un bordeaux. Cette robe traditionnelle est longue, 

ample descendant jusqu’aux pieds. Elle est ornée de broderies en fil doré denses et complexes 

formant des motifs floraux et végétaux, appliquées sur les manches, le buste et la partie 

inférieure de la robe (la borderie commence légèrement sous le genou et s'élargit vers l'ourlet, 

créant un effet de pyramide ascendante). La taille est marquée par une ceinture dorée (hizam) 

composée de plusieurs éléments métalliques articulés, avec un motif central plus travaillé. Les 

manches sont courtes, laissant apparaître une seconde pièce de tissu   différente, plus claire et 

plus légère, qui couvre les bras jusqu’aux poignets : il s’agit d’un textile distinct du velours 

principal, probablement en tulle ou en dentelle dorée. La femme tient dans ses deux mains un 

foulard transparent en dentelle, qu’elle relève devant elle. Elle est parée de bijoux, notamment 

couronne ou un diadème ciselé posé sur la chevelure, plusieurs bracelets dorés aux poignets, 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

63 

et un long collier noir discret (Skhab) décoré de pièces d’or (probablement en argent doré et 

de perles de corail noir) orné d’un petit pendentif doré, placé juste au-dessus de l’encolure.  

          
          Figure 6 les borderies complexes      Figure 7 Le voile en tulle  posé sur la tête 
 

 Niveau connotatif (ce que cela signifie culturellement et symboliquement) : 

 Velours : Le symbolisme du velours ayant déjà été étudié dans l’analyse du Karakou, 

il ne sera pas développé à nouveau ici. Nous rappelons simplement que le velours reste 

un signe de richesse, de prestige dans les sociétés méditerranéennes et orientales. 

 Couleur bordeaux : teinte profonde et majestueuse liée au luxe et à la solennité. Dans 

le contexte nord-africain, les teintes rouges et bordeaux évoquent la passion, l’ancrage 

dans la terre et l'autorité féminine. 

 Broderies dorées : l’or, par son éclat, est signe de prospérité et de bénédiction divine et 

l’exubérance festive. Les motifs végétaux complexes renvoient à la fertilité, la 

croissance et l’abondance. 

 Bijoux lourds : la présence de parures volumineuses, affirme un statut social élevé ; 

dans la tradition algérienne, particulièrement dans l’Est (Constantine et ses environs) , 

ces ornements sont étroitement liés aux cérémonies festives et nuptiales par exemple : 

- Ceinture rigide : un symbole de protection et de centralisation, elle joue un double rôle 

: marquant la taille de manière nette et protéger symboliquement l’énergie vitale 

portée dans le ventre, espace sacré de la maternité. 

- Diadème : couronne légère, évoque une figure de princesse ou de reine, accentuant la 

solennité du costume. 

- Le collier (le skhabe) Ce n’est pas qu'un bijou visuel : le skhab dégage un parfum 

puissant et très durable grâce aux épices et essences naturelles. C’est un bijou olfactif 

autant qu'esthétique. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

64 

Son odeur intense, mêlant musc, ambre et clou de girofle, n'a pas seulement une 

fonction de séduction ; elle joue également un rôle protecteur. Dans la tradition, ces 

senteurs naturelles sont réputées pour repousser le mauvais œil, neutraliser les 

influences néfastes et préserver la femme des jalousies et des énergies négatives lors 

des grandes occasions. 

 Dentelle dorée : la coiffe en dentelle dorée combine pudeur (par le voile) et 

raffinement (par la transparence subtile), soulignant l’équilibre entre la tradition 

religieuse et la recherche d'une beauté lumineuse et sophistiquée. 

 La forme pyramide dans les broderies : cette forme symbolise : 

- La floraison : l’idée d’un épanouissement, comme une fleur qui s’ouvre à partir d’un 

point central . 

-  La célébration : cette forme attirant le regard vers le bas souligne aussi le mouvement 

et la danse, car en marchant, la robe animée par les broderies donne une impression de 

vie et de fête. 

7.3 Analyse sémiotique de la robe Fergani selon Martine Joly : 

 Signes iconiques : (ce qui est représenté visuellement) 

- Une femme porte une robe . 

- Robe longue en velours bordeaux. 

- Broderies complexes de couleur dorée, réparties sur le buste, les manches et tout le bas 

de la robe. 

- Motifs arabesques végétales stylisées. 

- Large ceinture dorée centrée à la taille, marquant la silhouette. 

- La robe est ajustée à la taille et tombe en ampleur vers le bas. 

- Voile léger en dentelle dorée posé sur la tête. 

 Signes plastiques (matière, couleur, forme) : 

- Matière principale : velours épais et brillant. 

- Deuxième matière : ( tulle ou dentelle dorée) un tissu fluide et transparent sur les 

manches. 

- Couleur principale : bordeaux intense. 

- Couleur secondaire : doré des broderies et des accessoires. 

- Contraste entre la brillance du velours et la légèreté du tissu superposé. 

- Organisation des motifs : disposition verticale et symétrique des broderies. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

65 

- Mélange de textures entre les parties opaques (velours) et les zones transparentes 

(manches). 

 Signes symboliques (sens culturel et symbolique) : 

 Velours bordeaux : Porte une charge symbolique de dignité et d’autorité féminine dans 

les contextes traditionnels nord-africains. 

- Velours : richesse, prestige, distinction sociale. 

- Couleur bordeaux : autorité, attachement aux traditions, force intérieure. 

 L’ajout de tissu transparent sur les  manches et sur la tête : subtilité , équilibre entre 

pudeur et mise en valeur. 

 Broderies dorées : Les arabesques dorées ne sont pas seulement ornementales ; elles 

symbolisent la fertilité (par les formes végétales) et la bénédiction (par la couleur or). 

 Ceinture rigide dorée : Elle marque la taille, signe de féminité affirmée, tout en 

représentant la protection et l’honneur attaché à la femme mariée ou célébrée. 

 Organisation plastique de la robe : La richesse visuelle de la partie inférieure (base de 

la robe) signifie l’ancrage dans la terre et les racines culturelles, tandis que l'ascension 

des motifs rappelle l'élévation spirituelle et sociale. 

 Voile sur la tête : symbolise l'appartenance à une tradition religieuse et culturelle, tout 

en ajoutant une dimension de respect et de décence  

8 Le costume berbère ( la robe kabyle ) : 

8.1 Etymologie : 

La robe kabyle traditionnelle est généralement appelée « Thakandourth » (ou parfois « 

Taqendurt » selon la transcription phonétique berbère) ; ce terme provient de la langue 

amazighe , parlée dans la Kabylie ,  région berbérophone du nord de l’Algérie .  et dérive du 

mot racine « akandour », qui signifie (vêtement long) ou (habit couvrant le corps ). Ce mot  

est enraciné dans la vie rurale kabyle, où les vêtements étaient avant tout adaptés à la fois au 

mode de vie montagnard, au travail agricole et aux événements rituels. Contrairement aux 

noms de costumes influencés par les contacts extérieurs (comme le Karakou ou le Fergani), 

Thakandourth est un mot purement autochtone, ce qui souligne son ancienneté et son ancrage 

identitaire profond dans la culture berbère. Son étymologie  reflète ainsi une conception du 

vêtement à la fois fonctionnelle , symbolique et fortement liée à la terre et au territoire kabyle. 

 

 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

66 

 Historique et origine de la robe kabyle : 

Les premières formes de cette robe remontent à l’époque des civilisations proto-

berbères, telles que la culture capsienne (vers 6500-7000 av. J.-C.). À l’origine, le vêtement 

traditionnel féminin kabyle se composait de pièces simples, souvent drapées comme la 

Thakentart, une sorte de tunique ample portée avec une ceinture en laine tissée. 

  Cependant, la Thakandourth qui est également appelée « Takesiwt », était 

confectionnée dans une pièce de laine blanche. Sa coupe était simple : deux rectangles de 

tissu cousus sur les côtés, avec une ouverture au niveau de la poitrine, sans manches mais 

suffisamment ample pour couvrir les bras. Ce vêtement rustique, adapté aux conditions de vie 

montagnardes, a su résister aux multiples influences (phéniciennes, romaines, arabes, 

ottomanes et françaises), grâce à l’isolement géographique de la Kabylie, ce qui a permis de 

préserver son authenticité. Avec le temps, la robe a évolué, intégrant des éléments esthétiques 

tels que les broderies colorées et les ceintures tissées, sans perdre son essence traditionnelle. 

 La thakentart est une tunique simple, souvent associée à un usage domestique ou 

quotidien porté à l’intérieur. Elle est parfois décrite comme une sous-robe ou un 

vêtement de base. 

 La thakandourth (ou takesiwt) est un vêtement plus élaboré, traditionnellement porté 

à l'extérieur, généralement lors d’occasions spécifiques. 

 Composants de la robe kabyle : 

La tenue traditionnelle complète se compose de plusieurs éléments : 

 La robe (Taqendurt ou Djebba) : longue, avec ou sans manches selon les époques et 

les modèles, souvent ornée de broderies colorées aux motifs géométriques berbères. 

 La Fouta : une étoffe colorée , souvent rayée ou brodée , porté autour de la taille, qui 

accentue le mouvement du corps et distingue certains statuts (célibataire ou mariée 

selon la façon de nouer la Fouta). 

 La Ceinture (Tesfift) : faite de laine ou de soie multicolore, elle cintre la taille. 

 Le Foulard (Amendil ou Mharma) : couvre-chef traditionnel, souvent orné de 

broderies florales, porté pour protéger et cacher les cheveux. 

 L’Axellal : manteau de laine, utilisé principalement en hiver pour se protéger contre le 

froid, attaché sur les épaules et décoré de motifs traditionnels. 

 Les Bijoux berbères : fibules « Tabzimt », boucles d’oreilles « Timengouchin », 

bracelets « Amechlou », colliers « Mechraf » et autres ornements, en argent souvent 

décorés de corail et de pierres colorées, complètent la tenue. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

67 

8.2     Application du modèle sémiotique barthésien à l’image d’une robe kabyle 

 
Figure 8 une femme porte une robe kabyle 

 

 Niveau dénotatif : 

L’image montre une femme debout, vêtue d’une robe kabyle traditionnelle composée de 

plusieurs éléments visibles : 

- La robe de base est longue, blanche, descendant jusqu’aux chevilles, formant une base 

neutre sur laquelle sont ajoutés les ornements. 

- La Fouta ou tablier brodé recouvre la partie inférieure de la robe blanche ; ce tablier 

est décoré de motifs géométriques colorés : des lignes parallèles, des chevrons, des 

losanges et des triangles, réalisés dans des tons rouge, orange, bleu, vert, noir et blanc. 

Ces motifs sont organisés sur un axe vertical (puisque La fouta tombe sur le devant, du 

haut vers le bas, et que les lignes et motifs suivent cet alignement descendant). 

           Il peut aussi y avoir un léger axe horizontal dans l’agencement des chevrons ou bandes. 

- Les manches sont longues, la broderie suit la longueur de la manche, donc un axe 

horizontal (car aligné avec l’axe latéral du corps, d’épaule vers poignet), elles 

reprennent les mêmes motifs géométriques et les mêmes couleurs que la Fouta. Ces 

manches sont ajustées mais la richesse des motifs leur donne du volume visuel. 

- Une large pièce circulaire brodée, semblable à un col ou une cape courte. La forme 

même de la pièce et l’organisation des motifs créent un axe circulaire ou radial, centré 

autour du cou ou du haut de la poitrine : cercles concentriques, losanges imbriqués, 

lignes parallèles. Elle est bordée de franges multicolores, ajoutant du mouvement 

visuel à la tenue. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

68 

- Une ceinture tissée est nouée à la taille, retenant le tablier. Elle est faite de lignes 

verticales de couleurs vives (rouge, jaune, violet, vert). 

 Niveau connotatif : 

Au-delà de sa simple description vestimentaire, la robe kabyle devient un signe identitaire 

puissant, enraciné dans l’histoire et la géographie de la Kabylie. Elle porte en elle la mémoire 

collective d’un peuple amazigh résistant, installé au cœur d’un paysage montagneux isolé, ce 

qui a permis la préservation des traditions vestimentaires face aux influences extérieures.  

Sa forme enveloppante et protectrice rappelle aussi la relation fusionnelle avec la nature, 

la laine provenant du mouton, emblème de l’économie pastorale locale. 

Les variations morphologiques de la robe (avec ou sans manches, capes plus ou moins 

courtes) deviennent un langage codé socialement : elles traduisent l’âge, le statut matrimonial 

et la situation sociale de la femme. Par exemple, la manière de nouer la fouta – sur le côté ou 

au centre – communique visuellement si la femme est mariée ou célibataire : 

 Nœud sur le côté → femme célibataire (souvent signe de coquetterie ou de jeunesse). 

 Nœud devant ou derrière → femme mariée (signe de pudeur ou de statut établi). 

 Nouage lâche et ornementé → célibataire. 

 Nouage serré et couvrant → mariée. 

Les motifs brodés, inspirés de la faune, de la flore et de figures géométriques, sont eux-

mêmes des traces symboliques d’un monde amazigh connecté à la terre, au ciel et à l’univers.  

Quant aux couleurs vives (blanc, rouge, orange, jaune, vert) elles sont des reflets 

chromatiques de la Kabylie même : 

 Le blanc : associé à l’innocence, la virginité ou la pureté morale, particulièrement 

dans les vêtements féminins traditionnels. 

 Le rouge, en plus de l’énergie vitale, résonne avec l’hommage aux femmes héroïques 

comme Lalla Mlaoua, symbolisant le sacrifice féminin. 

  L’orange rappelle le crépuscule sur les montagnes. 

 Le jaune célèbre la puissance solaire. 

  Le vert traduit la fécondité de la terre et l’importance des oliviers dans l’économie 

locale. 

Enfin, les bijoux kabyles complètent cette sémantique visuelle : les fibules, les parures 

d’argent et de corail, dépassent l’ornement pour devenir signes protecteurs, talismans et 

indicateurs sociaux, rendant le costume kabyle polyphonique et polysémique, à la fois 

esthétique, identitaire et narratif. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

69 

Les axes décoratifs de la robe kabyle portent des significations symboliques : 

- L’axe vertical est souvent associé à l’élévation, la connexion entre le ciel et la terre, la 

croissance, ou la dignité. 

Dans le cas du la Fouta cela pourrait symboliser la lignée familiale, l’honneur, ou la 

transmission verticale des traditions (des ancêtres aux descendants). 

La ceinture, bien qu’horizontalement portée, porte des motifs verticaux : cela peut 

marquer la centralité du corps féminin et l’ancrage des valeurs au cœur de la famille. 

- L’axe horizontal évoque plutôt la stabilité, la continuité, et l’ouverture vers l’autre 

(les bras ouverts vers l’extérieur). 

Sur les manches, il peut représenter l’action, le travail manuel, ou la relation au monde 

social (les bras étant les parties actives et interactives du corps), la solidarité horizontale entre 

les membres de la communauté. 

- L’axe circulaire renvoie souvent à l’unité, l’éternité, le cycle de la vie, et la 

protection. 

Le cape circulaire, situé près du cœur et des épaules, peut symboliser une protection 

spirituelle ou affective, un centre sacré (comme un mandala, une rosace protectrice). 

8.3 Etude sémiotique de la robe kabyle selon Martine Joly : 

 Signes iconiques : 

- Une longue robe blanche visible sous la fouta. 

- La Fouta (tablier) richement brodée, couvrant le bas du corps et attachée autour de la 

taille. 

- Les manches longues et ajustées , ornées des mêmes broderies que la fouta, créant une 

continuité visuelle. 

- Le cape ou pièce triangulaire/brodée large et couvrant la poitrine. 

- La ceinture tissée, placée haut sur la taille , retenant la Fouta . 

- Les bijoux traditionnels : fibules, colliers, bracelets, diadème orné sur la tête. 

 Signes plastiques :  

- Les couleurs dominantes : le blanc , rouge vif, orange, jaune, vert, avec des touches de 

bleu et de noir. 

- Les motifs géométriques complexes : losanges, triangles, chevrons, lignes croisées, 

disposés en frises sur la Fouta , les manches et le cape. 

- Organisation des axes : verticalité de la fouta et de la robe ; horizontalité des manches ; 

axe triangulaire ou circulaire du cape. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

70 

- La forte symétrie des motifs sur les différentes parties du costume. 

- Le cape en forme de grand V ou semi-circulaire attirant l’attention sur le buste. 

- Le contraste marqué entre la base blanche de la robe et la richesse colorée des 

broderies. 

 Signes symboliques : 

 La robe blanche : pureté, humilité , toile de fond neutre pour les ornements. 

 La fouta (tablier) : signe de pudeur, respectabilité , sa manière d’être nouée agit 

comme un code social indiquant l’état matrimonial de la femme (côté = célibataire, 

centre = mariée). 

 Les couleurs dans la robe : 

- Le rouge : énergie vitale, force intérieure, elle rend hommage aux héroïnes kabyles et 

célèbre le sacrifice féminin.  

- L’orange : fait écho au crépuscule et à la lumière chaude des montagnes, exprimant la 

chaleur et la vitalité du paysage kabyle. 

- Le jaune : associé à la puissance solaire, à la prospérité et à la fertilité, il rappelle 

l’importance du soleil pour les cultures et la vie. 

- Le vert : symbolise l’espoir, le lien profond avec la terre nourricière et les oliviers. 

 Les motifs géométriques : 

- Le triangle : représente la féminité, la fécondité et le principe de création ; sa forme 

stable et ascendante évoque la maternité et la protection. 

- Le losange : symbole de l’union des opposés (ciel/terre, homme/femme), la gestation ; 

il incarne le ventre maternel et la fertilité. 

- Le chevron : évoque le mouvement, la montée et la continuité ; les cycles de la nature 

et les chemins de vie. 

- Le cercle : figure de l’unité, de l’infini et de la protection spirituelle ; la perfection 

cosmique et l’harmonie universelle. 

- Les frises répétées : symbolisent la mémoire collective et la continuité des traditions à 

travers les générations. 

 Le cape circulaire ou triangulaire : protection du cœur et des organes vitaux, 

rayonnement de l’identité. 

 La ceinture : le siège de la féminité et de la fécondité, elle encercle et protège 

symboliquement le ventre. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

71 

 Les bijoux (fibules, colliers, diadème) : talismans protecteurs, signes de richesse et 

de statut marital, ornement sacré. 

9 Le costume sahraoui : 

9.1 Etymologie : 

Le costume traditionnel féminin porté dans les régions sahariennes d’Algérie (comme 

Ouergla, Tindouf, Bechar, Adrar, Illizi, Djanet, etc ) est appelé « Melhfa » ou 

« Timelheft »aussi « tesghnest ». Ce terme provient de la racine arabe « l-h-f », qui signifie 

envelopper, couvrir ou draper. L’étymologie reflète la fonction enveloppante du vêtement, 

mais aussi son rôle dans la préservation de l’intimité, dans un espace social et climatique 

marqué par la chaleur, le vent et les exigences du désert. Contrairement aux vêtements 

citadins plus structurés, la Melhfa incarne une forme de liberté du corps dans le respect des 

normes culturelles, en liant simplicité, mobilité et pudeur. Ce mot ancré dans l’arabe dialectal 

saharien témoigne d’un vêtement vernaculaire, issu directement du milieu nomade et des 

réalités environnementales du Grand Sud algérien. 

 La Melhfa : un vêtement traditionnel entre héritage et modernité 

La Melhfa est constituée d’une grande étoffe rectangulaire , souvent en soie, satin, 

sausti ou caftan, mesurant jusqu’à dix mètres de large , dans laquelle la femme se drape . Elle 

se distingue de l’Ahuli par sa couture, bien qu’elle soit aussi fixée aux épaules à l’aide de 

fibules (Lkhellaliyet) . Son pourtour est décoré d’un ruban coloré (Tasfifte) assorti au tissu. 

Autrefois, la Melhfa était un habit polyvalent, porté par les femmes de tous âges, aussi 

bien au quotidien que lors d’événements . Durant l’année scolaire, par exemple, les jeunes 

filles la revêtaient pour se rendre aux cours chez les sœurs ou les pères blancs, où elles 

apprenaient la langue française ou le tissage. Au fil du temps, son usage s’est progressivement 

limité aux événements festifs, notamment les mariages, avec des tissus et des couleurs variés 

qui confèrent à la femme une allure distinguée. La mariée , quant à elle , se distingue en 

ajoutant un voile brillant de couleur vive (bleu, jaune ou rouge) . 

Il existe plusieurs types de Melhfa en Algérie : la Melhfa simple et la Melhfa-Khardji 

, cette dernière étant fermée et réservée aux cérémonies familiales ou religieuses, Melhfa-

chaouie , Melhfa Mozabite , Melhfa-Tuareg . 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

72 

 

Figure 9  La Melhfa-khardji           Figure 10 La Melhfa-tuaerg      Figure 11 La Melhfa Mozabite 

 

Figure 12La Melhfa Chaouie            Figure 13 Melhfa Simple 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

73 

 Composants essentiels de la Melhfa : 

La Melhfa se compose de plusieurs éléments fondamentaux qui assurent son bon port et 

sa fonctionnalité, notamment : 

 La chemise (Suriyete) : Portée en dessous de la Melhfa, elle sert de doublure. 

Fabriquée à partir de tissus comme la soie, le drap ou le sausti, elle protège la peau 

tout en apportant confort et praticité sous la tenue principale. 

 La ceinture (Tabechitte) : Confectionnée en laine, elle est tissée à la main par les 

femmes de la région. Elle permet d'ajuster la Melhfa et de la maintenir en place, 

notamment lors de danses ou de mouvements. 

 Le châle (Cherbuche) : Un foulard noir ou vert, généralement en laine, qui se porte 

sur la tête. Ce châle est fixé sous le menton et rejeté vers l'arrière, Il protège la tête et 

complète la tenue. 

 Les chaussures (Sbardiniyet) : Ces chaussures légères, souvent faites en toile, 

ressemblent aux savates tunisiennes et sont adaptées pour marcher confortablement 

lors des événements sociaux ou festifs. 

En plus de ces composants, la tenue s’accompagne d’autres éléments décoratifs 

comme :les fibules (Lkhellaliyet) pour fixer la Melhfa , colliers (Sekhab, Lahsab) , plaquettes 

d’or (Imetqal), boucles d’oreilles (Timserreft, Timaamert), bracelets (Tamekyast, Lemgawiz), 

anneaux de pied (Ikhlkhalen, Asserser), plaquettes rondes (Tallumt), épingle (Taneggayt), 

guimpe (El chelil/Chelilat), broche (Tabzimt) et fleurs artificielles (Amul/Imulen). 

9.2 Application du modèle sémiotique barthésien à l’image de Melhfa saharienne : 

 

 
Figure 14 Une femme porte une Melhfa-Tergui 

 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

74 

 Niveau dénotatif : 

La femme est habillée d’une Melhfa simple bleu foncé, composée d’une grande pièce 

de tissu et enroulée autour de son corps, couvrant aussi la tête. 

Le tissu, très légère, fine et souple, proche de la texture d’un foulard, avec un aspect 

légèrement satiné qui laisse apparaître des plis doux et naturels, avec une forme : coupe 

rectangulaire couvrant les épaules, le buste, les bras, et descendant jusqu’aux pieds, 

enveloppant la silhouette de façon ample et continue. 

Sur le devant de la tenue, des broderies blanches en motifs losangiques successifs , créant un 

contraste discret avec le bleu foncé du tissu. Sous cette couche principale, une chemise 

blanche, appelée Suriyete, dont les manches apparaissent sous la Melhfa, notamment au 

niveau des poignets. 

La tête est couverte par la même pièce de tissu que celle qui enveloppe le corps, le 

drapé monte naturellement pour couvrir les cheveux, sans recours à un voile ou un foulard 

distinct. 

Bien que la ceinture traditionnelle (Tabechitte) ne soit pas visible, elle est 

vraisemblablement présente sous le drapé, permet de structurer la tenue et de la maintenir bien 

en place. 

 Enfin, la tenue est complétée par des grandes boucles d’oreilles argentées faites de 

forme trois triangles superposés, tandis qu’un grand triangle argenté aussi semblable à une 

broche ou un bijou imposant est fixé sur sa poitrine, qui se détachent sur le fond uni du 

vêtement et apportent une touche supplémentaire d’éclat. 

 Niveau connotatif : 

 La couleur bleu foncé de la Melhfa peut symboliser la protection contre la chaleur du 

soleil, une caractéristique des vêtements sahariens où les couleurs sombres aident à 

garder la fraîcheur sous le tissu. 

- Le bleu nuit souvent associé à l’infini du ciel, à la paix intérieure, à la profondeur du 

désert, relie la femme à l’immensité de son environnement naturel. 

Symbole de pudeur et de stratification vestimentaire, Le blanc symbolise la pureté et 

la paix. 

 L’enroulement de la Melhfa : La manière dont la Melhfa est enroulée autour du 

corps de la femme, véhicule en elle divers symboles et significations que l’on peut 

énumérer comme suit : 

- Protection physique : 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

75 

La Melhfa remplit avant tout une fonction pratique en protégeant le visage des conditions 

climatiques extrêmes : le soleil brûlant, le sable volant et la poussière. Cette protection est 

essentielle dans l’environnement désertique. 

- Fusion avec la nature : 

Elle permet à la femme (et parfois à l’homme) de se fondre visuellement dans le paysage 

désertique, les couleurs et les formes se confondant avec les dunes et le sable. Cela reflète une 

idée d’harmonie et d’adaptation au milieu naturel. 

- Dissimulation de l’identité / Mystère : 

Elle est parfois perçu comme un moyen de masquer l’identité ou d’ajouter une dimension 

mystérieuse, renforçant ainsi le statut social de la femme et lui conférant une aura de respect 

et de discrétion. 

- Symbole de mobilité et de nomadisme : 

Parce qu’il est lié aux déplacements dans le désert, la Melhfa est aussi considéré comme 

un symbole de mobilité et de nomadisme, reflétant un aspect essentiel de l’identité bédouine 

profondément enracinée dans la culture saharienne. 

 La chemise sous la Melhfa : 

- Symbole de pudeur et de stratification vestimentaire :  

Le port de la chemise traduit un engagement rigoureux envers la pudeur. Il reflète 

également une conception du vêtement en couches successives, où chaque pièce a un rôle 

précis de protection et de préservation de la dignité. 

- Protection et confort corporel : 

Cette pièce constitue une barrière entre le corps et le tissu extérieur, évitant les frottements 

directs, ce qui est particulièrement important dans les conditions climatiques rudes du désert. 

 La forme de triangle : 

- Symbolisme de protection et de bouclier : 

Dans de nombreuses sociétés sahariennes, le triangle est considéré comme un symbole de 

protection. Il peut être utilisé dans les bijoux comme une forme de protection spirituelle 

contre les maléfices ou le mauvais œil. Dans la culture saharienne, on croyait que certaines 

formes géométriques, comme le triangle, possédaient une énergie permettant de repousser les 

mauvais esprits et de protéger la femme des dangers. 

- Lien avec l'environnement saharien : 

La forme géométrique du triangle peut être indirectement liée au désert lui-même, où 

les lignes droites et les angles évoquent la solidité et la droiture, des caractéristiques associées 

à la force du désert. Dans ce contexte, le triangle peut être perçu comme un symbole de la 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

76 

force et de la résilience que la femme saharienne incarne face aux défis de son environnement 

difficile. 

9.3 Lecture sémiotique de la Melhfa saharienne selon Martine Joly : 

 Les signes iconiques : 

- La femme est vêtue d’une Melhfa bleu foncé, ample et fluide, enveloppant tout son 

corps jusqu’à la tête. 

- Le tissu paraît fin, légèrement transparent, formant des plis naturels, laissant deviner la 

sous-couche blanche (la chemise)  

- Des broderies blanches /argentées en forme de losanges sur les bordures de la Melhfa, 

disposées avec régularité. 

- Elle porte des bijoux imposants en argent, dont des longs et grandes boucles d’oreilles 

sous forme des trois triangles superposés et un grand pendentif central triangulaire 

bien visible sur la poitrine. 

 Les signes plastiques : 

- Couleurs : le bleu foncé domine le tissu de la Melhfa , de blanc sur la chemise et les 

broderies , avec des touches contrastantes d’argenté (bijoux)  . Ce contraste accentue 

la lisibilité des formes. 

- Matières et textures : le tissu principale (La Melhfa) est souple, lisse, et évoque la 

légèreté d’un foulard, la chemise semble plus mate et apporte une couche 

supplémentaire, alors que les bijoux offrent une matière dense, brillante et massive. 

- Formes : la silhouette est marquée par des lignes fluides et continues (drapé du tissu) , 

le rectangle souple du tissu contraste avec les angles géométriques des broderies 

(losanges) et des bijoux triangulaires , qui se détachent nettement. 

 Les signes symboliques : 

Ce niveau mobilise la culture saharienne : 

 La Melhfa enveloppe le corps dans sa globalité, créant une barrière physique contre le 

climat rude du désert (soleil, vent, sable) et spirituelle (préservant la pudeur et la 

dignité).Elle incarne donc une logique fonctionnelle essentielle à la vie saharienne. 

 La superposition des tissus (Melhfa + chemise au-dessous) exprime la pudeur, valeur 

essentielle dans la culture saharienne. Cette manière de s’habiller marque aussi un 

ancrage dans des traditions anciennes. 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

77 

 La couleur bleu nuit n’est pas anodine : dans le contexte désertique, elle est associée à 

la noblesse, à la profondeur du ciel nocturne du désert, mais aussi à une protection 

contre la chaleur grâce à sa capacité à réguler la température sous le tissu. 

 Dans la société sahraouie, le blanc symbolise la pureté et l'innocence, ainsi que la paix 

et la sérénité. Il est également associé à l'humilité et au respect. 

 L’argenté est souvent associé à la pureté en raison de son éclat et de sa brillance, ce 

qui en fait un symbole de pureté et d’innocence dans l’imaginaire collectif. 

 La forme rectangulaire dans la Melhfa représente : la stabilité, l'ordre et la continuité. 

Sa simplicité géométrique reflète aussi une certaine harmonie avec la nature et une 

fonctionnalité adaptée aux exigences de la vie dans le désert (par exemple, un tissu 

rectangulaire facile à draper et à ajuster). Elle peut également évoquer des notions de 

protection en enveloppant le corps entièrement. 

 Le losange est un motif traditionnel qui symbolise la stabilité et la protection, valeurs 

ancrées dans la culture saharienne. Les broderies losangiques inscrivent la tenue dans 

un patrimoine visuel amazigh ou saharien, où ces formes renvoient à des concepts 

d’harmonie, d’ordre et d’unité cosmique. 

 Le triangle apparaît ici non seulement comme un motif décoratif mais surtout comme 

un symbole de protection profondément enraciné dans la culture saharienne. Dans la 

tradition, ces formes sont perçues comme des talismans, protégeant la femme contre 

les mauvais esprits et les dangers invisibles. Cette forme géométrique traduit aussi une 

relation subtile à l’environnement saharien : la rigidité et la stabilité des lignes 

triangulaires font écho à la résistance et à la force du désert. Le triangle devient une 

métaphore de la résilience, qualité essentielle des femmes vivant dans ces territoires 

extrêmes. 

 Bijoux et héritage : les bijoux en argent ne sont pas de simples ornements ; ils reflètent 

la transmission culturelle et le statut social, tout en réaffirmant l’identité amazighe ou 

saharienne. Beaucoup de bijoux sahariens présentent des motifs géométriques inspirés 

directement du désert lui-même (tels que des triangles et des cercles), qui symbolisent 

des éléments naturels comme le soleil, le sable et les étoiles, exprimant ainsi le lien 

profond entre l’être humain et son environnement. 

 

 

 



Chapitre III : Analyse de corpus  

 

78 

Conclusion :  

À travers l’analyse des images de notre corpus, nous avons tenté de montrer que le 

costume traditionnel féminin algérien ne se limite pas à une fonction esthétique ou 

vestimentaire. Il incarne une forme d’expression culturelle visuelle, où chaque détail (couleur, 

motif, coupe, accessoire) participe à la construction d’un message porteur de sens. 

En mobilisant les outils de l’analyse sémiotique, notamment ceux proposés par Roland 

Barthes, nous avons mis en évidence les significations à la fois dénotatives et connotatives 

véhiculées par ces costumes. Nous avons aussi appliqué l’approche de Martine Joly en 

identifiant les signes iconiques, plastiques et symboliques présents dans chaque tenue. 

Chaque tenue raconte, à sa manière, l’histoire, les valeurs, et l’identité d’une région. 

Le Karakou, la robe Kabyle, la Gandoura constantinoise et la Melhfa saharienne sont autant 

de témoins visuels d’un patrimoine riche, codifié, et chargé de mémoire. 

L’image, dans ce contexte, ne peut être considérée comme innocente ou neutre. Elle 

transmet des messages implicites qu’il faut apprendre à lire et à interpréter. C’est dans cette 

lecture en profondeur que réside tout l’intérêt de l’approche sémiotique : dévoiler ce que 

l’image donne à voir au-delà de l’évidence. 

En définitive, cette étude nous a permis de mieux comprendre comment, à travers 

l’image, le costume traditionnel devient un vecteur de sens, une forme de langage culturel 

silencieux mais puissant, enraciné dans l’histoire et la diversité du territoire algérien. 



 

 

 

Conclusion Générale 



Conclusion générale 

 

 

80 

Notre travail touche à son terme. Intitulée « Étude sémiotique des couleurs et motifs 

dans les costumes traditionnels féminins algériens », cette recherche s’inscrit dans le champ 

de la sémiotique de l’image. Nous nous sommes appuyés principalement sur les approches de 

Roland Barthes et Martine Joly, qui nous ont offert des outils théoriques et méthodologiques 

rigoureux pour analyser les signes visuels et décoder les messages que véhiculent les éléments 

vestimentaires de notre corpus. 

Notre objectif a été de mettre en lumière la manière dont les couleurs et les motifs 

inscrits dans les costumes féminins algériens participent à la construction d’un langage visuel 

ancré dans les traditions locales, mais aussi ouvert à des lectures universelles. À travers cette 

démarche, nous avons pu montrer que chaque costume ne se limite pas à une fonction 

esthétique : il constitue un véritable récit culturel, une mémoire tissée de symboles et de 

significations. 

L’analyse sémiotique nous a permis d’identifier des récurrences formelles (formes 

géométriques, végétales ou arabesques) qui traduisent des valeurs profondément ancrées dans 

l’imaginaire collectif. De même, les couleurs utilisées (qu’elles soient vives, sobres ou 

contrastées) expriment des émotions, des statuts, des rites de passage ou encore des 

appartenances régionales. 

Les résultats de cette recherche confirment que le vêtement traditionnel, au-delà de sa 

matérialité, est un acte de communication. Il dit l’identité, il parle de la femme qui le porte, de 

sa communauté, de ses croyances, et parfois même de ses aspirations. Ainsi, chaque coupe, 

chaque broderie, chaque nuance chromatique devient porteuse de sens. 

Nous retenons également que ce patrimoine vestimentaire, bien qu’ancien, reste 

vivant. Il continue d’évoluer, de se réinventer, tout en conservant les traces de son passé. Il est 

porteur d'une richesse symbolique inestimable, qu'il est important de préserver, d'étudier, mais 

aussi de valoriser dans les dynamiques culturelles contemporaines. 

En somme, cette recherche espère modestement contribuer à la reconnaissance du 

vêtement traditionnel comme langage visuel, révélateur d’identités plurielles. Car dans chaque 

fil, chaque motif, chaque couleur, c’est une mémoire collective qui se perpétue et se transmet 

et c’est là toute la beauté de cet héritage. 



Bibliographie 

 

81 

Ouvrages: 

Barthes, R. (1957). *Mythologies*. Paris : Seuil. 

Barthes, R. (1964). *Eléments de sémiologie*. Paris : Gonthier. 

Barthes, R. (1964). *Rhétorique de l’image*. Paris : Seuil. 

Barthes, R. (1967). *Système de la mode*. Paris : Seuil. 

Barthes, R. (1975). *Roland Barthes par Roland Barthes* (Coll. Écrivains de toujours). Paris : 

Seuil. 

Barthes, R. (1985). *L'aventure sémiologique*. Paris : Seuil. 

Charles Sanders Peirce. (1978). *Écrits sur le signe*. Paris : Seuil. 

Deledalle, G. (1983). *La philosophie américaine*. Lausanne: L’Âge d’Homme. 

Ducrot, O., & Todorov, T. (1990). *Dictionnaire encyclopédique des sciences du langage*. 

Paris: Seuil. 

Eco, U. (1988). *Le signe*. Bruxelles : Labor. 

Hébert, L. *Cours de sémiotique : Pour une sémiotique applicable*. Paris : Classiques 

Garnier. 

Joly, M. (2002). *L’image et le signe*. Paris : Nathan. 

Michel, A. J., & Bonnafé, M. (2011). *L’argumentation publicitaire : Rhétorique de l’éloge et 

de la persuasion*. Paris : Armand Colin. 

Saussure, F. de. (1916). *Cours de linguistique générale*. Paris : Payot. 

Savan, D. (1978). *Écrits sur le signe*. Paris : Seuil. 

Articles 

Barthes, R. (1961). Le message photographique. *Communications*, 1, 128–138. 

Barthes, R. (1964). Élément de sémiologie. *Communications*, 4. 

https://www.persee.fr/doc/com_0588-8018_1964_num_4_1_1029 

Deledalle, G. (1987, novembre). La philosophie américaine en perspective. *Revue française 

d’études américaines*. 

Gandon, F. (1980). La connotation par C. Kerbrat-Orecchioni. *Communication et langage*, 

47, 121. 

Prieur, M. G. (1971, décembre). La notion de connotation. *Littérature : Sémantique de 

l'œuvre littéraire*, (4), 96. 

 

 



Bibliographie 

 

82 

Mémoires universitaires 

Achour, Y. (2008–2009). *Texte et image comme supports de compréhension* (Mémoire de 

master). Université Mohamed Khider, Biskra, Faculté des Lettres et des Langues, 

Département de Français. 

Ammari, L. (2023). *Étude sémiotique des logos des affaires*. Université de Biskra. 

http://archives.univ-biskra.dz/bitstream/123456789/27220/1/AMMARI_LAMIA.pdf 

Sites web / Ressources en ligne 

Guillemette, L., & Cossette, J. (2006). *Le processus sémiotique et la classification des 

signes*. Consulté le 26 mars 2025, sur Signo : http://www.signosemio.com/eco/processus-

semiotique-et-classification-des-signes.asp 

Hanachi, J. (2013, 3 décembre). *Ammar Negadi, ce symbole amazigh de l’Aurès 

authentique*. *Le Matin DZ*. Consulté le 13 avril 2025 : 

https://www.lematindz.net/news/13013-ammarnegadi-ce-symbole-amazigh-de-laures-

authentique.html 

Jacquemart-Bouaoudia, M. (2015, 13 mars). *Anekcum N Tefsut ou la fête du printemps en 

Kabylie*. *Amenhis N49*, *HuffPost Maghreb*. Consulté le 13 avril 2025 : 

https://www.huffpostmaghreb.com/marikajacquemartbouaoudia/anekcum-n-tefsut-ou-la-

fe_b_6862356.html 

Dictionnaires: 

Dictionnaire Larousse de linguistique et des sciences du langage. (s.d). 



Liste des figures 

 

83 

Figure 1 signification des couleurs ........................................................................................ 51 

Figure 2 Srwel Shelka ............................................................................................................ 55 

Figure 3 Srwel mdouer .......................................................................................................... 56 

Figure 4 le karakou algérois .................................................................................................. 57 

Figure 5 Une femme porte le Fergani ................................................................................... 62 

Figure 6 les borderies complexes…………………………………………………….……..56                       

Figure 7 Le voile en tule  posé sur la tête ............................................................................. 63 

Figure 8 une femme porte une robe kabyle ....................................................................... ..67 

Figure 9  La Melhfa-khardji………………………………………………………………..66                                                                                            

Figure 10 La Melhfa-tuaerg………………………………………………………………..66                                         

Figure 11 La Melhfa Mozabite…………………………………………………………….72 

Figure 12La Melhfa Chaouie………………………………………………………………66                                                                                                 

Figure 13 Melhfa Simple ........................................................................................................ 72 

Figure 14 Une femme porte une Melhfa-Tergui .................................................................. 73 

 

 



Liste des tableaux 

 

84 

 

Tableau 1 Variations smbolique des couleurs dans le monde ............................................ 53 

Tableau 2 Symbolique des formes ........................................................................................ 54 

 


