ﬁ Université Mohamed Khider de Biskra
Faculté des Lettres et des Langues

= iz Département de langue et littérature francaises
Rdd
UNIVERSITE
DE BISKRA
MEMOIRE DE MASTER

Option: Littérature et civilisation

LA QUETE ET LA RECONSTRUCTION IDENTITAIRE
DANS ET SI MON PERE AVAIT UNE AME D'ENFANT

DE FATEH BOUMAHDI

Présenté et soutenu par:
Latreche Nour El-Houda
Le 03 /06 /2025
Sous la direction du :

Dr. Hammouda Mounir

Jury:
Dr Hammouda Mounir Université Mohamed Khider de Biskra Pré’sidént
Dr Khider Salim Université Mohamed Khider de Biskra Rapportéur
Dr Boughefir chahrazed Université Mohamed Khider de Biskra Examinatéur

Année universitaire : 2024/2025




Remerciements

Il est difficile de trouver les mots justes pour exprimer toute la gratitude que je ressens
aujourd’hui. Ce travail est ’aboutissement d’un parcours jalonné de doutes, d’efforts,
mais surtout de belles rencontres et de soutiens inestimables.

Ce mémoire marque la fin d’un parcours, mais aussi |’aboutissement de plusieurs mois
de travail, d’efforts, de doutes parfois, et de belles découvertes.

Je remercie tout d’abord DIEU, qui m’a accordé la patience et la force nécessaires pour
achever ce modeste travail.

Je tiens & mentionner particulierement la Faculté des Langues Etrangéres et le
Département de francais, pour leur encadrement et leur accompagnement tout au long de
mon parcours.

Mes remerciements s adressent également a tous mes professeurs, pour leur générosite,
leur disponibilité et la richesse de leurs enseignements.

Je tiens a adresser une pensée spéciale a Monsieur Hammouda Mounir, mon directeur de
mémoire. Je vous exprime toute ma reconnaissance pour votre patience, votre écoute et
vos conseils avisés. Votre accompagnement bienveillant a été essentiel dans la
réalisation de ce travail et m’a permis de grandir tant sur le plan académique que
personnel.

Je remercie également les membres du jury pour avoir pris le temps de lire et d’évaluer
ce mémoire. Je leur exprime ma profonde gratitude et ma sincere reconnaissance.



Dédicoce

Je dédie ce modeste travail :

A ma chére mére,

Ton amour inconditionnel, tes prieres silencieuses et ta force discrete m’ont portée dans
les moments les plus difficiles. Que ce travail soit un modeste hommage a ton courage et
a ta tendresse.

A mon pére,

Pour ta sagesse, ton soutien constant et ta foi en moi, méme dans le silence. Tu as été une
lumiere sur mon chemin.

Que Dieu vous garde et vous protege.

A mes fréres et seeurs,

Merci pour votre présence réconfortante, vos mots simples et vos encouragements
sinceres.

A mes amis,

Ainsi qu’a tous mes camarades avec qui j’ai partagé une partie de mon parcours, et avec
qui j'ai vécu des moments inoubliables de joie et de folie durant ces années
universitaires. Votre complicité et votre amitié ont été précieuses. Merci du fond du ceeur.

A moi-méme,

Pour avoir persisté malgré les doutes, pour avoir cru en mes réves, et pour avoir
transformé chaque obstacle en pas vers [’accomplissement.

A tous ceux qui, de prés ou de loin, ont semé en moi une étincelle de confiance :
Ce mémoire vous est dédié.



Table des matieres

Remerciements

De’dicace

Introduction

Chapitre I: Le contexte identitaire dans le roman

1. Les blessures de I'enfance et leur impact surI'identite” adulte ...

2. Le pe're entre ge niteur et figure manquante

3. La confrontation entre attentes et re’alite” dans la relation pe're-fils ..........

Chapitre II : La quéte identitaire : un voyage intérieur et extérieur ...

1. Le voyage comme me taphore de la quete identitaire

2. Les rencontres de’cisives : guides et miroirs de 1’ a’me

Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

1. Le rofe du patrimoine culturel et spirituel

2. Le soufisme comme outil de transformation personnelle

3. Les e’le’'ments culturels alge riens (musique, traditions, paysages) comme
sources de re’silience

4. De larupture a’ la re’conciliation

4.1. Le pardon et la re'interpre tation du lien avec le pe're

4.2.L'e’'mergence d’'une nouvelle identite” inte’grant passe” et pre’sent ...

Conclusion

Références bibliographiques

02

03

05

10

12

15

17

19

21

24

28

31

36

38

39

40

44

47



INTRODUCTION



Introduction

La littérature désigne '’ensemble des ceuvres orales ou écrites fondées sur I'usage
d’une langue, et elle refléte a la fois les forces et les fragilités de la vie humaine. Elle
constitue un miroir des sociétés et des cultures, tout en adoptant des formes
esthétiques variées. Parmi ses nombreuses expressions, la littérature maghrébine
d’expression francaise occupe une place particuliere en Afrique du Nord. Issue d’'un
contexte historique et culturel spécifique, elle allie les traditions locales a une langue
héritée du passé colonial, donnant naissance a une écriture singuliere, a la croisée des

identités.

Cette littérature particuliere est née pendant la période coloniale et a émergé en
Algérie deés les années 1950, dans un contexte marqué par les tensions entre
domination étrangere et revendications identitaires. Des écrivains comme Mouloud
Feraoun, Mohammed Dib, Kateb Yacine, Mouloud Mammeri et Malek Haddad ont
utilisé la langue francaise comme un moyen d'expression pour dénoncer l'oppression

et témoigner des réalités de leur peuple en lutte.

Avec le temps, la production littéraire maghrébine a évolué, s'éloignant
progressivement du discours strictement engagé pour embrasser une diversité de
thématiques et de formes. Le roman algérien contemporain, en particulier, connait un
renouvellement tant sur le plan stylistique que thématique. Aujourd'hui, de nombreux
auteurs s'affranchissent des cadres imposés par I'histoire coloniale et postcoloniale
pour explorer des récits plus personnels, ou se mélent l'intime, l'individuel et le
collectif. Des écrivains tels que Akram El Kebir, Samir Toumi ou Lynda-Nawel Tebbani
abordent des sujets variés, allant de la quéte identitaire a la mémoire, en passant par

la critique sociale et I'exploration du fantastique.

Notre corpus Et si mon pere avait une @me d’enfant est un roman de I’écrivain
algérien Fateh Boumahdi, publié aux éditions Dalimen en 2023. Fateh Boumahdi, né a
Alger en 1998, est diplomé en Droit Privé. Il exerce actuellement le métier de
journaliste a la Chalne 3 de la Radio nationale algérienne. Lauréat du prix Ali Maachi
en 2021, il est également I'auteur de deux romans dans lesquels il explore les non-dits
de la pensée et les zones d’ombre des relations humaines. A travers 'écriture,
Boumahdi cherche a conjurer les douleurs invisibles du bonheur et a reconstituer les

fragments d’'une vie marquée par le poids du passé.



Introduction

Etsi mon péere avait une dme d’enfant est un roman introspectif de ce jeune auteur,
centré sur la relation complexe entre un fils et son pere. Le narrateur replonge dans
ses souvenirs d’enfance pour comprendre cette figure paternelle marquée par la
rigidité et le silence. A travers des fragments de mémoire, il tente de réconcilier son
passé avec son présent. Le récit explore les douleurs silencieuses, les attentes non dites
etla quéte de sens. Le pére, souvent per¢u comme dur, apparait peu a peu sous un autre
jour, plus humain, plus vulnérable. C’est une ceuvre émotive sur la transmission, le

pardon et la reconstruction de l'identité.

La principale raison qui nous a motivés pour choisir ce corpus est la clarté de son
style d’écriture. Ce roman offre une réflexion profonde sur les défis de l'identité,
explorant la mémoire, le passé familial et les attentes sociales, tout en mettant en avant
la culture algérienne et ses spécificités. Ainsi, pour I'aborder, nous avons intitulé notre
travail « La quéte et la reconstruction identitaire » car ce théme est omniprésent dans
la littérature algérienne contemporaine. Les écrivains algériens, en tant que
« consciences » de la société, ont exploré et redéfini I'appartenance identitaire et
culturelle, reflétant les complexités de l'identité a travers des récits personnels et

collectifs.

Pour réaliser notre travail, nous nous appuyons sur une approche a la fois
thématique et symbolique, qui nous permet d’explorer les manifestations de la quéte
identitaire et les mécanismes de reconstruction de soi a travers les symboles présents
dans le roman Et si mon pere avait une ame d’enfant de Fateh Boumahdi. Selon Pierre
Paillé et Alex Mucchielli, I'analyse thématique est un « travail d’analyse qualitative
faisant intervenir des procédés de réduction des données. L’analyste va en effet faire
appel, pour résumer et traiter son corpus, a des dénominations appelées "théemes" »1,
ainsi « le chercheur [...] va donc procéder a quelques lectures du corpus et mener un
travail systématique de synthése des propos »2. Quant a I'approche symbolique, elle
« porte sur la dimension symbolique du texte littéraire, que I'on peut définir comme le
langage second de l'ceuvre, ce qui échappe a la logique du récit ou du discours pour ouvrir

de nouveaux horizons de sens, plus lointains, plus neufs, hors de la prise du discours

1 PAILLE, Pierre & MUCCHIELLI, Alex, L'analyse qualitative en sciences humaines et sociales (p. 269-
357). Armand Colin, 2021, URL : https://shs.cairn.info/l-analyse-qualitative-en-sciences-humaines--
9782200624019-page-269?ang=fr.

2 Ibid.



Introduction

rationnel »3. De ce fait, cette double lecture nous aide a saisir la profondeur des enjeux
existentiels du personnage principal et a interpréter les éléments narratifs comme des

reflets de son parcours intérieur.

Afin de rendre notre travail plus clair et structuré, nous avons formulé et orienté
notre problématique de la maniere suivante : Comment et si mon peére avait une dme
d'enfant met-il en scéne une quéte identitaire liée a la reconstruction personnelle du

protagoniste face a ses blessures parentales et culturelles ?

Cette interrogation centrale conduit a poser la question suivante : comment les
blessures parentales, notamment la relation pere-fils, influencent-elles la quéte
identitaire du protagoniste ? En quoi la culture algérienne et le patrimoine spirituel

contribuent-ils a la reconstruction identitaire du personnage principal ?

Pour répondre aux interrogations de la problématique, et a la lumiére de notre
lecture attentive, nous proposons les hypotheses suivantes : d’abord, la fragilité de la
relation pere-fils, marquée par 'absence d’amour et de reconnaissance, constitue une
blessure fondatrice qui pousse le protagoniste a entamer une quéte de soi, dans le but
de combler ce vide affectif et de reconstruire une image de soi stable. Ensuite, 'ancrage
dans la culture algérienne et la redécouverte du patrimoine spirituel (soufisme,
musique, symboles culturels) offrent au protagoniste un espace de réconciliation avec
lui-méme et avec son passé, favorisant ainsi une reconstruction identitaire

harmonieuse.

A partir des hypothéses avancées, nous avons construit un plan structuré et
cohérent. Ainsi, notre travail de recherche sera devisé en trois chapitres. Le premier
chapitre de notre travail, intitulé « Le contexte identitaire », s’attache a explorer les
fondements de la crise identitaire vécue par le protagoniste du roman Et si mon pere
avait une dme d’enfant. Ce chapitre met en lumiere les blessures psychologiques
profondes liées a I'enfance, notamment I'absence d’une relation saine avec la figure
paternelle. Nous analyserons comment cette absence, conjuguée a une quéte affective
inassouvie, crée un vide existentiel qui devient le point de départ de la quéte

identitaire. En parallele, nous étudierons I'’environnement familial, social et culturel

3 GILLE, Pierre, La dimension cachée de 'ceuvre, Editions de 'Université de Lorraine, 2024, quatriéme de
couverture.



Introduction

dans lequel évolue le personnage, afin de mieux comprendre les origines de sa fracture

intérieure.

Le deuxieme chapitre, intitulé « La quéte identitaire », s'intéresse au parcours
personnel du protagoniste a la recherche de lui-méme. Cette partie de I'’étude met en
évidence le cheminement intérieur qu’il entreprend pour comprendre son mal-étre,
dépasser ses blessures, et construire un sens a son existence. A travers les voyages, les
rencontres et les remises en question, le personnage est confronté a ses failles, mais
aussi a des éléments déclencheurs qui I'aident peu a peu a se redéfinir. Ce chapitre
examine donc les différentes étapes de cette quéte de sens, entre errance, introspection

et confrontation au passé.

Le troisieme chapitre, intitulé « La reconstruction identitaire », s’attarde sur la
maniere dont le protagoniste parvient, au fil de son cheminement, a se réconcilier avec
lui-méme et avec son passé. Cette partie de I'analyse montre comment la redécouverte
de la culture algérienne, du patrimoine spirituel — notamment soufi — et la capacité a
pardonner jouent un role fondamental dans la (ré) construction de son identité. En
surmontant les blessures familiales et en intégrant pleinement ses racines culturelles,
le personnage accéde a une forme de paix intérieure et d’équilibre identitaire. Ce

chapitre met ainsi en lumiere le passage de la fragmentation a I'unité.



CHAPITREI:

Le contexte identitaire dans le roman



Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman

Depuis I'’Antiquité, la question de l'identité a suscité l'intérét de nombreux
écrivains et chercheurs, car I’étre humain évolue constamment sous 'influence de son
environnement, ce qui fagonne ses attitudes, ses choix et sa vision du monde. C’est dans
ce contexte que le concept d’identité émerge comme un enjeu complexe, marqué par
une tension intérieure entre I'image que I'on a de soi et la réalité de ce que l'on est. Il
s’agit d’'un ensemble de caractéristiques singulieres, de valeurs personnelles, de traits

de caractere et d’expériences vécues qui construisent la singularité de chaque individu.

L'identité désigne l'ensemble des traits fondamentaux qui distinguent une
personne ou un groupe, et qui les rendent uniques et distincts des autres. Ces
caractéristiques sont souvent exprimées a travers des informations factuelles et
juridiques qui permettent d’individualiser une personne, telles que sa date et son lieu
de naissance, son nom, son prénom, etc. Selon le dictionnaire Le Robert, le terme
"identité" fait référence a ce qui permet de reconnaitre une personne parmi toutes les
autres. Cela met en relief la singularité inhérente a chaque identité. Cette idée est
également exprimée par I’écrivain libanais Amin Maalouf dans Les Identités meurtriéres
(1998), qui affirme : « Mon identité, c’est ce qui fait que je ne suis identique a une autre

personne »1,

C'est cette diversité entre les individus qui donne naissance au concept d'identité,
car il est impossible d'étudier l'identité d'une personne sans la comparer a celle des
autres. Chaque individu possede des traits spécifiques qui le rendent unique, et ces
traits sont difficiles a cerner, car la notion d'identité varie d'une personne a l'autre.
Cette notion, complexe et floue, traverse plusieurs disciplines telles que la psychologie,
la sociologie, la culture, la philosophie, I'histoire, et bien sir, la littérature. Elle est un
concept central dans les écrits littéraires, notamment dans la littérature maghrébine et
algérienne d’expression francaise. Les écrivains maghrébins et algériens ont largement
exploré ce théeme pour exprimer leurs sentiments intérieurs, et ce sujet est devenu

récurrent dans la littérature moderne.

D'apres Michel Laronde, le concept de 'identité « implique I'individu dans deux

types de relations au monde : une relation intérieure, celle qui joint l'individu au Monde

1 MAALOUF, Amine, Les identités meurtriéres, Ed. Grasset, 1998, p. 10.

11



Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman

et que j'appellerai la part collective de l'identité ; une relation extérieure celle qui la

détache au Monde et que j'appellerai la part individuelle de l'identité »2.

C’est dans cette optique que le roman Et si mon peére avait une dme d’enfant de
Fateh Boumahdi s’inscrit. L’auteur y explore les blessures identitaires d'un

protagoniste en proie au vide intérieur, a la quéte de soi, et au poids du passé familial.
1- Lesblessures de I’enfance et leur impact sur I'identité adulte

L’enfance est souvent percue comme le socle fondamental sur lequel I'individu
batit son identité. C'est durant cette période que se forment les premiéres perceptions
du monde, les premiers liens affectifs, mais aussi les premiéres douleurs. Lorsqu’elle
est marquée par des absences, des carences affectives ou des traumatismes, elle laisse
des cicatrices durables susceptibles de compromettre le développement identitaire a

I'age adulte.

Selon Boris Cyrulnik, neuropsychiatre : « Les blessures de [l’enfance ne
disparaissent pas. Elles s’inscrivent dans la mémoire, influencent les choix et
conditionnent les récits de soi »3. Cette citation met en lumiére la persistance des
traumatismes infantiles dans la mémoire affective de l'individu, influencant non
seulement ses décisions de vie, mais aussi sa perception de lui-méme et la construction

de son récit identitaire.

Dans Et si mon pere avait une dme d’enfant de Fateh Boumahdi, le narrateur
revisite les fragments de son passé a travers une introspection douloureuse, révélant
une identité fragilisée par I'abandon, le manque d’amour et la solitude. Ces souvenirs
d’enfance ne sont pas de simples réminiscences nostalgiques ; ils représentent les

assises d'un « moi » en souffrance, en quéte de reperes.

L’évocation de la femme de ménage, Yamina, illustre ce vide affectif profond :
« Yamina, la femme de ménage que je considérais comme une maman » (p.32). La
substitution de la figure maternelle souligne I'absence d’un attachement sécurisant a
la mere biologique, ce qui impacte négativement la structuration affective de I’enfant
et sa capacité a développer une identité cohérente. Par ailleurs, I'acte de dessiner est

investi d'un sens symbolique : « Je me revois assis par terre en train de gribouiller... »

2LARONDE, Michel, Autour du roman beur : immigration et identité, Editions L'Harmattan, 1993, p. 17.
3 CYRULNIK, Boris, Les vilains petits canards, Odile Jacob, 2004.

12



Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman

(p.33). Le dessin devient ici un refuge silencieux, un langage de repli face a un
environnement familial défaillant. Il s’agit d'un mécanisme de défense inconscient,
révélateur de la tentative de I'’enfant de se reconstruire un univers intérieur plus

rassurant.

La marche, quant a elle, s’apparente a une forme d’évasion identitaire : « J'aime
marcher, c’est la seule activité qui ne me fait pas sentir le besoin de m’interroger sur qui
je suis... » (p.34). Ce rejet de l'introspection traduit une fracture identitaire profonde :

le sujet fuit la confrontation avec lui-méme, incapable de définir son propre « moi ».

La littérature a souvent mis en évidence cette continuité entre enfance blessée et
identité instable. Dans L’Amant, Marguerite Duras écrit : « L’enfance, ce grand trou noir
dont on revient toujours chargé » * Cette image puissante du « trou noir » renvoie a l'idée
d’un passé absorbant, pesant, qui empéche la libération de I'individu et compromet son

épanouissement.

En somme, les blessures de I'’enfance laissent une empreinte indélébile sur la
construction identitaire. Le récit de Fateh Boumahdi en est une illustration poignante :
a travers la mémoire, il explore la difficulté de se (re)construire dans un monde ou

I'absence d’amour parental constitue une entrave majeure a l'affirmation de soi.

Dans le roman Et si mon pere avait une dme d’enfant de Fateh Boumahdi, la
question de l'identité du personnage principal se construit sur un terrain
psychologique instable, ou le poids du passé, I'absence paternelle, et le role protecteur
de la mere viennent définir un socle identitaire fragile, éclaté. Ce chapitre analysera le
contexte identitaire du protagoniste en s’appuyant sur deux aspects majeurs : I'absence
d’affection paternelle et ses conséquences d’une part, et d’autre part, la quéte et le role

de la mere comme figure protectrice.

Pour parler maintenant de I'absence d’affection paternelle et ses conséquences
sur l'identité, nous pouvons dire que l'un des aspects les plus marquants dans la
trajectoire de Malek est 'absence du peére, non seulement physique, mais surtout
affective. Cette absence se manifeste par un vide que le narrateur peine a combler, et
qui devient un facteur de déséquilibre identitaire. Le pere est tres peu évoqué dans les

premieres pages du roman, mais on comprend que son role dans la vie de Malek est

4 DURAS, Marguerite, L’'amant, Editions de Minuit, 1984.

13



Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman

secondaire, voire inexistant. Ce silence autour de la figure paternelle devient alors un

symbole d’abandon et d’errance psychologique.

Le personnage exprime a plusieurs reprises un mal-étre profond lié a un manque
de repéres. Dans une scéne ou il se confie a lui-méme, il évoque une perte de direction :
« En mon for intérieur, c’était a la fois le vide absolu et un vacarme étourdissant. » (p.45)
Cette phrase traduit la dualité du ressenti : I'absence d'un pére structurant le plonge
dans le chaos intérieur, dans un conflit psychique ou il oscille entre I'inaction et
I'agitation. Cette désorientation renvoie a une crise d'identité marquée par un manque
d'enracinement affectif. Le narrateur, devenu adulte, continue d’en subir les séquelles,
comme il le reconnait lui-méme : « Depuis la mort de ma mere je ne dors plus ou trés

peu... 'ai le sentiment d’avoir tout raté et failli a ma mission de fils a maman. » (p.57)

Le fait qu'’il insiste sur le terme « fils a maman » souligne le déséquilibre dans les
relations parentales, ou la mére est omniprésente tandis que le pere est absent. Ce
déséquilibre crée une surcharge affective sur la figure maternelle, mais aussi une faille

dans la construction de la masculinité et du rapport a soi.

Quant a la mere, elle est une figure protectrice et un pilier identitaire. En
contrepartie de I'absence paternelle, la mere de Malek incarne une figure d’ancrage et
de résilience. Elle joue un role fondamental dans le développement moral et
émotionnel de son fils. Dés I'enfance, elle inculque a Malek des valeurs de gratitude, de
modestie et de foi : « Petit, je me souviens qu’il ne faillait jamais refuser un plat ou

critiquer le golit de ce dernier devant les gens. » (p.51)

Cette éducation a la reconnaissance de l'autre faconne l'identité sociale du
narrateur et lui donne un cadre éthique malgré l'instabilité émotionnelle. La mére
devient ainsi une boussole : « Elle était une boussole pour moi. Depuis, je ne sais plus qui

je suis. Je suis perdu dans les méandres de mon esprit. » (p.58)

Son déces n’est pas seulement une perte affective, mais un effondrement de tout
repere existentiel. La mémoire de la mere est profondément liée a la quéte identitaire
de Malek, car elle incarne un amour inconditionnel et une stabilité que le monde
extérieur ne lui offre pas. Méme dans la maladie, elle reste digne et forte : « Elle avait
encore la force de me sourire, quelques secondes a peine. Face a la mort, tout est futile et

face a la vie, tout est éphémere. » (p.53)

14



Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman

Cette luciditeé face a la mort et cette capacité a rester sereine jusqu’au bout deviennent
pour Malek des lecons de vie et de spiritualité. Il finit par prendre conscience de sa
propre faiblesse : « Incapable et indigne suis-je. » (p.53) Cette culpabilité reflete une
rupture entre le soi réel et le soi idéal, alimentée par le sentiment de ne pas avoir su

protéger celle qui I'avait toujours protégé.
2- Le pere entre géniteur et figure manquante

La figure paternelle occupe, dans I'imaginaire littéraire et psychologique, une
place structurante dans la construction identitaire. Selon Sigmund Freud, « le pére
représente a la fois l'interdit fondateur et la loi symbolique » °. 11 est celui qui transmet
les reperes, définit les limites et inscrit 'enfant dans la lignée familiale et sociale. Mais
lorsque ce pére est absent — physiquement ou émotionnellement —, il devient un vide
symbolique, une figure manquante qui laisse l'individu en quéte de sens, de
reconnaissance et de cohérence. Cette absence peut engendrer une blessure identitaire

profonde, que le sujet tente de combler par la mémoire, le rejet ou I'idéalisation.

Dans Et si mon pére avait une @me d’enfant de Fateh Boumahdi, la relation pére-
fils est marquée par l'incommunication, le silence et la frustration. Le pere, bien
qu’existant biologiquement, n’assume jamais pleinement son réle affectif ou éducatif.
Il est a la fois la et ailleurs, autoritaire mais distant, dur sans étre guide. Cette
ambivalence renforce le sentiment de déréliction du protagoniste, qui oscille entre la

colere, I'indifférence, et le besoin inconscient d’'un pére aimant.

Un passage clé du roman illustre cette blessure identitaire : « Je ne le connaissais
pas vraiment a vrai dire. Bien que nous vivions sous le méme toit mais j’ignorais le

personnage tout comme lui et je n’osais pas I'approcher. » (p.70)

Ce manque de lien affectif exprime une forme d’orphelinage symbolique, ou le
pere n’est qu'une figure formelle, incapable de répondre aux besoins émotionnels du
fils. Cette faille originelle devient une source de tension intérieure durable, influengant

le rapport du narrateur a lui-méme, aux autres, et a son propre désir de transmission.

Dans cette perspective, le pére dans ce roman ne remplit pas sa fonction
symbolique. Il reste figé dans le statut de géniteur, celui qui donne la vie mais

n’accompagne pas dans la vie. Cette carence le transforme en figure manquante, dont

5 FREUD, Sigmund, Totem et tabou, Paris, Payot, 1913.

15



Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman

le silence résonne dans les monologues du fils devenu adulte, toujours a la recherche

d’un repere fondateur.

Comme le souligne le psychanalyste Serge Tisseron, « L’absence d’'un pére aimant
est parfois plus lourde a porter que sa mort. » ¢ Ce point du chapitre explore donc la
maniere dont cette figure défaillante impacte la psyché du protagoniste, et comment le
vide laissé par ce pére devient un terrain fertile pour la confusion, la révolte, mais aussi

— plus tard — pour un possible pardon.

Dans le roman de Fateh Boumahdi, Et si mon peére avait une @dme d’enfant, la figure
du pére est présentée comme une silhouette défaillante, fragmentée et incapable
d’incarner pleinement son role protecteur et formateur. Loin d’étre un pilier stable, le
pere est décrit a travers ses absences, ses silences, ses maladresses et sa distance
émotionnelle. Deés les premieres pages, l'auteur nous plonge dans un rapport
conflictuel et marqué par I'incompréhension. A travers la phrase : « Tu perds ton sang-
froid trop vite, petit. Nerveux et insolent... il y a certainement une raison a tout cela » (p.

45).

Le lecteur découvre un pére qui juge sans écouter, qui parle sans comprendre.
Cette posture accentue le fossé entre les attentes de I’enfant et 'attitude réelle du pere.
Le narrateur, profondément affecté par ce manque de reconnaissance et de chaleur,
avoue : « Il venait d’ajouter une couche supplémentaire a mon désordre intime et
psychique » (p. 45). Ce passage révele combien le pére participe a la fragilisation

identitaire du fils au lieu de 'accompagner dans sa construction.

Par ailleurs, I'absence de tendresse et de transmission symbolique pousse le fils
a chercher des reperes ailleurs. Il devient le soutien de sa mere mourante, inversant
ainsi les roles naturels : « J’étais le confident et non pas le censeur, le protecteur et non
pas l'enfant » (p. 52). Cette inversion montre clairement le vide laissé par un pére

incapable d’assumer son role.

Ainsi, a travers une écriture introspective et empreinte de douleur, Fateh
Boumahdi dresse le portrait d’'un pere défaillant, dont 'absence émotionnelle et le
silence ont profondément perturbé I'édifice identitaire du fils. Loin d’étre un guide ou

un appui, cette figure paternelle contribue davantage a l'instabilité psychique du

6 TISSERON, Serge, La honte : psychanalyse d’un lien social, Paris, Dunod, 1992.
16



Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman

narrateur qu’a son épanouissement. Le déséquilibre affectif qu’elle engendre pousse
I'enfant a inverser les roles parentaux et a s’accrocher a d’autres figures de repére,
notamment la meére. Cette carence paternelle ne fait que creuser davantage la faille
existentielle, installant un vide intérieur que le narrateur portera jusque dans sa vie

adulte.
3- La confrontation entre attentes et réalité dans la relation pere-fils

Le coeur du drame identitaire du narrateur réside dans la confrontation
douloureuse entre ce qu'’il aurait voulu trouver dans son pere, et ce qu’il découvre
réellement : un homme brisé, distant, incapable d’offrir le moindre soutien affectif ou

moral.

Le titre du roman lui-méme - Et si mon pére avait une @dme d’enfant - suggere cette
déception latente : et si ce pere avait eu plus de sensibilité, plus d’humanité, plus

d’amour... Peut-étre que les blessures auraient été moindres.

Le narrateur exprime a plusieurs reprises ses blessures intérieures, conséquence
directe de cette défaillance paternelle. Lorsqu’il recoit une mauvaise nouvelle
concernant Nadjet, il ne pense pas seulement a elle, mais revit le traumatisme de la
perte de sa mere, et le poids de la solitude face a la maladie : « Je ne veux absolument
pas que l'histoire se répete a nouveau. Je ne veux plus avoir de regrets. » (p. 54).
Il cherche dans cette nouvelle épreuve une forme de rédemption, une maniere de
réparer ce qu’il n’a pas pu faire avec sa mere, en I'absence d'un pere qui aurait di

'épauler.

En somme, la relation pére-fils est marquée par une attente frustrée, un besoin
d'amour non comblé, et une distance émotionnelle lourde de conséquences. Le pére est
biologiquement présent, mais symboliquement absent. Il est géniteur, mais pas une

figure paternelle complete.

A travers l'analyse du contexte identitaire dans Et si mon pére avait une dme
d’enfant de Fateh Boumahdi, il apparait que la construction de lidentité du
protagoniste est profondément marquée par un passé douloureux, notamment par les
blessures de I'enfance, I'absence d’affection paternelle et le réle central de la mere
comme repere affectif et moral. L’identité de Malek se développe dans un climat de

carences affectives,

17



Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman

De silences familiaux et de solitude intérieure, ou la mémoire joue un role

fondamental dans la reconstruction de soi.

Le pere, figure absente et défaillante, n’assume pas la fonction structurante qui
devrait soutenir le développement identitaire, tandis que la mére, bien qu’aimante et
présente, ne parvient pas a combler tous les manques. Ce déséquilibre parental crée un
terrain instable ou I’enfant, devenu adulte, cherche désespérément a comprendre qui

il est.

Ce premier chapitre a permis de cerner les bases psychologiques, familiales et
émotionnelles de la quéte identitaire. Le chapitre suivant s’attachera a étudier plus en
profondeur le processus méme de cette quéte, en analysant les tensions intérieures du
personnage, ses conflits existentiels, ainsi que les formes d’introspection qui jalonnent

son cheminement vers la connaissance de soi.

18



CHAPITREIIL:

La quéte identitaire : un voyage intérieur et extérieur



Chapitre Il : La quéte identitaire : un voyage intérieur et extérieur

Depuis I’Antiquité, la quéte identitaire constitue un axe central de réflexion pour
de nombreux penseurs, écrivains et philosophes. Elle traduit une tension permanente
entre ce que I'individu croit étre et ce qu’il est réellement, entre ses valeurs profondes,
ses expériences vécues, et les multiples appartenances qui le définissent. Nous vivons,
en effet, sous I'influence constante d’'un environnement familial, culturel et social qui

faconne nos comportements et nos reperes.

Dans cette perspective, le concept d’identité apparalt comme un mystere
complexe, une construction a la fois individuelle et collective. Selon le dictionnaire
Larousse, elle se définit comme « un ensemble de criteres, de définitions d’un sujet et un
sentiment interne »1 — sentiment qui comprend l'unité, la cohérence, I'appartenance,
I'autonomie et la valeur personnelle. L'identité se forge donc autour d’une volonté

d’existence, nourrie par le besoin de reconnaissance, de consentement et d’amour.

L'identité d’un individu ne se limite pas a une seule caractéristique. Elle résulte
d’'un tissu d’appartenances multiples — a une famille, une nation, une religion, une
culture, voire un milieu social ou professionnel — qui s'entrecroisent et parfois se
heurtent. Cette multiplicité peut engendrer des conflits intérieurs, des pertes de

reperes, et déclencher une véritable quéte existentielle.

Dans le roman Et si mon peére avait une dme d’enfant de Fateh Boumahdi, cette
quéte prend une dimension profondément humaine et symbolique. A travers les
blessures d’enfance, les silences du pére, les voyages, et les rencontres, le protagoniste
cherche a reconstruire un "soi" éclaté. Le roman déploie ainsi une trajectoire
identitaire marquée par I'errance, la douleur, mais aussi I'espoir d’'une réconciliation

intérieure.

Dans ce chapitre, nous nous attacherons a explorer deux axes fondamentaux.
D’abord, nous analyserons le voyage comme métaphore de la quéte, en étudiant les
lieux déterminantes? du protagoniste, percues comme des figures initiatiques ou des

reflets de 'ame, qui joueront un réle catalyseur dans sa transformation intérieure.

1 Disponible sur: http://www.passerelles-eje.info/glossaire/definition_23_identite.html, consulté le
12/06/2021.
2 DEVILLAIRS, Laurence, « Les 100 Citations De La Philosophie », 2017, PDF, p. 110.

20


http://www.passerelles-eje.info/glossaire/definition_23_identite.html

Chapitre Il : La quéte identitaire : un voyage intérieur et extérieur

I. Levoyage comme métaphore de la quéte identitaire :

Le terme « voyage » renvoie, dans son sens premier, a un déplacement d'un lieu a
un autre, physique, le voyage revét en littérature une portée hautement symbolique : il
peut étre impliquant un passage d’un état ou d’une situation a une autre. Mais au-dela
de cette dimension extérieur (mouvement géographique) ou intérieur (évolution

psychologique, spirituelle, voire existentielle), et parfois les deux a la fois.

En ce sens, le voyage devient une métaphore de la quéte de soi, car il ouvre un
chemin vers la connaissance personnelle a travers le contact avec I’Autre, I'ailleurs, et
la différence. Le frottement avec I'altérité permet non seulement de prendre du recul
par rapport a son environnement d’origine, mais également d’affirmer son
individualité. Le parcours individuel devient alors un outil essentiel pour la découverte
des origines, la réappropriation de I'histoire personnelle, et in fine, la construction

identitaire.

Ainsi que le souligne Sartre, « 'homme est condamné a étre libre » 1, ce qui confere
au voyage une fonction existentielle : il devient un moyen d'exercer cette liberté

fondamentale et d'assumer pleinement la responsabilité de son propre destin.

Dans le roman Et si mon pére avait une dme d’enfant, le voyage du protagoniste
ne se limite pas a un simple déplacement géographique : il constitue le miroir de son
itinéraire intérieur, marqué par une quéte de sens, de réconciliation et de
transformation. Chaque lieu traversé devient un espace symbolique chargé de
mémoire et de possibilités, inscrivant lI'expérience du déplacement dans une

dynamique profonde de reconstruction du soi.

Commencons d’abord par l'exploration des lieux emblématiques (Alger, le Sud,
etc.) et leur role symbolique. Dans Et si mon pere avait une dme d’enfant, I'espace
géographique constitue bien plus qu’'un simple décor : il devient un miroir de
I'intériorité du narrateur et un vecteur de transformation identitaire. La confrontation
entre Alger, symbole d'un quotidien pesant, et le Sud algérien, espace d’ouverture
spirituelle et de réconciliation, traduit la tension entre angoisse et apaisement, entre

aliénation et quéte de soi.

Le narrateur évoque d’abord un village du Sud ou « il n’y a que le strict minimum :

une mairie, un dispensaire, un kiosque a tabac » (p. 90). Cet espace dépouillé contraste

21



Chapitre Il : La quéte identitaire : un voyage intérieur et extérieur

fortement avec le tumulte d’Alger et participe d’'une forme de purification. La mention
du café du village comme « le seul lieu vivant » souligne la chaleur humaine et 'ancrage

communautaire, absents de la vie urbaine.

Arrivé a Naama, le narrateur découvre un environnement qui provoque en lui une
forme de révélation : « Je suis fasciné par la beauté et la sérénité que m’offre ce lieu [...]
Ici la nature a son mot a dire et soigne les maux. » (p. 92-93). La nature désertique — «
dunes ocres, palmiers, collines rouges » — agit comme un baume sur ses blessures
anciennes. Le décor saharien n’est pas anodin : il est porteur d’'une force symbolique
liee a la pureté, a l'essentiel, a une temporalité plus lente et plus propice a

l'introspection.

Le moment le plus marquant de cette exploration est sans doute la visite a la
Zaouia du Cheikh Dada. Ce lieu sacré, presque hors du temps, est per¢u comme un
sanctuaire : « Dés les premiéres secondes me procure un sentiment de sécurité. » (p. 96)
La rencontre avec le Cheikh agit comme un catalyseur de parole et de vérité. Le
narrateur, jusque-la fermé a son passé, commence a verbaliser sa douleur
« Je vais mal et puis c’est tout. » (p. 97) puis plus loin : « Ma mére est morte et mon pere

je ne l'ai plus revu depuis mes vingt-quatre ans. » (p. 98)

Dans cette logique, le Sud devient un espace liminal, de passage, ou le personnage
commence 3 dénouer les fils emmélés de son identité. A l'inverse, Alger incarne 'espace
des tensions, de la routine et des non-dits familiaux. L’opposition spatiale devient ainsi
le reflet d'un cheminement intérieur : quitter Alger pour aller vers le Sud, c’est quitter

le refoulé pour aller vers la parole et, peut-étre, le pardon.

En somme, cette traversée du Sud algérien, marquée par la rencontre avec des
lieux porteurs de sens et d’histoire, permet au narrateur de renouer avec son passé, de
redonner une voix a l'enfant en lui, et d’ouvrir la voie vers une reconstruction
identitaire profonde. Ce déplacement géographique est aussi un déplacement

intérieur, annong¢ant une transformation en cours.

Ensuite, parlons du passage d'un espace de souffrance a un espace de
réconciliation. Le cheminement du narrateur dans Et si mon pere avait une dme d’enfant
témoigne d’'une véritable métamorphose, marquée par le passage d'un espace urbain

saturé de souffrance vers un Sud thérapeutique, a la fois géographique et intérieur.

22



Chapitre Il : La quéte identitaire : un voyage intérieur et extérieur

Dans un premier temps, la ville — en particulier Alger — semble incarner un lieu
d'immobilisme et de silence affectif. Loin d’étre un refuge, elle devient I'espace du non-
dit et du refoulement. Ce poids du passé est évoqué indirectement lorsque le narrateur
affirme plus tard : « Petit, j'ai toujours voulu visiter le grand Sud, mais personne n’a voulu
préter attention a mes désirs d’enfant capricieux... Nous étions occupés par la vie et ses

sorts. Enfin, pas moi, moi je subissais » (pp. 93-94).

Ce passage met en lumiere une enfance marquée par la négligence affective et le
manque d'écoute. Le souhait du narrateur de visiter le Sud, per¢u comme un "caprice”,
estignoré, traduisant un environnement ou les aspirations de I’enfant sont minimisées
voire niées. La phrase « moi je subissais » exprime une position passive, celle d'un étre
contraint a vivre selon la volonté des autres. Ainsi, la ville — espace de cette enfance
étouffée — devient le symbole d’'une vie imposée, déconnectée des désirs profonds et

des besoins identitaires du narrateur.

La rupture s’opere a travers le voyage vers Naama et la Zaouia du Cheikh Dada.
Ce nouveau cadre est décrit avec un vocabulaire empreint de poésie et de
contemplation : « Ici, la nature a son mot a dire et soigne les maux. [...] Prémices du
Sahara Algérien, révélateur, troublant et thérapeutique a la fois » (p. 93). Ce changement
de décor annonce un glissement progressif vers un espace de guérison. Le désert n’est

plus vide : il devient plein de sens, presque sacré.

Le voyage vers le Sud ne constitue pas uniquement un déplacement
géographique, mais une traversée symbolique de la douleur vers une forme de
guérison. Le protagoniste, en quittant Alger et ses souvenirs pesants, amorce un
chemin intérieur de confrontation avec ses blessures enfouies. Ce passage du Nord
urbain vers les terres du Sud, vastes et silencieuses, représente un mouvement de
dépouillement identitaire ou les douleurs anciennes remontent a la surface. Le moment
ou il rencontre le Cheikh Dada est particulierement significatif : a travers le dialogue,
I'intériorité du narrateur se dévoile peu a peu. Son rejet du pere est formulé sans
détour : « Je I'ignore et je ne veux surtout pas en parler ni entendre parler de lui. » (p. 98).
Ce rejet traduit une cassure profonde et non résolue, une rupture affective qui entrave
la construction de soi. Le désert devient alors un lieu d’écho a ce vide intérieur, mais

aussi un espace propice a la réconciliation avec soi-méme. Dans ce lieu emblématique,

23



Chapitre Il : La quéte identitaire : un voyage intérieur et extérieur

loin du tumulte de la ville, le silence et la sagesse du Cheikh agissent comme catalyseurs

d’'un apaisement en devenir.

Ainsi, le cheminement du protagoniste entre les espaces - de la ville étouffante a
I'immensité du Sud - trace un itinéraire symbolique de la souffrance vers I'apaisement.
Ce déplacement géographique accompagne une transformation intérieure : quitter
I'espace du silence et de la douleur pour atteindre un lieu propice a I'écoute, a la
mémoire et au dialogue. Le Sud, avec sa nature apaisante et sa dimension spirituelle,
devient un espace réparateur ou I'enfant blessé peut enfin s’exprimer et espérer une

forme de réconciliation avec soi-méme et avec 'histoire familiale.
2-Les rencontres décisives : guides et miroirs de I'ame

« Dans la vie, il est des rencontres stimulantes qui nous incitent a donner le meilleur
de nous-méme, il est aussi des rencontres qui nous minent et qui peuvent finir par nous
briser. »3 Cette réflexion de Marie-France Hirigoyen met en lumiére I'ambivalence
profonde des relations humaines : entre élévation et destruction, les rencontres

faconnent notre identité.

Dans le parcours de toute quéte identitaire, certaines rencontres s’imposent
comme des tournants majeurs. Elles ne sont pas de simples coincidences, mais des
moments de révélation, ou l'individu est mis face a lui-méme a travers l'autre. Ces
rencontres dites « décisives » agissent comme des médiateurs entre le moi intime et le
monde extérieur : elles orientent, éveillent, provoquent ou consolent. En tant que
guides, elles offrent au protagoniste des reperes, des modeles, parfois méme des
contre-modeles. En tant que miroirs, elles renvoient I'image de ses doutes, de ses

blessures enfouies ou de ses désirs latents.

Dans Et si mon peére avait une @me d’enfant, le protagoniste traverse une série de
relations marquantes, ou chaque personnage rencontré semble jouer un role dans la
construction, la remise en question ou la transformation de son identité. Il s’agira ici
d’analyser ces figures-clés, et de mettre en lumiére leur impact psychologique et

symbolique dans le processus de reconstruction de soi.

Nous allons commencer par analyser le personnage Said B., que l'on peut

considérer comme un mentor spirituel sur le chemin de soi. Dans Et si mon pére avait

3 https://citations.ouest-france.fr/theme/rencontre/?o=top

24



Chapitre Il : La quéte identitaire : un voyage intérieur et extérieur

une @me d’enfant, la rencontre avec Said B. constitue un tournant décisif dans le
parcours identitaire du narrateur. Dés leur premier échange, une atmospheére de
confiance et d'intimité s’installe, malgré I'étrangeté apparente de la situation. Le décor
est symbolique : « Sur la terrasse de son balcon, je remarque sur une petite table, une
bouteille de vin déja entamée, des olives vertes et deux verres ballon dont l'un presque
vide et l'autre qui m’attendait siirement » (p. 55). Cette image évoque une forme
d’accueil chaleureux, presque rituel, qui prépare a un moment de vérité et

d’introspection.

Said B. ne se positionne pas comme un maitre autoritaire, mais comme un miroir
lucide et bienveillant. Par son humour, sa liberté de ton, et sa capacité a percevoir les
failles de I'autre sans jugement, il devient un déclencheur de parole et de réflexion. Il
déclare : « Nous sommes deux. Et quand deux ivrognes se retrouvent autour d'une
bouteille, ils refont le monde a leur maniére. [...] Moi je t'offre mieux et bien plus
intéressant » (p. 56). Said B. propose un espace de parole libre, libéré des conventions
sociales, ou le narrateur peut enfin se confronter a ses peurs, ses coleres et ses

contradictions.

Au fil de leurs échanges, le narrateur découvre une autre maniere d’appréhender
la vie, marquée par I'acceptation de soi et la recherche d’authenticité. Said B. devient
ainsi un guide spirituel inattendu, incarnant une forme de sagesse marginale et
subversive. Il n'offre pas des solutions toutes faites, mais stimule chez l'autre la

capacité de questionnement et de dépassement.

Ainsi, a travers sa posture d’écoute, ses paroles décalées et sa maniere d’habiter
le monde, Said B. apparait comme une figure de passage essentielle dans la quéte
identitaire du narrateur. Il ne transforme pas le héros par une action directe, mais par
une présence transformatrice, qui lui permet de s’entendre lui-méme autrement. En ce
sens, Said B. incarne cette catégorie rare de rencontres décisives : celles qui, sans bruit,

laissent une empreinte durable sur I'ame.

Quant aux autres personnages, ils sont vus comme des catalyseurs du
changement intérieur. Dans tout processus de quéte identitaire, les individus que 'on
croise sur notre chemin ne sont jamais de simples silhouettes passageres. Certains, par
leur présence, leur discours ou leur différence, viennent bousculer nos certitudes,

réveiller des émotions enfouies ou encore ouvrir des voies insoupgonnées vers la

25



Chapitre Il : La quéte identitaire : un voyage intérieur et extérieur

connaissance de soi. Ces personnages jouent un role de catalyseurs, au sens chimique
du terme : ils provoquent une transformation intérieure sans nécessairement étre eux-
mémes transformés. Dans Et si mon pére avait une dme d’enfant, plusieurs figures
secondaires remplissent cette fonction essentielle dans la trajectoire du protagoniste.
Qu'il s’agisse de Nadjet, de Mlouka ou de Lalla Bedra, chacune agit, a sa maniere, comme
un révélateur des failles ou des potentialités enfouies chez Malek, 'amenant peu a peu

a se confronter a ses blessures et a réévaluer sa relation au monde.

Il y a d’abord Lalla Bedra, la figure de la sagesse ancestrale et le miroir de 1'ame.
Figure mystique, Lalla Bedra agit comme une passeuse d’éveil. Bien qu’aveugle, elle
pergoit la souffrance invisible de Malek. Dés leur premier contact, elle lui déclare : «
Rien qu'en écoutant ma voix elle a déja senti, je cite >>> Mes énergies positives et ma

peine << » (p. 85)

Sa parole bienveillante léve un voile sur les zones d’'ombre du héros et le pousse
a une introspection plus sincére. Elle I'encourage a cheminer vers lui-méme : « Ce
n'était pas a elle de développer ces propos mais plutot a moi de travailler sur moi-
méme, d'étre attentif aux détails de la vie et de me poser les bonnes questions. » (p 85-

86)

Ensuite, il y a Mlouka figure de la transmission culturelle et émotionnelle.
Gardienne d’'une tradition féminine ancestrale, Mlouka introduit Malek a l'univers de
la Hadra, espace thérapeutique et communautaire : « El hadra c'est aussi, un journal
intime féminin a cceur ouvert, en groupe. C'est notre culture, nos traditions ancestrales

et notre patrimoine, mon grand. » (p. 87)

Cette immersion dans la mémoire collective des femmes algériennes permet a

Malek de renouer avec une part refoulée de son identité, entre douleur et spiritualité.

Puis, le chauffeur du taxi, figure de I'hospitalité et 'humilité silencieuses. Malgré
son mutisme, le chauffeur agit comme un lien entre Malek et la sagesse soufie du Sud.
Son accueil dépourvu de jugement rassure le narrateur et préfigure la rencontre
essentielle avec le Cheikh : « Le chauffeur de taxi m'accueille avec un sourire

sympathique et un comportement tres familier. » (p. 95)

26



Chapitre Il : La quéte identitaire : un voyage intérieur et extérieur

Et enfin, Cheikh Dada, le guide spirituel et1'écho de I'innocence perdue. Le Cheikh
symbolise la réconciliation possible avec soi-méme. Il interpelle Malek avec douceur et

fermeté : « Tu me sembles désorienté. Qu'est-ce qui te tracasse, weldi ? » (p. 97)

Sa bienveillance déclenche un premier aveu : « Ma mére est morte et mon pere je
ne l'ai plus revu depuis mes vingt-quatre ans. » (p. 98) Cette confession, catalysée par

la présence du Cheikh, constitue un pas décisif vers la libération intérieure.

Ainsi, les figures secondaires rencontrées par Malek au fil de son voyage ne sont
pas de simples accompagnateurs de route, mais des acteurs clés de sa transformation
identitaire. Chacun d’eux, par sa singularité et sa maniere d’entrer en relation avec le
protagoniste, agit comme un révélateur de ses blessures et de ses potentialités
enfouies. Lalla Bedra incarne la sagesse intuitive, Mlouka transmet la mémoire et le lien
au sacré, le chauffeur du Sud manifeste une hospitalité silencieuse, et Cheikh Dada
ouvre l'espace du pardon et de la vérité. Grace a ces rencontres, Malek n’est plus
seulement en errance, il devient capable d’accueillir la vulnérabilité, de se réconcilier
avec son passé et de tendre vers une paix intérieure. Ces interactions humaines

constituent ainsi des étapes nécessaires a la (re)construction de son étre profond.

A travers ce parcours initiatique qui méle déplacements géographiques et
bouleversements intérieurs, Et si mon péere avait une dme d’enfant retrace la lente et
douloureuse conquéte de soi. Du chaos intime vécu a Alger jusqu’aux révélations
spirituelles dans le Sud, chaque lieu traversé devient un miroir symbolique du
désordre ou de la reconstruction identitaire. Le voyage ne se réduit donc pas a une
errance physique, il est avant tout une traversée de I'ame, marquée par des rencontres
décisives qui viennent éclairer, questionner ou apaiser le protagoniste. La figure de
Said B. en tant que mentor, les femmes de la hadra, ou encore le cheikh Dada participent
tous a I'éveil d’'un nouveau regard sur soi, sur le passé et sur le monde. Ce chapitre
montre que la quéte identitaire n’est jamais linéaire ni solitaire : elle se tisse au fil des
liens, des lieux et des épreuves. C’est dans cette dynamique du mouvement et de
I'ouverture a I'autre que peut naitre une conscience renouvelée de soi, prélude a une

possible réconciliation intérieure.

27



CHAPITREIIIL:

La reconstruction identitaire, entre héritage et

réinvention



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

La reconstruction identitaire est une notion complexe et multidimensionnelle qui
se situe a l'intersection de plusieurs disciplines telles que la psychologie, la sociologie,
la philosophie, mais aussi la littérature. Elle désigne un processus dynamique par
lequel un individu, souvent apres avoir traversé une crise, un traumatisme, ou une
rupture existentielle, cherche a se redéfinir, a réorganiser son rapport a soi-méme et
au monde. Contrairement a une idée de retour a une essence perdue, il s’agit ici d'un
mouvement vers une nouvelle configuration de I'étre, fagonnée par 'expérience, la

mémoire et la projection d’un avenir possible.

Dans toute trajectoire humaine marquée par les blessures du passé — qu'’il
s’agisse de deuils, de conflits familiaux, d’exils, ou de désillusions — la reconstruction
identitaire apparalt comme une étape cruciale mais délicate. Elle suppose une relecture
de soi, un travail de réconciliation entre ce que 'on a été et ce que 'on aspire a devenir.
Loin d’étre linéaire, ce processus engage I'individu dans un cheminement introspectif,
souvent douloureux, ou les repéres anciens sont remis en question et ou de nouveaux

sens sont a construire.

Cette reconfiguration du « je » implique également une redéfinition de
I'appartenance : familiale, sociale, culturelle, voire spirituelle. Ainsi, l'identité
reconstruite ne repose plus uniquement sur des héritages figés, mais s’élabore a
travers une recomposition consciente des fragments du passé et une ouverture vers de
nouvelles dimensions du vécu. Le sujet, en quéte de cohérence intérieure, tente de
rassembler les morceaux épars de son histoire personnelle pour élaborer une

narration plus unifiée de lui-méme.

La littérature, en tant que miroir sensible des tensions humaines, donne a voir de
maniere particulierement riche ce processus de reconstruction. Les récits de
personnages en quéte de sens, confrontés a des crises existentielles, mettent souvent
en lumiere les mécanismes intimes de cette recomposition de l'identité. L’écriture
devient alors un outil de mémoire, un espace de catharsis, mais aussi un acte de

résistance face a I'effacement ou a la fragmentation du soi.

Ce processus ne peut étre détaché de la question de la reconnaissance, telle
qu’elle est analysée par des penseurs contemporains. Pour Axel Honneth, par exemple,

« la reconnaissance est justement affaire de réalisation de soi dans le contexte de relations

29



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

sociales » 111 souligne que l'identité individuelle ne se construit jamais isolément, mais
toujours dans un tissu de rapports sociaux marqués par la validation — ou le refus —
de ce que I'on est. En contraste, Nancy Fraser insiste sur la dimension politique de la
reconnaissance, affirmant que « la reconnaissance est d’abord affaire de justice plutét
que de réalisation de soi dans des rapports interpersonnels ou intergroupes ». 2Ce débat
met en lumiere la tension entre la quéte intime d’authenticité et les cadres sociaux qui

permettent (ou empéchent) I'expression de cette identité reconstruite.

Dans le domaine littéraire, cette quéte se traduit souvent par des récits ou le sujet
tente de recomposer un moi éclaté, tiraillé entre différentes appartenances culturelles
ou symboliques. Ainsi, dans Les Identités meurtrieres, Amin Maalouf écrit : « Je ne peux
pas choisir entre mes appartenances. Je ne peux pas les hiérarchiser. Je suis cela et cela. »3
Ce refus de réduire I'identité a une seule dimension montre bien que la reconstruction
identitaire est aussi une réconciliation des fragments de soi, une résistance aux

assignations simplificatrices.

Dans le parcours d'un individu, la reconstruction identitaire s’impose souvent
comme une réponse a un effondrement intérieur provoqué par la douleur, la perte ou
les blessures du passé. L’étre humain, dans sa fragilité existentielle, traverse des
périodes ou il se sent incapable d’affronter les épreuves de la vie. Ces moments de
détresse peuvent conduire a une forme de rupture du soi, une perte de reperes qui
pousse l'individu a se replier sur lui-méme, voire a sombrer dans une forme d’errance

mentale et émotionnelle.

Cette déconstruction identitaire ouvre cependant la voie a un possible
renouveau. En littérature, la reconstruction de soi devient un theme central,
permettant d’explorer comment les personnages, a travers leurs épreuves, renouent
avec leur histoire personnelle, leur héritage culturel et spirituel pour se réinventer. Il
ne s’agit pas seulement de réparer une identité brisée, mais aussi de la repenser, de la

transformer, a la lumiére de nouvelles expériences ou de rencontres transformatrices.

1 Fraser, Nancy, 2003, « Social Justice in the Age of Identity Politics : Redistribution, Recognition, and
Participation », dans Nancy Fraser et Axel Honneth (sous la dir. de), Redistribution or recognition ? A
Political-Philosophical Exchange, Londres et New York, Verso, p. 7-109.

2Honneth, Axel, 2002, La lutte pour la reconnaissance, Paris, Cerf.

3 https://fr.wikipedia.org/wiki/Les_Ildentit%C3%A9s_meurtri%C3%A8res

30



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

Dans Et si mon pere avait une dme d’enfant, Fateh Boumahdi illustre cette
dynamique de maniere poignante a travers son protagoniste, Malek. Apres avoir
traversé les blessures de l'enfance et un périple initiatique au coeur de I'Algérie
intérieure, le personnage principal entame un cheminement intérieur vers la
réconciliation. La perte de la mere, la fuite du pére, les rencontres salvatrices et la
découverte des espaces symboliques deviennent autant de déclencheurs d'un

renouveau identitaire.

Ce chapitre analysera les trois dimensions majeures de cette reconstruction :
d’abord, le réle du patrimoine culturel et spirituel (comme le soufisme) dans la
régénération psychique du sujet ; ensuite, le passage de la rupture a la réconciliation,
notamment a travers le pardon ; et enfin, '’émergence d'une nouvelle identité, fruit d'un

équilibre entre héritage et réinvention de soi.
1-Le role du patrimoine culturel et spirituel :

Dans tout processus de reconstruction identitaire, le patrimoine culturel et
spirituel joue un réle fondamental. Il constitue a la fois une source d’enracinement et
un levier de dépassement. En effet, lorsqu’'un individu est confronté a une crise
existentielle ou identitaire, il se tourne souvent vers les éléments stables et
symboliques de son héritage — langue, religion, valeurs, récits fondateurs — pour

retrouver un sens a son existence.

Selon Paul Ricoeur, « l'identité narrative se construit dans la médiation entre la
mémoire collective et le récit personnel* ». Cela signifie que 'individu puise dans son
héritage commun des reperes symboliques qui I'aident a redonner une cohérence a son
histoire personnelle. Le patrimoine culturel et spirituel devient alors une ressource de

continuité, un socle sur lequel s'appuyer pour reconstruire un moi fragmenté.

D’'un point de vue anthropologique, Claude Lévi-Strauss considere que « les
mythes, les rituels et les traditions fonctionnent comme des matrices symboliques a
travers lesquelles les sociétés — et les individus qui en font partie — organisent leur vision

du monde et d’eux-mémes »> Ce retour aux racines culturelles permet souvent de

4 Paul Ricceur, Temps et récit, Editions du Seuil, 1983.
5 Claude Lévi-Strauss, La Pensée sauvage, Plon, 1962.

31



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

réactiver un sentiment d’appartenance et d’ancrage, essentiel pour 'estime de soi et la

résilience psychique.

Dans Et si mon pere avait une dme d’enfant, ce role du patrimoine est palpable a

plusieurs niveaux :

- L’attachement a la culture arabo-musulmane transparait dans les souvenirs du
protagoniste liés a la langue, aux expressions populaires, et aux rites quotidiens.
Ces éléments constituent un socle invisible mais puissant qui I'accompagne

dans sa quéte d’identité.

- Lerapport a la spiritualité joue également un role de soutien : la foi, qu’elle soit
consciente ou héritée, agit comme une force d'apaisement face au désarroi
intérieur. Le personnage semble parfois chercher refuge dans des valeurs

spirituelles implicites, méme sans exprimer une religiosité explicite.

- Le lien aux figures tutélaires du passé, comme les grands-parents ou les récits
traditionnels, devient un pont entre l'enfance blessée et 1'dge adulte en
reconstruction. En revisitant ces fragments de mémoire culturelle, le narrateur

redonne du sens a son parcours.

Le patrimoine culturel et spirituel n’est pas seulement un héritage figé du passé.
Dans le cadre d’'une reconstruction identitaire, il devient un outil dynamique
permettant a l'individu de reconfigurer son rapport a lui-méme, aux autres et au
monde. Dans le roman de Boumahdji, cet ancrage symbolique agit comme une boussole

silencieuse, guidant le protagoniste dans son voyage intérieur.

Le roman Et si mon pere avait une dme d’enfant donne une place essentielle au
patrimoine spirituel, notamment a travers les références a la culture soufie algérienne,
aux symboles religieux, et a une forme de transcendance individuelle. Ce patrimoine
immatériel se révele étre une ressource fondamentale pour le protagoniste dans sa

quéte identitaire et son processus de reconstruction.

La Zaouia, lieu emblématique du soufisme et de la transmission spirituelle,
devient le théatre d’'une révélation existentielle : « C'est la que j'ai compris et sans le
moindre doute qu'il a été pour moi un ange tombé du ciel et que sa mission avait pris fin
au moment méme ou j'avais mis les pieds dans la Zaouia. » (p. 144). Ce passage souligne

I'importance de ces espaces spirituels dans la quéte de sens. Ils incarnent une

32



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

continuité culturelle profondément enracinée dans I'histoire algérienne, qui permet au

narrateur de se reconnecter a des reperes symboliques forts.

Par ailleurs, 'expérience esthétique vécue a Alger — ville décrite comme vibrante
et vivante — s’accompagne d’'une charge émotionnelle et mystique, illustrée par la
musique de Chopin : « << Prélude in E Minor op 28 n°4 >> de Chopin raisonnait dans le
centre d'Alger, un orage se préparait et moi j'étais la, debout, frissonnant et émerveillé
par cette scéne. » (p. 144). Ce moment traduit une fusion entre le patrimoine culturel
universel (la musique classique) et I'ame de la ville algérienne, offrant une forme de

méditation urbaine au narrateur.

La spiritualité devient également un refuge contre la douleur des blessures
parentales. Dans une scene d’apaisement profond, le narrateur décrit une expérience
quasi mystique : « Les yeux fermés, je ressens une légéreté indescriptible, un amour
inconditionnel et tout est lumiere blanche. Je me sens aspiré... » (p. 149). C’est dans cette

ouverture a l'invisible, a 'infini, que le processus de pardon s’amorce.

Enfin, la substitution de la figure paternelle par celle de Dieu illustre le passage
d’un attachement terrestre défaillant vers une forme d’amour absolu : « Je n'ai pas eu
réellement de pére mais j'ai eu mieux, mille fois mieux. Un créateur protecteur, aimant et
bienveillant. » (p. 149). Ce retournement spirituel incarne pleinement le roéle de la foi
dans la reconstruction de soi, ou Dieu devient le garant ultime de la stabilité affective

et morale.

A travers la quéte spirituelle du protagoniste, notamment son passage par la
Zaouia et sa connexion avec des figures symboliques comme le Cheikh ou le pianiste
d’Alger, le roman fait émerger un patrimoine spirituel profondément ancré dans la
culture algérienne. Cette spiritualité devient un refuge, une source de résilience, voire
un substitut a I'absence paternelle. Le recours a la foi, au pardon et a ’harmonie
cosmique permet au narrateur de reconstruire une identité apaisée, enracinée dans un

héritage immatériel mais fondateur.

Ainsi, Et si mon peére avait une dme d’enfant propose une vision de l'identité
profondément nourrie par un patrimoine spirituel riche, a la fois ancré dans la tradition
soufie algérienne et ouvert a une forme de transcendance universelle. Cette dimension,
bien plus qu’un simple décor religieux, constitue un pilier central dans le cheminement

intérieur du narrateur.

33



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

2- Le soufisme comme outil de transformation personnelle :

Le soufisme, dimension mystique de l'islam, constitue bien plus qu'un simple
courant spirituel : il est un véritable cheminement intérieur. Il vise a purifier I'dme, a
transcender 'ego (nafs), et a atteindre I'union avec le divin. Cette quéte s’apparente a
un processus de reconstruction identitaire, ou I'individu redéfinit son rapport a soi, aux

autres et au monde.

Comme le souligne Eva de Vitray-Meyerovitch, traductrice des ceuvres de Riimi :
« Le soufisme est une voie de transformation intérieure qui exige la mort de l'ego et la

renaissance de I'dme en Dieu »®

Dans la pensée soufie, le nafs (I'ame passionnelle) est percu comme le principal
obstacle a la réalisation spirituelle. Par la pratique du dhikr (évocation divine), de la
méditation et du silence, le disciple cherche a épurer son cceur. Ce processus permet
une rupture avec l'ancien « moi » blessé pour tendre vers une nouvelle identité,

pacifiée. Selon Al-Ghazali : « Celui qui se connait vraiment, connait son Seigneur »7

Le soufisme insiste sur la transmission initiatique entre maitre (cheikh) et
disciple (mourid), comme chemin de guidance et d’élévation. Le cheikh aide le disciple
a identifier ses blessures spirituelles et a reconstruire son identité sur la base de la

sagesse divine.

Le fana (anéantissement de 'ego) et le baqa (subsistance en Dieu) constituent les
étapes ultimes du cheminement soufi. A travers elles, le croyant ne se définit plus par
ses blessures ou son passé, mais par sa proximité avec le divin — ce qui représente une

reconstruction identitaire radicale.

Comme le souligne Henry Corbin, « le soufisme [..] est une anthropologie
spirituelle, une voie de transmutation de I'étre »8 (En Islam iranien, vol. 1, p. 18). Cette
idée montre bien que le soufisme propose un véritable processus de métamorphose

intérieure, ou 'identité se reconstruit a partir d'une élévation de I’ame.

Le soufisme offre donc une voie spirituelle qui permet a l'individu, souvent

meurtri ou en rupture avec lui-méme, de se reconstruire intérieurement. Cette

6 Vitray-Meyerovitch, Eva de. Riimi et le soufisme, Paris, Albin Michel, 1995.
7 Al-Ghazali, Ab(i Hamid. Thyd’ ‘Ultim ad-Din [La Revivification des sciences de la religion]
8 Corbin, Henry. En Islam iranien, vol. 1-4, Gallimard.

34



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

transformation profonde passe par I'abandon de 'ego, la guidance spirituelle et la

quéte d'unité avec le divin — trois étapes essentielles vers une identité réinventée.

Dans Et si mon pére avait une dme d’enfant, le soufisme se présente comme une
voie de transformation intérieure, permettant au narrateur de se réconcilier avec lui-
méme et de dépasser ses blessures profondes. Apres un long cheminement empreint
de douleur, il entame une forme de retour a soi a travers un « scénario
autobiographique » ou il affirme : « Je veux tout dire, ne rien laisser au hasard. » (p. 142).
Cette démarche d’introspection, essentielle dans le soufisme, est catalysée par la figure
spirituelle de Said B., décrit comme « un ange tombé du ciel » (p. 144), dont la mission

semble étre d’amener les ames perdues vers la voie de la lumiére.

La Zaouia, espace sacré et hautement symbolique, devient alors le lieu de
I'initiation et de la guérison : « sa mission avait pris fin au moment méme ou j’avais mis
les pieds dans la Zaouia. » (p. 144). Le narrateur y vit une expérience quasi mystique,
marquée par une perception sensorielle intense : « Les yeux fermés, je ressens une
légéreté indescriptible, un amour inconditionnel et tout est lumiére blanche. » (p. 149).
Cette image évoque clairement le concept soufi de fand’, soit I'effacement de I'’ego dans

I'amour divin.

Enfin, I'idée du pardon, valeur centrale du soufisme, acheve ce processus de
métamorphose intérieure : « Suis-je entrain de mourir ou est-ce seulement le pardon qui
commence a faire son effet ? » (p. 150). Ce pardon n’est pas seulement un acte de paix,
mais une ouverture vers le divin : « Pardonner c’est connaitre Dieu. » (p. 149). Ainsi, le
soufisme, loin d’étre une simple toile de fond spirituelle, agit dans le roman comme un

levier puissant de reconstruction identitaire et d’élévation personnelle.

Dans Et si mon pere avait une dme d’enfant, le soufisme se présente comme un
chemin de connaissance intérieure et de réconciliation avec soi-méme. Il ne s’agit pas
d’'un simple retour a la foi, mais d’'une expérience spirituelle profonde qui transforme
la douleur en sagesse, la perte en lumiére. La rencontre du narrateur avec le Cheikh de
la Zaouia marque un tournant décisif : elle 'arrache a ses tourments intérieurs pour
I'ancrer dans un univers de silence, de contemplation et d’écoute de 'ame. Le soufisme
devient ainsi un outil thérapeutique, un espace sacré ou le pardon devient possible, ou
I'identité meurtrie se régénere par le biais du dhikr, de la méditation et de la

transmission spirituelle.

35



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

En fin de compte, cette voie soufie offre au narrateur la possibilité d’'un nouveau
départ, fondé sur I'acceptation de soi et 'ouverture a une forme de transcendance. La
transformation personnelle s’accomplit alors non dans le rejet du passé, mais dans sa

sublimation a travers 'amour divin.

3- Les éléments culturels algériens (musique, traditions, paysages) comme

sources de résilience :

Dans Et si mon pere avait une dme d’enfant, la culture algérienne apparait comme
un ancrage symbolique, un refuge affectif et une source de réparation identitaire. Face
aux traumatismes liés a 'histoire familiale ou au déracinement, les éléments culturels
(musique chaabi, paysages du Sud, coutumes traditionnelles) deviennent des piliers de

résilience.

La musique, par exemple, agit comme une mémoire émotionnelle collective. Le
chaabi, souvent évoqué dans les souvenirs familiaux du narrateur, devient une
passerelle entre générations et un marqueur d’identité. Elle permet d’exprimer
I'indicible, de transformer la douleur en mélodie, et de réconcilier I'individu avec son

histoire.

Les traditions, quant a elles, notamment les rites soufis ou les fétes populaires,
offrent un cadre structurant dans lequel I'individu peut se reconstruire. Ces pratiques
ancestrales, pleines de sens et de symboles, permettent de réactiver un sentiment

d’appartenance, essentiel a la reconstruction du moi.

Enfin, les paysages algériens — particulierement ceux du Sud — jouent un role
profondément spirituel. Le désert, espace vide mais puissant, est souvent associé a
I'introspection et a la purification intérieure. Comme I’écrit Assia Djebar : « Le désert

n’efface pas l'identité, il la creuse. Il force I'étre a se redéfinir dans l'infini. » °

Ainsi, a travers ces éléments, I’Algérie devient plus qu'un décor : elle est une
source de résilience identitaire, une matrice ou I'individu peut a la fois se perdre et se

retrouver.

Dans le processus de reconstruction identitaire du protagoniste, la culture

algérienne joue un role fondamental en tant que source de réconfort, d’ancrage et de

9 Djebar, Assia. L’Amour, la fantasia. Paris : Albin Michel, 1985.

36



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

résilience. Ces éléments culturels — qu'il s’agisse de la musique traditionnelle, des
pratiques communautaires ou des paysages naturels — offrent a I'individu un espace

de reconnexion a soi et au monde.

L’'un des exemples les plus marquants est celui de la Hadra des Medahattes,
décrite comme une pratique ancestrale féminine profondément enracinée dans le
patrimoine local. Ce rituel musical et spirituel devient un lieu de catharsis collective : «
La Hadra des Medahattes est une tradition ancrée dans notre culture... Le tout avec des
résonances qui touchent les @mes réceptives. Et la transe est inévitable. » (p 86-87).
Ici, la musique dépasse son role esthétique pour devenir un moyen thérapeutique de
libération émotionnelle, surtout pour les femmes, souvent réduites au silence dans

'espace social.

Par ailleurs, le Sud algérien, avec ses paysages vastes et apaisants, incarne un
espace symbolique de renaissance. Face au désert, le narrateur éprouve une
transformation intérieure profonde : « Face a cette vue imprenable et a cette vastitude
inimaginable, j'ai soudainement l'impression qu’un réve d’enfant se réalise... L’enfant en
moi... était aux anges. » (p. 94). Cette rencontre avec la nature représente une forme de
guérison silencieuse, une maniere de se retrouver au sein d'un environnement qui, par

sa pureté, lui rappelle I'essence méme de la vie.

Enfin, ces traditions populaires et ces paysages ne sont pas per¢us comme des
vestiges du passé, mais comme des sources vivantes de continuité et de force
intérieure : « El hadra... C’est notre culture, nos traditions ancestrales et notre
patrimoine, mon grand. » (p. 87). Le narrateur redécouvre a travers elles une mémoire
collective qui l'aide a se reconstruire, a se reconnecter a son histoire et a retrouver une

stabilité identitaire.

Ainsi, la culture algérienne, dans sa richesse spirituelle et émotionnelle, s'impose
comme un remede face au mal-étre, et comme une ressource précieuse dans la quéte
d’une identité réparée. En somme, les éléments culturels algériens ne se réduisent pas
a de simples manifestations folkloriques ; ils s'imposent comme des piliers de
résilience dans le parcours identitaire du protagoniste. Qu'’il s’agisse de la musique
traditionnelle, des rituels spirituels ou des paysages du Sud, chacun de ces éléments
contribue a apaiser les blessures intérieures et a raviver une mémoire collective

porteuse de sens. En renouant avec ses racines culturelles, le personnage principal

37



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

parvient a redonner forme a son étre fragmenté et a reconstruire une identité plus

sereine, enracinée dans une tradition vivante et porteuse d’espoir.
4- De la rupture a la réconciliation :

Le processus de reconstruction identitaire, tel que mis en scéne dans Et si mon
pere avait une dme d’enfant, ne saurait se comprendre sans passer par I'étape cruciale
de la rupture. Cette derniere se manifeste d’'abord comme une cassure affective, une
blessure originelle causée par I'absence émotionnelle et la défaillance du pére. Cette
absence, loin d’étre uniquement physique, est surtout symbolique : elle engendre un
vide identitaire, une fracture intime qui perturbe I’édification du soi. Le protagoniste,
dés son plus jeune age, est confronté a une relation paternelle bancale, marquée par le

manque de reconnaissance, d’affection et de communication.

Cette rupture ne reste cependant pas figée dans le temps. Elle devient au
contraire le point de départ d’'un cheminement intérieur vers la compréhension,
'acceptation et, peut-étre, la guérison. Le texte de Fateh Boumahdi nous montre que
cette transition de la douleur vers la réconciliation n’est possible qu’au prix d'un long
travail d’introspection et d'un dialogue entre le passé et le présent. La mémoire devient
ainsi un terrain conflictuel, mais aussi fertile, ou se rejouent les souvenirs, se

déconstruisent les rancceurs et s’esquisse la possibilité du pardon.

Dans cette optique, la réconciliation ne signifie pas I'oubli ou la négation de la
souffrance. Elle implique plut6t une relecture du lien filial sous un nouveau prisme, ou
I'adulte d’aujourd’hui tente de comprendre l'’enfant blessé qu’'il a été, tout en
reconsidérant le pere non plus comme un bourreau, mais comme un étre lui aussi
fragile, limité, voire démuni. Le pardon, dans cette dynamique, prend la forme d’un acte
de libération personnelle, d'un geste intime qui permet de rompre avec le cycle de la

douleur héritée.

Ce chapitre s’attachera a analyser les différentes étapes de ce passage de la
rupture a la réconciliation. Nous étudierons d’abord comment le pardon devient un
outil de transformation intérieure et de relecture du passé. Ensuite, nous verrons
comment cette réconciliation avec la figure paternelle permet I'’émergence d'une
nouvelle identité apaisée, capable de conjuguer héritage familial et autonomie

psychique.

38



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

4.1- Le pardon et la réinterprétation du lien avec le pére :

Le pardon est souvent per¢u comme une libération intérieure, un processus
complexe par lequel l'individu choisit de se délester du poids de la colére, du
ressentiment ou de la douleur liée a une blessure affective. Dans une perspective
identitaire, il ne s’agit pas d'un simple oubli, mais d’'un acte profond de réappropriation
de soi, permettant de dépasser le trauma sans pour autant 'effacer. Comme le souligne

Paul Ricceur : « Le pardon n’efface pas le passé, il en change le sens. »10

Ce processus prend une dimension particulierement forte lorsqu’il concerne les
blessures infligées par les figures parentales. Dans le cas du protagoniste du roman Et
si mon pere avait une ame d’enfant, le pardon devient une étape cruciale de sa
reconstruction identitaire. Il ne s’agit pas simplement de tourner la page, mais bien de
réinterpréter le passé, de redonner un sens nouveau a une relation marquée par
I'absence et I'ambiguité. A travers cette démarche, a la fois intime et spirituelle, le
narrateur réévalue 'image de son pere et redéfinit sa propre trajectoire, se libérant
ainsi d'un fardeau intérieur et avancant vers une forme de réconciliation apaisée avec

lui-méme.

Le chemin vers le pardon dans Et si mon pére avait une dme d’enfant n’est ni
linéaire ni paisible. Il s'agit d'un processus intérieur conflictuel, ou le narrateur oscille
entre colere et résignation, entre rejet de la figure paternelle et tentative de la
comprendre autrement. Ce pardon, bien que difficile, ouvre la voie a une relecture du

lien filial a la lumiere de la vulnérabilité humaine et de la spiritualité.

L’'un des moments les plus éloquents de ce cheminement apparait lorsque le
narrateur, dans une introspection profonde, compare la relation entre les humains et
leurs parents a celle des chiens avec leurs maitres. Il constate avec amertume : «
Contrairement a eux, nous les humains nous ne sommes pas dans ce cas de figure. On
n'oublie jamais notre enfance. Nous sommes liés a nos parents, a nos souvenirs, a nos

traumatismes. Volontairement ou involontairement. » (p.146)

Cette reconnaissance du poids du passé familial ouvre une bréche émotionnelle
qui prépare 'émergence du pardon. La douleur du narrateur provient autant de

I'abandon que de I'absence d'une reconnaissance affective réelle. Pourtant, face a ce

10 Ricceur, Paul. La mémoire, I'histoire, 'oubli. Paris, Seuil, 2000, p. 641.

39



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

vide, il ne reste qu'un chemin possible : celui du pardon, comme le suggere ce passage
ou il médite sur le sens de la rédemption : « L’'idée du pardon pénetre a son tour
délicatement mon cceur et envahit mes pensées. [...] En fermant les yeux une phrase me

vient a I'esprit : “Pardonner, c’est connaitre Dieu.” » (p.149)

Ici, le pardon prend une dimension spirituelle et métaphysique : ce n’est plus une
excuse accordée a un pére fautif, mais un acte d’élévation intérieure, une maniére de
se délier des chaines du ressentiment. Ce pardon permet également une reconstruction
symbolique du peére, vu non plus comme un homme dur ou absent, mais comme une
ame blessée, elle aussi victime de ses propres manques : « Et si mon pére a moi n'était
qu'une ame d'enfant meurtrie et démunie ? Et s’il n’avait que le c6té matérialiste pour

me prouver son amour ? » (p.148)

La question rhétorique souligne une bascule : il ne s’agit plus d’accuser, mais de
comprendre autrement. Cette réinterprétation du lien pere-fils, bien qu’elle ne gomme
pas la douleur, permet une forme de paix intérieure. L'image finale ou le narrateur
ressent une légereté presque mystique témoigne de cette transfiguration intime : « Les
yeux fermés, je ressens une légereté indescriptible, un amour inconditionnel et tout est

lumiére blanche. Je me sens aspiré... » (p.149)

Le pardon, tel que présenté dans le roman, ne releve pas du miracle ni d’'un oubli
facile. Il se présente comme un acte volontaire et intime de réappropriation du passé,
ou la figure paternelle, autrefois percue comme oppressante ou absente, est réévaluée
sous le prisme de la fragilité humaine. C’est en acceptant la complexité de ce lien, en
l'interprétant a travers la souffrance et la spiritualité, que le narrateur parvient a se
libérer et a franchir une étape décisive dans son processus de reconstruction

identitaire.
4.2- L’émergence d'une nouvelle identité intégrant passé et présent :

Le parcours identitaire du protagoniste ne se limite pas a une rupture avec son
passé douloureux ni a une simple quéte de soi. Il s'agit d'un processus complexe de
réappropriation de son histoire, de réconciliation avec les blessures parentales, et de
construction d’'un "moi" renouvelé. L’identité qui en résulte est le fruit d’'un dialogue
entre le passé assumé et le présent réinterprété. Cette nouvelle forme d’étre-au-monde
est marquée par la maturité, 'acceptation et la capacité a faire de la mémoire une force

transformatrice.

40



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

L’identité humaine ne se forge pas en dehors du temps ni en rupture totale avec
le passé, mais bien au coceur d'un processus dynamique, marqué par les expériences, les
blessures, les réconciliations et les choix. Dans Et si mon pére avait une ame d’enfant,
le protagoniste vit une évolution intérieure progressive, marquée d’abord par une
errance identitaire, puis par une quéte de sens spirituelle, et enfin par une forme
d’apaisement. Cette évolution aboutit a la naissance d’'une nouvelle identité, non pas

construite sur le déni du passé, mais au contraire, sur son intégration consciente.

La réinterprétation des événements vécus — notamment le lien avec le pere et
I'absence affective — devient un acte fondateur. Le personnage, en acceptant de relire
son histoire autrement, transforme la souffrance en compréhension, et 'abandon en
moteur d’élévation. Cette capacité a faire coexister les blessures du passé avec la paix

du présent révele une identité adulte, assumée et résiliente.

A ce stade, il ne s’agit plus de réparer une identité brisée, mais de faire émerger
un nouvel étre en harmonie avec lui-méme et son histoire. Cette derniére étape est
aussi spirituelle que symbolique : elle consacre la réconciliation de '’homme avec son
origine, sa foi, et son humanité. A travers le pardon, l'introspection et I'ancrage dans
une mémoire reconstruite, l'individu accéde a une liberté intérieure nouvelle et

durable.

Le processus identitaire, tel qu'il est vécu par le protagoniste du roman Et si mon
pere avait une dme d’enfant, ne se limite pas a une quéte de soi, mais tend vers une
recomposition plus large et profonde : celle d’'une identité réconciliée avec ses failles,
ses blessures et son histoire. A Iissue du cheminement intérieur et spirituel, marqué
par le pardon, la confrontation avec la figure paternelle et la redécouverte du lien

maternel, le narrateur semble amorcer une nouvelle maniére d’habiter son existence.

Cette transformation s’inscrit dans une dynamique ou passé et présent cessent
d’étre en conflit pour s’intégrer dans une vision plus large de soi. Comme |'exprime
Amin Maalouf, « Chaque individu devrait avoir le droit d’assumer toutes ses
appartenances, sans devoir en sacrifier aucune »11. 1l ne s’agit plus de fuir ses origines

ou de renier ses douleurs, mais plutét de leur donner un sens, une valeur constructive.

11 Amin Maalouf, Les identités meurtrieres, Grasset, 1998.

41



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

Cette logique est proche de la pensée d’Albert Memmi, qui affirme que « se réconcilier

avec soi-méme, c’est reconnaitre ses blessures, les nommer, puis leur donner un sens ».12

Enfin, cette émergence d’une identité intégrée rejoint la perspective jungienne
selon laquelle « devenir soi-méme, c’est intégrer toutes les parties de son étre, y compris
celles que l'on a rejetées » 13(Carl Gustav Jung). Le narrateur semble désormais capable
de tisser ensemble les fils de son passé et ceux de son présent pour se construire en

tant qu’étre entier, lucide et apaisé.

La reconstruction identitaire du narrateur atteint son point d’aboutissement
lorsqu’il cesse de considérer son passé comme un fardeau et commence a l'accueillir
comme une composante essentielle de son étre. Le long cheminement de souffrance,
de rupture et de quéte spirituelle débouche sur une forme de réconciliation intérieure,
marquée par I'acceptation de soi. Dans les dernieres pages du récit, une transformation
subtile mais décisive s’opere : « Je n'ai pas eu réellement de pére mais j'ai eu mieux, mille
fois mieux. Un créateur protecteur, aimant et bienveillant. » (p.149). Ce passage
témoigne de I'intégration d’'une nouvelle vision de soi, ou le manque est comblé par la

spiritualité et 'amour inconditionnel.

Le narrateur ne cherche plus a fuir 'ombre de son pére ni a rejeter la douleur de
son enfance. Au contraire, il choisit d’en faire une source de sens. Cette posture
d’acceptation permet la réinterprétation des événements passés a la lumiere d’'une
sagesse nouvelle. Comme il I'’énonce lui-méme : « Suis-je en train de mourir ou est-ce
seulement le pardon qui commence a faire son effet ? » (p.150). Cette phrase, a la fois
symbolique et métaphysique, indique que le pardon n’efface pas la mémoire, mais

transforme la relation que le sujet entretient avec elle.

Par ailleurs, cette intégration ne va pas sans une certaine ambivalence. Le
narrateur reconnait la blessure, mais ne la nie plus. Il exprime son refus de revoir son
pere dans 'au-dela, mais ce rejet coexiste avec un élan de pardon terrestre : « Je suis
peut-étre prét a accorder un pardon sincere a mon pére sur cette terre, mais je ne veux
pas le voir dans l'au-dela. » (p.150). Cette ambivalence refléte un processus identitaire

encore en mouvement, mais déja libéré du ressentiment paralysant.

12 Albert Memmi, La statue de sel, 1953 .
13 Carl Gustav Jung, Psychologie et alchimie, 1944.

42



Chapitre Il : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention

Ainsi, I'identité nouvelle qui émerge n’est pas une identité idéale ou parfaitement
réconciliée, mais une identité consciente de ses tensions, capable de vivre avec ses
contradictions et de se projeter dans I'avenir avec lucidité. Le narrateur devient sujet

de son histoire, et non plus victime de son passé.

Le parcours du protagoniste dans Et si mon pére avait une dme d’enfant illustre
avec subtilité la lente élaboration d'une identité nouvelle, issue d’'un dialogue intérieur
entre les blessures du passé et les ressources du présent. Apres un cheminement
marqué par le manque affectif, les questionnements existentiels et la quéte spirituelle,
le narrateur parvient a transformer la mémoire douloureuse de son enfance en un socle
pour une reconstruction apaisée de soi. Ce n’est pas dans 'oubli ou le déni que cette
transformation s’opere, mais bien dans I'acceptation consciente des failles héritées,
dans le pardon accordé sans effacement, et dans la réinterprétation des liens familiaux

sous un prisme plus spirituel que matériel.

L’émergence de cette nouvelle identité ne signifie pas une rupture totale avec le
passé, mais une intégration lucide de ses dimensions sombres et lumineuses. Le
narrateur ne renie plus son pere, mais le replace dans un récit plus vaste, ou la présence
divine et la force intérieure prennent le relais de I'amour absent. L’expérience de la
souffrance devient alors féconde : elle ne détruit plus, elle construit autrement. Cette
posture marque l'entrée du sujet dans une maturité affective et symbolique, ou il
devient auteur de sa propre narration, capable de s’inscrire dans le monde avec plus

de cohérence et de paix.

Ainsi, ce dernier volet du processus identitaire montre que la réconciliation avec
soi-méme passe par une réconciliation avec son histoire. Le narrateur parvient a faire
dialoguer ses multiples appartenances - culturelle, spirituelle, familiale - dans une
identité ouverte, mouvante, mais profondément ancrée. Cette dynamique de
reconstruction, portée par la mémoire, la foi et la parole intérieure, traduit I'essence
méme de la quéte identitaire : non pas atteindre une identité figée, mais apprendre a

habiter pleinement une identité en devenir.

43



CONCLUSION



Conclusion

La quéte identitaire demeure au cceur de nombreuses ceuvres littéraires
algériennes, notamment lorsqu’elle s’inscrit dans une tension entre mémoire
individuelle, héritage familial et contexte socioculturel. Dans Et si mon pére avait une
dme d’enfant de Fateh Boumahdi, cette question se pose avec une intensité rare,
portée par une écriture a la fois intime, poétique et douloureuse. Le roman met en
scene un protagoniste tiraillé entre I'absence affective du pére, la charge émotionnelle
du passé, et la nécessité de se reconstruire pour exister pleinement. Ainsi, notre
problématique s’est articulée autour de cette interrogation centrale : Comment ce
roman met-il en scéne une quéte identitaire liée a la reconstruction personnelle du

protagoniste face a ses blessures parentales et culturelles ?

Tout au long de notre travail, nous avons tenté de démontrer que I'identité, telle
qu’elle est représentée dans le récit, n’est ni fixe ni héritée passivement, mais qu’elle
résulte d'un processus dynamique, complexe et souvent douloureux. Le premier
chapitre a permis d’ancrer notre réflexion dans le contexte identitaire du personnage
principal. Marqué par une enfance instable, un pére distant et autoritaire, et une mere
protectrice mais épuisée, le narrateur développe tres tét une perception fragmentée
de lui-méme. Cette phase de I'analyse a révélé que l'origine des blessures identitaires
réside principalement dans le rapport conflictuel au pere — vu comme une figure
génitrice manquante — ainsi que dans les contraintes socioculturelles pesantes.
L’environnement familial et la pression sociale deviennent des sources de fracture

intérieure.

Dans un deuxieme temps, notre étude s’est tournée vers la dimension active de
la quéte : comment le protagoniste cherche-t-il a reconstruire son « moi » brisé ? Le
voyage intérieur et extérieur devient un dispositif narratif central. Les lieux visités, de
la ville d’Alger au sud mystique, en passant par la Tunisie et 'Espagne, traduisent
symboliquement une recherche de reperes et de sens. Le personnage tente de fuir
I'étouffement des origines tout en se heurtant a la persistance de ses blessures. Cette
errance géographique refléte une errance intérieure, un besoin de sortir de soi pour
mieux se rencontrer. C'est également a travers des figures tutélaires comme Said B.
ou le Cheikh Dada que se construit progressivement une conscience plus profonde de

son identité spirituelle.

45



Conclusion

Le troisieme chapitre a mis en lumiere I'un des moments les plus significatifs de
cette quéte : celui de la reconstruction. Le pardon accordé au pére, la réinterprétation
du lien familial a la lumiere de la souffrance, et surtout 'ouverture a la spiritualité
soufie permettent une transformation intérieure majeure. Le protagoniste découvre
alors que son identité ne peut se batir sans inclure le passé, aussi douloureux soit-il. Il
ne s’agit pas d'oublier ni d’excuser, mais de comprendre, de réintégrer et de
transcender. L’acte d’écrire, tout comme les rituels spirituels, devient un acte
thérapeutique de réconciliation avec soi-méme. Le « je » qui s’exprime a la fin du
roman est un « je » apaisé, lucide, capable de faire coexister la mémoire des blessures

et I'aspiration a la paix.

Ainsi, I'analyse approfondie du roman confirme ’hypothese de départ : la quéte
identitaire du protagoniste est étroitement liée a sa reconstruction personnelle face a
des blessures parentales et culturelles profondes. La voix narrative rend compte d’une
douleur héritée, mais surtout d’un désir de renaissance. A travers la tension entre
héritage et émancipation, entre mémoire et oubli, I'auteur nous livre un parcours de

résilience qui fait écho a de nombreuses trajectoires humaines.

Cette recherche pourrait s’ouvrir a d’autres perspectives, notamment par une
étude comparative avec d’autres romans algériens contemporains traitant de la
filiation blessée ou de la spiritualité comme refuge identitaire. Il serait également
pertinent d’élargir la réflexion aux représentations de la paternité défaillante dans la
littérature maghrébine, ainsi qu’a l'usage de la mémoire comme outil de survie
narrative. Enfin, 'aspect autobiographique du texte appelle a une réflexion plus large

sur le lien entre I'écriture de soi et la réparation des fractures identitaires.

46



REFERENCES BIBLIOGRAPHIQUES



Références bibliographiques

(Euvre du corpus:

Boumahdi, Fateh, Et si mon pe're avait une afne d’enfant, Dalimen, 2023.
(Euvres littéraires :

Albert Memmi, La statue de sel, 1953.

Amin Maalouf, Les identités meurtriéres, Grasset, 1998.

CYRULNIK, Boris, Les vilains petits canards, Odile Jacob, 2004.

Djebar, Assia. L’Amour, la fantasia. Paris : Albin Michel, 1985.

DURAS, Marguerite, L’amant, Editions de Minuit, 1984.

MAALOUF, Amine, Les identités meurtrieres, Ed. Grasset, 1998.

Ouvrages théoriques:

Al-Ghazali, AbG Hamid. Ihyd’ ‘Uliim ad-Din [La Revivification des sciences de la religion]
Carl Gustav Jung, Psychologie et alchimie, 1944.

Claude Lévi-Strauss, La Pensée sauvage, Plon, 1962.

Corbin, Henry. En Islam iranien, vol. 1-4, Gallimard.

DEVILLAIRS, Laurence, « Les 100 Citations De La Philosophie », 2017, PDF, p. 110.

Disponible sur : http://www.passerelles-

eje.info/glossaire/definition_23_identite.html, consultéle 12/06/2021.
FREUD, Sigmund, Totem et tabou, Paris, Payot, 1913.

GILLE, Pierre, La dimension cachée de I'ceuvre, E' ditions de 1'Universite” de Lorraine,

2024.
Honneth, Axel, 2002, La lutte pour la reconnaissance, Paris, Cerf.

LARONDE, Michel, Autour du roman beur : immigration et identité, Editions
L'Harmattan, 1993.

PAILLE', Pierre & MUCCHIELLI, Alex, L'analyse qualitative en sciences humaines et
sociales (p. 269-357). Armand Colin, 2021, URL : https://shs.cairn.info/l-analyse-
qualitative-en-sciences-humaines--9782200624019-page-269?lang=fr.

48



Références bibliographiques

Paul Ricceur, Temps et récit, Editions du Seuil, 1983.
Ricceur, Paul. La mémoire, Uhistoire, 'oubli. Paris, Seuil, 2000, p. 641.
TISSERON, Serge, La honte : psychanalyse d’un lien social, Paris, Dunod, 1992.

Vitray-Meyerovitch, Eva de. Riimi et le soufisme, Paris, Albin Michel, 1995.

Articles scientifiques :

Fraser, Nancy, 2003, « Social Justice in the Age of Identity Politics : Redistribution,
Recognition, and Participation », dans Nancy Fraser et Axel Honneth (sous la dir.
de), Redistribution or recognition ? A Political-Philosophical Exchange, Londres et New

York, Verso, p. 7-109.

Sites ressources:

https://citations.ouest-france.fr/theme/rencontre/?o=top

https://fr.wikipedia.org/wiki/Les_ldentit%C3%A9s_meurtri%C3%A8res

49



Résumé:

Ce me'moire explore la the’'matique de la quete et de la reconstruction identitaire dans le
roman Et si mon pére avait une dme d’enfant de Fateh Boumahdi. A travers le parcours
initiatique du narrateur, 'e’tude met en lumie're les tensions entre he'ritage familial,
me moire individuelle et aspirations personnelles. Le re’cit, impre’gne” de symboles et de
re’fe’rences culturelles alge riennes, met en sce ne une identite” fragmente’e, en proie a’ un
passe’ traumatique eta’ un pre’sent en mutation. L’analyse s’articule autour de trois axes::
la de’construction de la figure paternelle, la quete de sens par la parole et I'e’criture, etla
re’appropriation de soi dans un contexte postcolonial. Ce travail montre que 'identite’, loin
d’etre une essence fixe, se construit dans le mouvement, le doute et le dialogue avec
I'Autre. Ainsi, le roman de Boumahdi devient un espace de re’conciliation entre 'enfant que
'on fut et I'adulte que 'on devient.

gadle
Gl (e Jila g 5 4l gall 5 LS 1) 5 5l 8 3 el el Bale) 5 A_jall e pain e Al 5l o2 CSSELS

A0 5l 3 ,SIA 53 5l 5y <l sl (e o gl A pall Tl ¢ o)l Al Ads 5 UV (e sage 5o el
oaler Culil ¢ bl e Ay ga e o sl Tl ¢ AEE ) el 5 500 ) 5 sl Amsdial) ¢ dda gl A S kil
LS 5 2SI A e (mall o Eaadl g ¢ Y Apadd S 1 glae A0 Jsa Jidaill g, e puala 5 o153
Aiae ¢ V18 sa LS e m ¢ Aygel) o) Jaall 138 e gy Jlanina¥) aas Lo (Bl 8 A Ganadtsale 5 ¢ Gutiall
Hll g anle LS o0 Jalall (o dalliaall dalise sage 5o 4l 5 ) graali ¢ 5L (A LAY el sall g il 538 jall e
Ade Laaal 53

Abstract:

This thesis explores the theme of identity quest and reconstruction in the novel Et si mon
pere avait une dme d’enfant by Fateh Boumahdi. Through the protagonist’s initiatory
journey, the study highlights the tensions between family legacy, individual memory, and
personal aspirations. The narrative, rich with symbols and Algerian cultural references,
portrays a fragmented identity caught between a traumatic past and a shifting present.
The analysis is structured around three main axes: the deconstruction of the paternal
figure, the search for meaning through speech and writing, and the reclaiming of self in a
postcolonial context. This work demonstrates that identity, far from being a fixed essence,
is built through movement, doubt, and dialogue with the Other. Boumahdi’s novel thus
becomes a space for reconciliation between the child one was and the adult one becomes.



