
Université Mohamed Khider de Biskra 
Faculté des Lettres et des Langues 
Département de langue et littérature françaises 

 
 
 
 
 
 

 

MÉMOIRE DE MASTER 
Option : Littérature et civilisation 

 
 
 
 

 

LA QUÊTE ET LA RECONSTRUCTION IDENTITAIRE 

DANS ET SI MON PÈRE AVAIT UNE ÂME D'ENFANT 

DE FATEH BOUMAHDI 

 
 

 
Présenté et soutenu par : 

Latreche Nour El-Houda 

Le 03 / 06 / 2025 

Sous la direction du : 

Dr. Hammouda Mounir 

 
Jury : 

 

 

Dr Hammouda Mounir Université Mohamed Khider de Biskra Pré´sidént 

Dr Khider Salim Université Mohamed Khider de Biskra Rapportéur 

Dr Boughefir chahrazed Université Mohamed Khider de Biskra Examinatéur 
 

 
Année universitaire : 2024/2025 



Remerciements 

Il est difficile de trouver les mots justes pour exprimer toute la gratitude que je ressens 

aujourd’hui. Ce travail est l’aboutissement d’un parcours jalonné de doutes, d’efforts, 

mais surtout de belles rencontres et de soutiens inestimables. 

 

Ce mémoire marque la fin d’un parcours, mais aussi l’aboutissement de plusieurs mois 

de travail, d’efforts, de doutes parfois, et de belles découvertes. 

 

Je remercie tout d’abord DIEU, qui m’a accordé la patience et la force nécessaires pour 

achever ce modeste travail. 

 

Je tiens à mentionner particulièrement la Faculté des Langues Étrangères et le 

Département de français, pour leur encadrement et leur accompagnement tout au long de 

mon parcours. 

 

Mes remerciements s’adressent également à tous mes professeurs, pour leur générosité, 

leur disponibilité et la richesse de leurs enseignements. 

 

Je tiens à adresser une pensée spéciale à Monsieur Hammouda Mounir, mon directeur de 

mémoire. Je vous exprime toute ma reconnaissance pour votre patience, votre écoute et 

vos conseils avisés. Votre accompagnement bienveillant a été essentiel dans la 

réalisation de ce travail et m’a permis de grandir tant sur le plan académique que 

personnel. 

 

Je remercie également les membres du jury pour avoir pris le temps de lire et d’évaluer 

ce mémoire. Je leur exprime ma profonde gratitude et ma sincère reconnaissance. 



Dédicace 

Je dédie ce modeste travail : 

 

 

À ma chère mère, 

Ton amour inconditionnel, tes prières silencieuses et ta force discrète m’ont portée dans 

les moments les plus difficiles. Que ce travail soit un modeste hommage à ton courage et 

à ta tendresse. 

 

À mon père, 

Pour ta sagesse, ton soutien constant et ta foi en moi, même dans le silence. Tu as été une 

lumière sur mon chemin. 

Que Dieu vous garde et vous protège. 

 

 

À mes frères et sœurs, 

Merci pour votre présence réconfortante, vos mots simples et vos encouragements 

sincères. 

 

À mes amis, 

Ainsi qu’à tous mes camarades avec qui j’ai partagé une partie de mon parcours, et avec 

qui j’ai vécu des moments inoubliables de joie et de folie durant ces années 

universitaires. Votre complicité et votre amitié ont été précieuses. Merci du fond du cœur. 

 

À moi-même, 

Pour avoir persisté malgré les doutes, pour avoir cru en mes rêves, et pour avoir 

transformé chaque obstacle en pas vers l’accomplissement. 

 

À tous ceux qui, de près ou de loin, ont semé en moi une étincelle de confiance : 

Ce mémoire vous est dédié. 



Table des matières 
 
 

 

Remerciements ………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………. 02 
 

De´dicace ………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………. 03 
 

Introduction …………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………..…………………………. 05 

 
Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman …………………………………………………………………………………………. 

 
10 

1. Les blessures de l’enfance et leur impact sur l’identite´ adulte ………………………….…………….. 12 
 

2. Le pe`re entre ge´niteur et figure manquante ……………………………………………………………………………………………..………… 15 

3. La confrontation entre attentes et re´alite´ dans la relation pe`re-fils …………...………….. 17 

 
Chapitre II : La quête identitaire : un voyage intérieur et extérieur ………………………… 

 
19 

1. Le voyage comme me´taphore de la que t̂e identitaire ………………………………………………………………………… 21 

2. Les rencontres de´cisives : guides et miroirs de l ’ a  ̂me ………………………………………………………………………... 24 

 
Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

 
28 

 

1. Le rô le du patrimoine culturel et spirituel ……………………………………………………………………………………………………………… 31 

2. Le soufisme comme outil de transformation personnelle …………………………………………………………………………... 

 

3. Les e´le´ments culturels alge´riens (musique, traditions, paysages) comme 
sources de re´silience ………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………… 

 
36 

 

4. De la rupture a` la re´conciliation …………………………………………………………………………………………………………………………………………………. 38 

4.1. Le pardon et la re´interpre´tation du lien avec le pe`re ………………………………………………………………………….. 39 

4.2. L’e´mergence d’une nouvelle identite´ inte´grant passe  ́et pre´sent ……………………………………... 40 

 
 

 

Conclusion …………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………..………………… 

 
44 

 

Références bibliographiques ……………………………………………………………………………………………………………………………………………………………………….. 47 



 
 
 
 
 

 
INTRODUCTION 



Introduction 

6 

 

 

La littérature désigne l’ensemble des œuvres orales ou écrites fondées sur l’usage 

d’une langue, et elle reflète à la fois les forces et les fragilités de la vie humaine. Elle 

constitue un miroir des sociétés et des cultures, tout en adoptant des formes 

esthétiques variées. Parmi ses nombreuses expressions, la littérature maghrébine 

d’expression française occupe une place particulière en Afrique du Nord. Issue d’un 

contexte historique et culturel spécifique, elle allie les traditions locales à une langue 

héritée du passé colonial, donnant naissance à une écriture singulière, à la croisée des 

identités. 

Cette littérature particulière est née pendant la période coloniale et a émergé en 

Algérie dès les années 1950, dans un contexte marqué par les tensions entre 

domination étrangère et revendications identitaires. Des écrivains comme Mouloud 

Feraoun, Mohammed Dib, Kateb Yacine, Mouloud Mammeri et Malek Haddad ont 

utilisé la langue française comme un moyen d'expression pour dénoncer l'oppression 

et témoigner des réalités de leur peuple en lutte. 

Avec le temps, la production littéraire maghrébine a évolué, s'éloignant 

progressivement du discours strictement engagé pour embrasser une diversité de 

thématiques et de formes. Le roman algérien contemporain, en particulier, connaît un 

renouvellement tant sur le plan stylistique que thématique. Aujourd'hui, de nombreux 

auteurs s'affranchissent des cadres imposés par l'histoire coloniale et postcoloniale 

pour explorer des récits plus personnels, où se mêlent l'intime, l'individuel et le 

collectif. Des écrivains tels que Akram El Kebir, Samir Toumi ou Lynda-Nawel Tebbani 

abordent des sujets variés, allant de la quête identitaire à la mémoire, en passant par 

la critique sociale et l'exploration du fantastique. 

Notre corpus Et si mon père avait une âme d’enfant est un roman de l’écrivain 

algérien Fateh Boumahdi, publié aux éditions Dalimen en 2023. Fateh Boumahdi, né à 

Alger en 1998, est diplômé en Droit Privé. Il exerce actuellement le métier de 

journaliste à la Chaîne 3 de la Radio nationale algérienne. Lauréat du prix Ali Maâchi 

en 2021, il est également l’auteur de deux romans dans lesquels il explore les non-dits 

de la pensée et les zones d’ombre des relations humaines. À travers l’écriture, 

Boumahdi cherche à conjurer les douleurs invisibles du bonheur et à reconstituer les 

fragments d’une vie marquée par le poids du passé. 



Introduction 

7 

 

 

Et si mon père avait une âme d’enfant est un roman introspectif de ce jeune auteur, 

centré sur la relation complexe entre un fils et son père. Le narrateur replonge dans 

ses souvenirs d’enfance pour comprendre cette figure paternelle marquée par la 

rigidité et le silence. À travers des fragments de mémoire, il tente de réconcilier son 

passé avec son présent. Le récit explore les douleurs silencieuses, les attentes non dites 

et la quête de sens. Le père, souvent perçu comme dur, apparaît peu à peu sous un autre 

jour, plus humain, plus vulnérable. C’est une œuvre émotive sur la transmission, le 

pardon et la reconstruction de l’identité. 

La principale raison qui nous a motivés pour choisir ce corpus est la clarté de son 

style d’écriture. Ce roman offre une réflexion profonde sur les défis de l'identité, 

explorant la mémoire, le passé familial et les attentes sociales, tout en mettant en avant 

la culture algérienne et ses spécificités. Ainsi, pour l’aborder, nous avons intitulé notre 

travail « La quête et la reconstruction identitaire » car ce thème est omniprésent dans 

la  littérature  algérienne  contemporaine.  Les  écrivains  algériens,  en  tant  que 

« consciences » de la société, ont exploré et redéfini l'appartenance identitaire et 

culturelle, reflétant les complexités de l'identité à travers des récits personnels et 

collectifs. 

Pour réaliser notre travail, nous nous appuyons sur une approche à la fois 

thématique et symbolique, qui nous permet d’explorer les manifestations de la quête 

identitaire et les mécanismes de reconstruction de soi à travers les symboles présents 

dans le roman Et si mon père avait une âme d’enfant de Fateh Boumahdi. Selon Pierre 

Paillé et Alex Mucchielli, l’analyse thématique est un « travail d’analyse qualitative 

faisant intervenir des procédés de réduction des données. L’analyste va en effet faire 

appel, pour résumer et traiter son corpus, à des dénominations appelées "thèmes" »1, 

ainsi « le chercheur […] va donc procéder à quelques lectures du corpus et mener un 

travail systématique de synthèse des propos »2. Quant à l’approche symbolique, elle 

« porte sur la dimension symbolique du texte littéraire, que l’on peut définir comme le 

langage second de l’œuvre, ce qui échappe à la logique du récit ou du discours pour ouvrir 

de nouveaux horizons de sens, plus lointains, plus neufs, hors de la prise du discours 

 

1 PAILLÉ, Pierre & MUCCHIELLI, Alex, L'analyse qualitative en sciences humaines et sociales (p. 269- 
357). Armand Colin, 2021, URL : https://shs.cairn.info/l-analyse-qualitative-en-sciences-humaines-- 
9782200624019-page-269?lang=fr. 
2 Ibid. 



Introduction 

8 

 

 

rationnel »3. De ce fait, cette double lecture nous aide à saisir la profondeur des enjeux 

existentiels du personnage principal et à interpréter les éléments narratifs comme des 

reflets de son parcours intérieur. 

Afin de rendre notre travail plus clair et structuré, nous avons formulé et orienté 

notre problématique de la manière suivante : Comment et si mon père avait une âme 

d'enfant met-il en scène une quête identitaire liée à la reconstruction personnelle du 

protagoniste face à ses blessures parentales et culturelles ? 

Cette interrogation centrale conduit à poser la question suivante : comment les 

blessures parentales, notamment la relation père-fils, influencent-elles la quête 

identitaire du protagoniste ? En quoi la culture algérienne et le patrimoine spirituel 

contribuent-ils à la reconstruction identitaire du personnage principal ? 

Pour répondre aux interrogations de la problématique, et à la lumière de notre 

lecture attentive, nous proposons les hypothèses suivantes : d’abord, la fragilité de la 

relation père-fils, marquée par l’absence d’amour et de reconnaissance, constitue une 

blessure fondatrice qui pousse le protagoniste à entamer une quête de soi, dans le but 

de combler ce vide affectif et de reconstruire une image de soi stable. Ensuite, l’ancrage 

dans la culture algérienne et la redécouverte du patrimoine spirituel (soufisme, 

musique, symboles culturels) offrent au protagoniste un espace de réconciliation avec 

lui-même et avec son passé, favorisant ainsi une reconstruction identitaire 

harmonieuse. 

À partir des hypothèses avancées, nous avons construit un plan structuré et 

cohérent. Ainsi, notre travail de recherche sera devisé en trois chapitres. Le premier 

chapitre de notre travail, intitulé « Le contexte identitaire », s’attache à explorer les 

fondements de la crise identitaire vécue par le protagoniste du roman Et si mon père 

avait une âme d’enfant. Ce chapitre met en lumière les blessures psychologiques 

profondes liées à l’enfance, notamment l’absence d’une relation saine avec la figure 

paternelle. Nous analyserons comment cette absence, conjuguée à une quête affective 

inassouvie, crée un vide existentiel qui devient le point de départ de la quête 

identitaire. En parallèle, nous étudierons l’environnement familial, social et culturel 

 

 

3 GILLE, Pierre, La dimension cachée de l’œuvre, Éditions de l'Université de Lorraine, 2024, quatrième de 
couverture. 



Introduction 

9 

 

 

dans lequel évolue le personnage, afin de mieux comprendre les origines de sa fracture 

intérieure. 

Le deuxième chapitre, intitulé « La quête identitaire », s’intéresse au parcours 

personnel du protagoniste à la recherche de lui-même. Cette partie de l’étude met en 

évidence le cheminement intérieur qu’il entreprend pour comprendre son mal-être, 

dépasser ses blessures, et construire un sens à son existence. À travers les voyages, les 

rencontres et les remises en question, le personnage est confronté à ses failles, mais 

aussi à des éléments déclencheurs qui l’aident peu à peu à se redéfinir. Ce chapitre 

examine donc les différentes étapes de cette quête de sens, entre errance, introspection 

et confrontation au passé. 

Le troisième chapitre, intitulé « La reconstruction identitaire », s’attarde sur la 

manière dont le protagoniste parvient, au fil de son cheminement, à se réconcilier avec 

lui-même et avec son passé. Cette partie de l’analyse montre comment la redécouverte 

de la culture algérienne, du patrimoine spirituel — notamment soufi — et la capacité à 

pardonner jouent un rôle fondamental dans la (ré) construction de son identité. En 

surmontant les blessures familiales et en intégrant pleinement ses racines culturelles, 

le personnage accède à une forme de paix intérieure et d’équilibre identitaire. Ce 

chapitre met ainsi en lumière le passage de la fragmentation à l’unité. 



 

 

 
 
 
 
 

 
CHAPITRE I : 

Le contexte identitaire dans le roman 



 Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman 

11 

 

 

Depuis l’Antiquité, la question de l’identité a suscité l’intérêt de nombreux 

écrivains et chercheurs, car l’être humain évolue constamment sous l’influence de son 

environnement, ce qui façonne ses attitudes, ses choix et sa vision du monde. C’est dans 

ce contexte que le concept d’identité émerge comme un enjeu complexe, marqué par 

une tension intérieure entre l’image que l’on a de soi et la réalité de ce que l’on est. Il 

s’agit d’un ensemble de caractéristiques singulières, de valeurs personnelles, de traits 

de caractère et d’expériences vécues qui construisent la singularité de chaque individu. 

L'identité désigne l'ensemble des traits fondamentaux qui distinguent une 

personne ou un groupe, et qui les rendent uniques et distincts des autres. Ces 

caractéristiques sont souvent exprimées à travers des informations factuelles et 

juridiques qui permettent d’individualiser une personne, telles que sa date et son lieu 

de naissance, son nom, son prénom, etc. Selon le dictionnaire Le Robert, le terme 

"identité" fait référence à ce qui permet de reconnaître une personne parmi toutes les 

autres. Cela met en relief la singularité inhérente à chaque identité. Cette idée est 

également exprimée par l’écrivain libanais Amin Maalouf dans Les Identités meurtrières 

(1998), qui affirme : « Mon identité, c’est ce qui fait que je ne suis identique à une autre 

personne »1. 

C'est cette diversité entre les individus qui donne naissance au concept d'identité, 

car il est impossible d'étudier l'identité d'une personne sans la comparer à celle des 

autres. Chaque individu possède des traits spécifiques qui le rendent unique, et ces 

traits sont difficiles à cerner, car la notion d'identité varie d'une personne à l'autre. 

Cette notion, complexe et floue, traverse plusieurs disciplines telles que la psychologie, 

la sociologie, la culture, la philosophie, l’histoire, et bien sûr, la littérature. Elle est un 

concept central dans les écrits littéraires, notamment dans la littérature maghrébine et 

algérienne d’expression française. Les écrivains maghrébins et algériens ont largement 

exploré ce thème pour exprimer leurs sentiments intérieurs, et ce sujet est devenu 

récurrent dans la littérature moderne. 

D'après Michel Laronde, le concept de l’identité « implique l'individu dans deux 

types de relations au monde : une relation intérieure, celle qui joint l'individu au Monde 

 
 
 

 

1 MAALOUF, Amine, Les identités meurtrières, Ed. Grasset, 1998, p. 10. 



 Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman 

12 

 

 

et que j’appellerai la part collective de l’identité ; une relation extérieure celle qui la 

détache au Monde et que j'appellerai la part individuelle de l'identité »2. 

C’est dans cette optique que le roman Et si mon père avait une âme d’enfant de 

Fateh Boumahdi s’inscrit. L’auteur y explore les blessures identitaires d’un 

protagoniste en proie au vide intérieur, à la quête de soi, et au poids du passé familial. 

1- Les blessures de l’enfance et leur impact sur l’identité adulte 

L’enfance est souvent perçue comme le socle fondamental sur lequel l’individu 

bâtit son identité. C’est durant cette période que se forment les premières perceptions 

du monde, les premiers liens affectifs, mais aussi les premières douleurs. Lorsqu’elle 

est marquée par des absences, des carences affectives ou des traumatismes, elle laisse 

des cicatrices durables susceptibles de compromettre le développement identitaire à 

l’âge adulte. 

Selon Boris Cyrulnik, neuropsychiatre : « Les blessures de l’enfance ne 

disparaissent pas. Elles s’inscrivent dans la mémoire, influencent les choix et 

conditionnent les récits de soi »3. Cette citation met en lumière la persistance des 

traumatismes infantiles dans la mémoire affective de l’individu, influençant non 

seulement ses décisions de vie, mais aussi sa perception de lui-même et la construction 

de son récit identitaire. 

Dans Et si mon père avait une âme d’enfant de Fateh Boumahdi, le narrateur 

revisite les fragments de son passé à travers une introspection douloureuse, révélant 

une identité fragilisée par l’abandon, le manque d’amour et la solitude. Ces souvenirs 

d’enfance ne sont pas de simples réminiscences nostalgiques ; ils représentent les 

assises d’un « moi » en souffrance, en quête de repères. 

L’évocation de la femme de ménage, Yamina, illustre ce vide affectif profond : 

« Yamina, la femme de ménage que je considérais comme une maman » (p.32). La 

substitution de la figure maternelle souligne l’absence d’un attachement sécurisant à 

la mère biologique, ce qui impacte négativement la structuration affective de l’enfant 

et sa capacité à développer une identité cohérente. Par ailleurs, l’acte de dessiner est 

investi d’un sens symbolique : « Je me revois assis par terre en train de gribouiller… » 

 

2 LARONDE, Michel, Autour du roman beur : immigration et identité, Editions L'Harmattan, 1993, p. 17. 
3 CYRULNIK, Boris, Les vilains petits canards, Odile Jacob, 2004. 



 Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman 

13 

 

 

(p.33). Le dessin devient ici un refuge silencieux, un langage de repli face à un 

environnement familial défaillant. Il s’agit d’un mécanisme de défense inconscient, 

révélateur de la tentative de l’enfant de se reconstruire un univers intérieur plus 

rassurant. 

La marche, quant à elle, s’apparente à une forme d’évasion identitaire : « J’aime 

marcher, c’est la seule activité qui ne me fait pas sentir le besoin de m’interroger sur qui 

je suis… » (p.34). Ce rejet de l’introspection traduit une fracture identitaire profonde : 

le sujet fuit la confrontation avec lui-même, incapable de définir son propre « moi ». 

La littérature a souvent mis en évidence cette continuité entre enfance blessée et 

identité instable. Dans L’Amant, Marguerite Duras écrit : « L’enfance, ce grand trou noir 

dont on revient toujours chargé » 4. Cette image puissante du « trou noir » renvoie à l’idée 

d’un passé absorbant, pesant, qui empêche la libération de l’individu et compromet son 

épanouissement. 

En somme, les blessures de l’enfance laissent une empreinte indélébile sur la 

construction identitaire. Le récit de Fateh Boumahdi en est une illustration poignante : 

à travers la mémoire, il explore la difficulté de se (re)construire dans un monde où 

l’absence d’amour parental constitue une entrave majeure à l’affirmation de soi. 

Dans le roman Et si mon père avait une âme d’enfant de Fateh Boumahdi, la 

question de l’identité du personnage principal se construit sur un terrain 

psychologique instable, où le poids du passé, l’absence paternelle, et le rôle protecteur 

de la mère viennent définir un socle identitaire fragile, éclaté. Ce chapitre analysera le 

contexte identitaire du protagoniste en s’appuyant sur deux aspects majeurs : l’absence 

d’affection paternelle et ses conséquences d’une part, et d’autre part, la quête et le rôle 

de la mère comme figure protectrice. 

Pour parler maintenant de l’absence d’affection paternelle et ses conséquences 

sur l’identité, nous pouvons dire que l’un des aspects les plus marquants dans la 

trajectoire de Malek est l’absence du père, non seulement physique, mais surtout 

affective. Cette absence se manifeste par un vide que le narrateur peine à combler, et 

qui devient un facteur de déséquilibre identitaire. Le père est très peu évoqué dans les 

premières pages du roman, mais on comprend que son rôle dans la vie de Malek est 

 

4 DURAS, Marguerite, L’amant, Editions de Minuit, 1984. 



 Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman 

14 

 

 

secondaire, voire inexistant. Ce silence autour de la figure paternelle devient alors un 

symbole d’abandon et d’errance psychologique. 

Le personnage exprime à plusieurs reprises un mal-être profond lié à un manque 

de repères. Dans une scène où il se confie à lui-même, il évoque une perte de direction : 

« En mon for intérieur, c’était à la fois le vide absolu et un vacarme étourdissant. » (p.45) 

Cette phrase traduit la dualité du ressenti : l'absence d’un père structurant le plonge 

dans le chaos intérieur, dans un conflit psychique où il oscille entre l’inaction et 

l’agitation. Cette désorientation renvoie à une crise d'identité marquée par un manque 

d'enracinement affectif. Le narrateur, devenu adulte, continue d’en subir les séquelles, 

comme il le reconnaît lui-même : « Depuis la mort de ma mère je ne dors plus ou très 

peu... J’ai le sentiment d’avoir tout raté et failli à ma mission de fils à maman. » (p.57) 

Le fait qu’il insiste sur le terme « fils à maman » souligne le déséquilibre dans les 

relations parentales, où la mère est omniprésente tandis que le père est absent. Ce 

déséquilibre crée une surcharge affective sur la figure maternelle, mais aussi une faille 

dans la construction de la masculinité et du rapport à soi. 

Quant à la mère, elle est une figure protectrice et un pilier identitaire. En 

contrepartie de l'absence paternelle, la mère de Malek incarne une figure d’ancrage et 

de résilience. Elle joue un rôle fondamental dans le développement moral et 

émotionnel de son fils. Dès l’enfance, elle inculque à Malek des valeurs de gratitude, de 

modestie et de foi : « Petit, je me souviens qu’il ne faillait jamais refuser un plat ou 

critiquer le goût de ce dernier devant les gens. » (p.51) 

Cette éducation à la reconnaissance de l’autre façonne l’identité sociale du 

narrateur et lui donne un cadre éthique malgré l’instabilité émotionnelle. La mère 

devient ainsi une boussole : « Elle était une boussole pour moi. Depuis, je ne sais plus qui 

je suis. Je suis perdu dans les méandres de mon esprit. » (p.58) 

Son décès n’est pas seulement une perte affective, mais un effondrement de tout 

repère existentiel. La mémoire de la mère est profondément liée à la quête identitaire 

de Malek, car elle incarne un amour inconditionnel et une stabilité que le monde 

extérieur ne lui offre pas. Même dans la maladie, elle reste digne et forte : « Elle avait 

encore la force de me sourire, quelques secondes à peine. Face à la mort, tout est futile et 

face à la vie, tout est éphémère. » (p.53) 



 Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman 

15 

 

 

Cette lucidité face à la mort et cette capacité à rester sereine jusqu’au bout deviennent 

pour Malek des leçons de vie et de spiritualité. Il finit par prendre conscience de sa 

propre faiblesse : « Incapable et indigne suis-je. » (p.53) Cette culpabilité reflète une 

rupture entre le soi réel et le soi idéal, alimentée par le sentiment de ne pas avoir su 

protéger celle qui l’avait toujours protégé. 

2- Le père entre géniteur et figure manquante 

La figure paternelle occupe, dans l’imaginaire littéraire et psychologique, une 

place structurante dans la construction identitaire. Selon Sigmund Freud, « le père 

représente à la fois l’interdit fondateur et la loi symbolique » 5. Il est celui qui transmet 

les repères, définit les limites et inscrit l’enfant dans la lignée familiale et sociale. Mais 

lorsque ce père est absent — physiquement ou émotionnellement —, il devient un vide 

symbolique, une figure manquante qui laisse l’individu en quête de sens, de 

reconnaissance et de cohérence. Cette absence peut engendrer une blessure identitaire 

profonde, que le sujet tente de combler par la mémoire, le rejet ou l’idéalisation. 

Dans Et si mon père avait une âme d’enfant de Fateh Boumahdi, la relation père- 

fils est marquée par l’incommunication, le silence et la frustration. Le père, bien 

qu’existant biologiquement, n’assume jamais pleinement son rôle affectif ou éducatif. 

Il est à la fois là et ailleurs, autoritaire mais distant, dur sans être guide. Cette 

ambivalence renforce le sentiment de déréliction du protagoniste, qui oscille entre la 

colère, l’indifférence, et le besoin inconscient d’un père aimant. 

Un passage clé du roman illustre cette blessure identitaire : « Je ne le connaissais 

pas vraiment à vrai dire. Bien que nous vivions sous le même toit mais j’ignorais le 

personnage tout comme lui et je n’osais pas l’approcher. » (p.70) 

Ce manque de lien affectif exprime une forme d’orphelinage symbolique, où le 

père n’est qu’une figure formelle, incapable de répondre aux besoins émotionnels du 

fils. Cette faille originelle devient une source de tension intérieure durable, influençant 

le rapport du narrateur à lui-même, aux autres, et à son propre désir de transmission. 

Dans cette perspective, le père dans ce roman ne remplit pas sa fonction 

symbolique. Il reste figé dans le statut de géniteur, celui qui donne la vie mais 

n’accompagne pas dans la vie. Cette carence le transforme en figure manquante, dont 

 

5 FREUD, Sigmund, Totem et tabou, Paris, Payot, 1913. 



 Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman 

16 

 

 

le silence résonne dans les monologues du fils devenu adulte, toujours à la recherche 

d’un repère fondateur. 

Comme le souligne le psychanalyste Serge Tisseron, « L’absence d’un père aimant 

est parfois plus lourde à porter que sa mort. » 6 Ce point du chapitre explore donc la 

manière dont cette figure défaillante impacte la psyché du protagoniste, et comment le 

vide laissé par ce père devient un terrain fertile pour la confusion, la révolte, mais aussi 

— plus tard — pour un possible pardon. 

Dans le roman de Fateh Boumahdi, Et si mon père avait une âme d’enfant, la figure 

du père est présentée comme une silhouette défaillante, fragmentée et incapable 

d’incarner pleinement son rôle protecteur et formateur. Loin d’être un pilier stable, le 

père est décrit à travers ses absences, ses silences, ses maladresses et sa distance 

émotionnelle. Dès les premières pages, l’auteur nous plonge dans un rapport 

conflictuel et marqué par l’incompréhension. À travers la phrase : « Tu perds ton sang- 

froid trop vite, petit. Nerveux et insolent… il y a certainement une raison à tout cela » (p. 

45). 

Le lecteur découvre un père qui juge sans écouter, qui parle sans comprendre. 

Cette posture accentue le fossé entre les attentes de l’enfant et l’attitude réelle du père. 

Le narrateur, profondément affecté par ce manque de reconnaissance et de chaleur, 

avoue : « Il venait d’ajouter une couche supplémentaire à mon désordre intime et 

psychique » (p. 45). Ce passage révèle combien le père participe à la fragilisation 

identitaire du fils au lieu de l’accompagner dans sa construction. 

Par ailleurs, l’absence de tendresse et de transmission symbolique pousse le fils 

à chercher des repères ailleurs. Il devient le soutien de sa mère mourante, inversant 

ainsi les rôles naturels : « J’étais le confident et non pas le censeur, le protecteur et non 

pas l’enfant » (p. 52). Cette inversion montre clairement le vide laissé par un père 

incapable d’assumer son rôle. 

Ainsi, à travers une écriture introspective et empreinte de douleur, Fateh 

Boumahdi dresse le portrait d’un père défaillant, dont l’absence émotionnelle et le 

silence ont profondément perturbé l’édifice identitaire du fils. Loin d’être un guide ou 

un appui, cette figure paternelle contribue davantage à l’instabilité psychique du 

 

6 TISSERON, Serge, La honte : psychanalyse d’un lien social, Paris, Dunod, 1992. 



 Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman 

17 

 

 

narrateur qu’à son épanouissement. Le déséquilibre affectif qu’elle engendre pousse 

l’enfant à inverser les rôles parentaux et à s’accrocher à d’autres figures de repère, 

notamment la mère. Cette carence paternelle ne fait que creuser davantage la faille 

existentielle, installant un vide intérieur que le narrateur portera jusque dans sa vie 

adulte. 

3- La confrontation entre attentes et réalité dans la relation père-fils 

Le cœur du drame identitaire du narrateur réside dans la confrontation 

douloureuse entre ce qu’il aurait voulu trouver dans son père, et ce qu’il découvre 

réellement : un homme brisé, distant, incapable d’offrir le moindre soutien affectif ou 

moral. 

Le titre du roman lui-même – Et si mon père avait une âme d’enfant – suggère cette 

déception latente : et si ce père avait eu plus de sensibilité, plus d’humanité, plus 

d’amour... Peut-être que les blessures auraient été moindres. 

Le narrateur exprime à plusieurs reprises ses blessures intérieures, conséquence 

directe de cette défaillance paternelle. Lorsqu’il reçoit une mauvaise nouvelle 

concernant Nadjet, il ne pense pas seulement à elle, mais revit le traumatisme de la 

perte de sa mère, et le poids de la solitude face à la maladie : « Je ne veux absolument 

pas que l'histoire se répète à nouveau. Je ne veux plus avoir de regrets. » (p. 54). 

Il cherche dans cette nouvelle épreuve une forme de rédemption, une manière de 

réparer ce qu’il n’a pas pu faire avec sa mère, en l’absence d’un père qui aurait dû 

l’épauler. 

En somme, la relation père-fils est marquée par une attente frustrée, un besoin 

d'amour non comblé, et une distance émotionnelle lourde de conséquences. Le père est 

biologiquement présent, mais symboliquement absent. Il est géniteur, mais pas une 

figure paternelle complète. 

À travers l’analyse du contexte identitaire dans Et si mon père avait une âme 

d’enfant de Fateh Boumahdi, il apparaît que la construction de l’identité du 

protagoniste est profondément marquée par un passé douloureux, notamment par les 

blessures de l’enfance, l’absence d’affection paternelle et le rôle central de la mère 

comme repère affectif et moral. L’identité de Malek se développe dans un climat de 

carences affectives, 



 Chapitre I : Le contexte identitaire dans le roman 

18 

 

 

De silences familiaux et de solitude intérieure, où la mémoire joue un rôle 

fondamental dans la reconstruction de soi. 

Le père, figure absente et défaillante, n’assume pas la fonction structurante qui 

devrait soutenir le développement identitaire, tandis que la mère, bien qu’aimante et 

présente, ne parvient pas à combler tous les manques. Ce déséquilibre parental crée un 

terrain instable où l’enfant, devenu adulte, cherche désespérément à comprendre qui 

il est. 

Ce premier chapitre a permis de cerner les bases psychologiques, familiales et 

émotionnelles de la quête identitaire. Le chapitre suivant s’attachera à étudier plus en 

profondeur le processus même de cette quête, en analysant les tensions intérieures du 

personnage, ses conflits existentiels, ainsi que les formes d’introspection qui jalonnent 

son cheminement vers la connaissance de soi. 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
CHAPITRE II : 

La quête identitaire : un voyage intérieur et extérieur 



 Chapitre II : La quête identitaire : un voyage intérieur et extérieur 

20 

 

 

Depuis l’Antiquité, la quête identitaire constitue un axe central de réflexion pour 

de nombreux penseurs, écrivains et philosophes. Elle traduit une tension permanente 

entre ce que l’individu croit être et ce qu’il est réellement, entre ses valeurs profondes, 

ses expériences vécues, et les multiples appartenances qui le définissent. Nous vivons, 

en effet, sous l’influence constante d’un environnement familial, culturel et social qui 

façonne nos comportements et nos repères. 

Dans cette perspective, le concept d’identité apparaît comme un mystère 

complexe, une construction à la fois individuelle et collective. Selon le dictionnaire 

Larousse, elle se définit comme « un ensemble de critères, de définitions d’un sujet et un 

sentiment interne »1 — sentiment qui comprend l’unité, la cohérence, l’appartenance, 

l’autonomie et la valeur personnelle. L’identité se forge donc autour d’une volonté 

d’existence, nourrie par le besoin de reconnaissance, de consentement et d’amour. 

L'identité d’un individu ne se limite pas à une seule caractéristique. Elle résulte 

d’un tissu d’appartenances multiples — à une famille, une nation, une religion, une 

culture, voire un milieu social ou professionnel — qui s'entrecroisent et parfois se 

heurtent. Cette multiplicité peut engendrer des conflits intérieurs, des pertes de 

repères, et déclencher une véritable quête existentielle. 

Dans le roman Et si mon père avait une âme d’enfant de Fateh Boumahdi, cette 

quête prend une dimension profondément humaine et symbolique. À travers les 

blessures d’enfance, les silences du père, les voyages, et les rencontres, le protagoniste 

cherche à reconstruire un "soi" éclaté. Le roman déploie ainsi une trajectoire 

identitaire marquée par l’errance, la douleur, mais aussi l’espoir d’une réconciliation 

intérieure. 

Dans ce chapitre, nous nous attacherons à explorer deux axes fondamentaux. 

D’abord, nous analyserons le voyage comme métaphore de la quête, en étudiant les 

lieux déterminantes2 du protagoniste, perçues comme des figures initiatiques ou des 

reflets de l’âme, qui joueront un rôle catalyseur dans sa transformation intérieure. 

 
 
 
 

 

1 Disponible sur : http://www.passerelles-eje.info/glossaire/definition_23_identite.html, consulté le 
12/06/2021. 
2 DEVILLAIRS, Laurence, « Les 100 Citations De La Philosophie », 2017, PDF, p. 110. 

http://www.passerelles-eje.info/glossaire/definition_23_identite.html


 Chapitre II : La quête identitaire : un voyage intérieur et extérieur 

21 

 

 

I. Le voyage comme métaphore de la quête identitaire : 

Le terme « voyage » renvoie, dans son sens premier, à un déplacement d’un lieu à 

un autre, physique, le voyage revêt en littérature une portée hautement symbolique : il 

peut être impliquant un passage d’un état ou d’une situation à une autre. Mais au-delà 

de cette dimension extérieur (mouvement géographique) ou intérieur (évolution 

psychologique, spirituelle, voire existentielle), et parfois les deux à la fois. 

En ce sens, le voyage devient une métaphore de la quête de soi, car il ouvre un 

chemin vers la connaissance personnelle à travers le contact avec l’Autre, l’ailleurs, et 

la différence. Le frottement avec l’altérité permet non seulement de prendre du recul 

par rapport à son environnement d’origine, mais également d’affirmer son 

individualité. Le parcours individuel devient alors un outil essentiel pour la découverte 

des origines, la réappropriation de l’histoire personnelle, et in fine, la construction 

identitaire. 

Ainsi que le souligne Sartre, « l’homme est condamné à être libre » 1 , ce qui confère 

au voyage une fonction existentielle : il devient un moyen d'exercer cette liberté 

fondamentale et d'assumer pleinement la responsabilité de son propre destin. 

Dans le roman Et si mon père avait une âme d’enfant, le voyage du protagoniste 

ne se limite pas à un simple déplacement géographique : il constitue le miroir de son 

itinéraire intérieur, marqué par une quête de sens, de réconciliation et de 

transformation. Chaque lieu traversé devient un espace symbolique chargé de 

mémoire et de possibilités, inscrivant l’expérience du déplacement dans une 

dynamique profonde de reconstruction du soi. 

Commençons d’abord par l’exploration des lieux emblématiques (Alger, le Sud, 

etc.) et leur rôle symbolique. Dans Et si mon père avait une âme d’enfant, l’espace 

géographique constitue bien plus qu’un simple décor : il devient un miroir de 

l’intériorité du narrateur et un vecteur de transformation identitaire. La confrontation 

entre Alger, symbole d’un quotidien pesant, et le Sud algérien, espace d’ouverture 

spirituelle et de réconciliation, traduit la tension entre angoisse et apaisement, entre 

aliénation et quête de soi. 

Le narrateur évoque d’abord un village du Sud où « il n’y a que le strict minimum : 

une mairie, un dispensaire, un kiosque à tabac » (p. 90). Cet espace dépouillé contraste 



 Chapitre II : La quête identitaire : un voyage intérieur et extérieur 

22 

 

 

fortement avec le tumulte d’Alger et participe d’une forme de purification. La mention 

du café du village comme « le seul lieu vivant » souligne la chaleur humaine et l’ancrage 

communautaire, absents de la vie urbaine. 

Arrivé à Naâma, le narrateur découvre un environnement qui provoque en lui une 

forme de révélation : « Je suis fasciné par la beauté et la sérénité que m’offre ce lieu […] 

Ici la nature a son mot à dire et soigne les maux. » (p. 92-93). La nature désertique — « 

dunes ocres, palmiers, collines rouges » — agit comme un baume sur ses blessures 

anciennes. Le décor saharien n’est pas anodin : il est porteur d’une force symbolique 

liée à la pureté, à l’essentiel, à une temporalité plus lente et plus propice à 

l’introspection. 

Le moment le plus marquant de cette exploration est sans doute la visite à la 

Zaouïa du Cheikh Dada. Ce lieu sacré, presque hors du temps, est perçu comme un 

sanctuaire : « Dès les premières secondes me procure un sentiment de sécurité. » (p. 96) 

La rencontre avec le Cheikh agit comme un catalyseur de parole et de vérité. Le 

narrateur, jusque-là fermé à son passé, commence à verbaliser sa douleur : 

« Je vais mal et puis c’est tout. » (p. 97) puis plus loin : « Ma mère est morte et mon père 

je ne l’ai plus revu depuis mes vingt-quatre ans. » (p. 98) 

Dans cette logique, le Sud devient un espace liminal, de passage, où le personnage 

commence à dénouer les fils emmêlés de son identité. À l’inverse, Alger incarne l’espace 

des tensions, de la routine et des non-dits familiaux. L’opposition spatiale devient ainsi 

le reflet d’un cheminement intérieur : quitter Alger pour aller vers le Sud, c’est quitter 

le refoulé pour aller vers la parole et, peut-être, le pardon. 

En somme, cette traversée du Sud algérien, marquée par la rencontre avec des 

lieux porteurs de sens et d’histoire, permet au narrateur de renouer avec son passé, de 

redonner une voix à l’enfant en lui, et d’ouvrir la voie vers une reconstruction 

identitaire profonde. Ce déplacement géographique est aussi un déplacement 

intérieur, annonçant une transformation en cours. 

Ensuite, parlons du passage d’un espace de souffrance à un espace de 

réconciliation. Le cheminement du narrateur dans Et si mon père avait une âme d’enfant 

témoigne d’une véritable métamorphose, marquée par le passage d’un espace urbain 

saturé de souffrance vers un Sud thérapeutique, à la fois géographique et intérieur. 



 Chapitre II : La quête identitaire : un voyage intérieur et extérieur 

23 

 

 

Dans un premier temps, la ville — en particulier Alger — semble incarner un lieu 

d’immobilisme et de silence affectif. Loin d’être un refuge, elle devient l’espace du non- 

dit et du refoulement. Ce poids du passé est évoqué indirectement lorsque le narrateur 

affirme plus tard : « Petit, j’ai toujours voulu visiter le grand Sud, mais personne n’a voulu 

prêter attention à mes désirs d’enfant capricieux… Nous étions occupés par la vie et ses 

sorts. Enfin, pas moi, moi je subissais » (pp. 93-94). 

Ce passage met en lumière une enfance marquée par la négligence affective et le 

manque d'écoute. Le souhait du narrateur de visiter le Sud, perçu comme un "caprice", 

est ignoré, traduisant un environnement où les aspirations de l’enfant sont minimisées 

voire niées. La phrase « moi je subissais » exprime une position passive, celle d’un être 

contraint à vivre selon la volonté des autres. Ainsi, la ville — espace de cette enfance 

étouffée — devient le symbole d’une vie imposée, déconnectée des désirs profonds et 

des besoins identitaires du narrateur. 

La rupture s’opère à travers le voyage vers Naâma et la Zaouïa du Cheikh Dada. 

Ce nouveau cadre est décrit avec un vocabulaire empreint de poésie et de 

contemplation : « Ici, la nature a son mot à dire et soigne les maux. [...] Prémices du 

Sahara Algérien, révélateur, troublant et thérapeutique à la fois » (p. 93). Ce changement 

de décor annonce un glissement progressif vers un espace de guérison. Le désert n’est 

plus vide : il devient plein de sens, presque sacré. 

Le voyage vers le Sud ne constitue pas uniquement un déplacement 

géographique, mais une traversée symbolique de la douleur vers une forme de 

guérison. Le protagoniste, en quittant Alger et ses souvenirs pesants, amorce un 

chemin intérieur de confrontation avec ses blessures enfouies. Ce passage du Nord 

urbain vers les terres du Sud, vastes et silencieuses, représente un mouvement de 

dépouillement identitaire où les douleurs anciennes remontent à la surface. Le moment 

où il rencontre le Cheikh Dada est particulièrement significatif : à travers le dialogue, 

l’intériorité du narrateur se dévoile peu à peu. Son rejet du père est formulé sans 

détour : « Je l’ignore et je ne veux surtout pas en parler ni entendre parler de lui. » (p. 98). 

Ce rejet traduit une cassure profonde et non résolue, une rupture affective qui entrave 

la construction de soi. Le désert devient alors un lieu d’écho à ce vide intérieur, mais 

aussi un espace propice à la réconciliation avec soi-même. Dans ce lieu emblématique, 



 Chapitre II : La quête identitaire : un voyage intérieur et extérieur 

24 

 

 

loin du tumulte de la ville, le silence et la sagesse du Cheikh agissent comme catalyseurs 

d’un apaisement en devenir. 

Ainsi, le cheminement du protagoniste entre les espaces – de la ville étouffante à 

l’immensité du Sud – trace un itinéraire symbolique de la souffrance vers l’apaisement. 

Ce déplacement géographique accompagne une transformation intérieure : quitter 

l’espace du silence et de la douleur pour atteindre un lieu propice à l’écoute, à la 

mémoire et au dialogue. Le Sud, avec sa nature apaisante et sa dimension spirituelle, 

devient un espace réparateur où l’enfant blessé peut enfin s’exprimer et espérer une 

forme de réconciliation avec soi-même et avec l’histoire familiale. 

2-Les rencontres décisives : guides et miroirs de l’âme 

« Dans la vie, il est des rencontres stimulantes qui nous incitent à donner le meilleur 

de nous-même, il est aussi des rencontres qui nous minent et qui peuvent finir par nous 

briser. »3 Cette réflexion de Marie-France Hirigoyen met en lumière l’ambivalence 

profonde des relations humaines : entre élévation et destruction, les rencontres 

façonnent notre identité. 

Dans le parcours de toute quête identitaire, certaines rencontres s’imposent 

comme des tournants majeurs. Elles ne sont pas de simples coïncidences, mais des 

moments de révélation, où l’individu est mis face à lui-même à travers l’autre. Ces 

rencontres dites « décisives » agissent comme des médiateurs entre le moi intime et le 

monde extérieur : elles orientent, éveillent, provoquent ou consolent. En tant que 

guides, elles offrent au protagoniste des repères, des modèles, parfois même des 

contre-modèles. En tant que miroirs, elles renvoient l’image de ses doutes, de ses 

blessures enfouies ou de ses désirs latents. 

Dans Et si mon père avait une âme d’enfant, le protagoniste traverse une série de 

relations marquantes, où chaque personnage rencontré semble jouer un rôle dans la 

construction, la remise en question ou la transformation de son identité. Il s’agira ici 

d’analyser ces figures-clés, et de mettre en lumière leur impact psychologique et 

symbolique dans le processus de reconstruction de soi. 

Nous allons commencer par analyser le personnage Saïd B., que l’on peut 

considérer comme un mentor spirituel sur le chemin de soi. Dans Et si mon père avait 

 

3 https://citations.ouest-france.fr/theme/rencontre/?o=top 



 Chapitre II : La quête identitaire : un voyage intérieur et extérieur 

25 

 

 

une âme d’enfant, la rencontre avec Saïd B. constitue un tournant décisif dans le 

parcours identitaire du narrateur. Dès leur premier échange, une atmosphère de 

confiance et d’intimité s’installe, malgré l’étrangeté apparente de la situation. Le décor 

est symbolique : « Sur la terrasse de son balcon, je remarque sur une petite table, une 

bouteille de vin déjà entamée, des olives vertes et deux verres ballon dont l’un presque 

vide et l’autre qui m’attendait sûrement » (p. 55). Cette image évoque une forme 

d’accueil chaleureux, presque rituel, qui prépare à un moment de vérité et 

d’introspection. 

Saïd B. ne se positionne pas comme un maître autoritaire, mais comme un miroir 

lucide et bienveillant. Par son humour, sa liberté de ton, et sa capacité à percevoir les 

failles de l’autre sans jugement, il devient un déclencheur de parole et de réflexion. Il 

déclare : « Nous sommes deux. Et quand deux ivrognes se retrouvent autour d’une 

bouteille, ils refont le monde à leur manière. […] Moi je t’offre mieux et bien plus 

intéressant » (p. 56). Saïd B. propose un espace de parole libre, libéré des conventions 

sociales, où le narrateur peut enfin se confronter à ses peurs, ses colères et ses 

contradictions. 

Au fil de leurs échanges, le narrateur découvre une autre manière d’appréhender 

la vie, marquée par l’acceptation de soi et la recherche d’authenticité. Saïd B. devient 

ainsi un guide spirituel inattendu, incarnant une forme de sagesse marginale et 

subversive. Il n’offre pas des solutions toutes faites, mais stimule chez l’autre la 

capacité de questionnement et de dépassement. 

Ainsi, à travers sa posture d’écoute, ses paroles décalées et sa manière d’habiter 

le monde, Saïd B. apparaît comme une figure de passage essentielle dans la quête 

identitaire du narrateur. Il ne transforme pas le héros par une action directe, mais par 

une présence transformatrice, qui lui permet de s’entendre lui-même autrement. En ce 

sens, Saïd B. incarne cette catégorie rare de rencontres décisives : celles qui, sans bruit, 

laissent une empreinte durable sur l’âme. 

Quant aux autres personnages, ils sont vus comme des catalyseurs du 

changement intérieur. Dans tout processus de quête identitaire, les individus que l’on 

croise sur notre chemin ne sont jamais de simples silhouettes passagères. Certains, par 

leur présence, leur discours ou leur différence, viennent bousculer nos certitudes, 

réveiller des émotions enfouies ou encore ouvrir des voies insoupçonnées vers la 



 Chapitre II : La quête identitaire : un voyage intérieur et extérieur 

26 

 

 

connaissance de soi. Ces personnages jouent un rôle de catalyseurs, au sens chimique 

du terme : ils provoquent une transformation intérieure sans nécessairement être eux- 

mêmes transformés. Dans Et si mon père avait une âme d’enfant, plusieurs figures 

secondaires remplissent cette fonction essentielle dans la trajectoire du protagoniste. 

Qu’il s’agisse de Nadjet, de Mlouka ou de Lalla Bedra, chacune agit, à sa manière, comme 

un révélateur des failles ou des potentialités enfouies chez Malek, l’amenant peu à peu 

à se confronter à ses blessures et à réévaluer sa relation au monde. 

Il y a d’abord Lalla Bedra, la figure de la sagesse ancestrale et le miroir de l'âme. 

Figure mystique, Lalla Bedra agit comme une passeuse d’éveil. Bien qu’aveugle, elle 

perçoit la souffrance invisible de Malek. Dès leur premier contact, elle lui déclare : « 

Rien qu'en écoutant ma voix elle a déjà senti, je cite >>> Mes énergies positives et ma 

peine << » (p. 85) 

Sa parole bienveillante lève un voile sur les zones d’ombre du héros et le pousse 

à une introspection plus sincère. Elle l’encourage à cheminer vers lui-même : « Ce 

n'était pas à elle de développer ces propos mais plutôt à moi de travailler sur moi- 

même, d'être attentif aux détails de la vie et de me poser les bonnes questions. » (p 85- 

86) 

Ensuite, il y a Mlouka figure de la transmission culturelle et émotionnelle. 

Gardienne d’une tradition féminine ancestrale, Mlouka introduit Malek à l’univers de 

la Hadra, espace thérapeutique et communautaire : « El hadra c'est aussi, un journal 

intime féminin à cœur ouvert, en groupe. C'est notre culture, nos traditions ancestrales 

et notre patrimoine, mon grand. » (p. 87) 

Cette immersion dans la mémoire collective des femmes algériennes permet à 

Malek de renouer avec une part refoulée de son identité, entre douleur et spiritualité. 

Puis, le chauffeur du taxi, figure de l’hospitalité et l’humilité silencieuses. Malgré 

son mutisme, le chauffeur agit comme un lien entre Malek et la sagesse soufie du Sud. 

Son accueil dépourvu de jugement rassure le narrateur et préfigure la rencontre 

essentielle avec le Cheikh : « Le chauffeur de taxi m'accueille avec un sourire 

sympathique et un comportement très familier. » (p. 95) 



 Chapitre II : La quête identitaire : un voyage intérieur et extérieur 

27 

 

 

Et enfin, Cheikh Dada, le guide spirituel et l'écho de l'innocence perdue. Le Cheikh 

symbolise la réconciliation possible avec soi-même. Il interpelle Malek avec douceur et 

fermeté : « Tu me sembles désorienté. Qu'est-ce qui te tracasse, weldi ? » (p. 97) 

Sa bienveillance déclenche un premier aveu : « Ma mère est morte et mon père je 

ne l'ai plus revu depuis mes vingt-quatre ans. » (p. 98) Cette confession, catalysée par 

la présence du Cheikh, constitue un pas décisif vers la libération intérieure. 

Ainsi, les figures secondaires rencontrées par Malek au fil de son voyage ne sont 

pas de simples accompagnateurs de route, mais des acteurs clés de sa transformation 

identitaire. Chacun d’eux, par sa singularité et sa manière d’entrer en relation avec le 

protagoniste, agit comme un révélateur de ses blessures et de ses potentialités 

enfouies. Lalla Bedra incarne la sagesse intuitive, Mlouka transmet la mémoire et le lien 

au sacré, le chauffeur du Sud manifeste une hospitalité silencieuse, et Cheikh Dada 

ouvre l’espace du pardon et de la vérité. Grâce à ces rencontres, Malek n’est plus 

seulement en errance, il devient capable d’accueillir la vulnérabilité, de se réconcilier 

avec son passé et de tendre vers une paix intérieure. Ces interactions humaines 

constituent ainsi des étapes nécessaires à la (re)construction de son être profond. 

À travers ce parcours initiatique qui mêle déplacements géographiques et 

bouleversements intérieurs, Et si mon père avait une âme d’enfant retrace la lente et 

douloureuse conquête de soi. Du chaos intime vécu à Alger jusqu’aux révélations 

spirituelles dans le Sud, chaque lieu traversé devient un miroir symbolique du 

désordre ou de la reconstruction identitaire. Le voyage ne se réduit donc pas à une 

errance physique, il est avant tout une traversée de l’âme, marquée par des rencontres 

décisives qui viennent éclairer, questionner ou apaiser le protagoniste. La figure de 

Saïd B. en tant que mentor, les femmes de la hadra, ou encore le cheikh Dada participent 

tous à l’éveil d’un nouveau regard sur soi, sur le passé et sur le monde. Ce chapitre 

montre que la quête identitaire n’est jamais linéaire ni solitaire : elle se tisse au fil des 

liens, des lieux et des épreuves. C’est dans cette dynamique du mouvement et de 

l’ouverture à l’autre que peut naître une conscience renouvelée de soi, prélude à une 

possible réconciliation intérieure. 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
CHAPITRE III : 

La reconstruction identitaire, entre héritage et 

réinvention 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

29 

 

 

La reconstruction identitaire est une notion complexe et multidimensionnelle qui 

se situe à l’intersection de plusieurs disciplines telles que la psychologie, la sociologie, 

la philosophie, mais aussi la littérature. Elle désigne un processus dynamique par 

lequel un individu, souvent après avoir traversé une crise, un traumatisme, ou une 

rupture existentielle, cherche à se redéfinir, à réorganiser son rapport à soi-même et 

au monde. Contrairement à une idée de retour à une essence perdue, il s’agit ici d’un 

mouvement vers une nouvelle configuration de l’être, façonnée par l’expérience, la 

mémoire et la projection d’un avenir possible. 

Dans toute trajectoire humaine marquée par les blessures du passé — qu’il 

s’agisse de deuils, de conflits familiaux, d’exils, ou de désillusions — la reconstruction 

identitaire apparaît comme une étape cruciale mais délicate. Elle suppose une relecture 

de soi, un travail de réconciliation entre ce que l’on a été et ce que l’on aspire à devenir. 

Loin d’être linéaire, ce processus engage l’individu dans un cheminement introspectif, 

souvent douloureux, où les repères anciens sont remis en question et où de nouveaux 

sens sont à construire. 

Cette reconfiguration du « je » implique également une redéfinition de 

l’appartenance : familiale, sociale, culturelle, voire spirituelle. Ainsi, l’identité 

reconstruite ne repose plus uniquement sur des héritages figés, mais s’élabore à 

travers une recomposition consciente des fragments du passé et une ouverture vers de 

nouvelles dimensions du vécu. Le sujet, en quête de cohérence intérieure, tente de 

rassembler les morceaux épars de son histoire personnelle pour élaborer une 

narration plus unifiée de lui-même. 

La littérature, en tant que miroir sensible des tensions humaines, donne à voir de 

manière particulièrement riche ce processus de reconstruction. Les récits de 

personnages en quête de sens, confrontés à des crises existentielles, mettent souvent 

en lumière les mécanismes intimes de cette recomposition de l’identité. L’écriture 

devient alors un outil de mémoire, un espace de catharsis, mais aussi un acte de 

résistance face à l’effacement ou à la fragmentation du soi. 

Ce processus ne peut être détaché de la question de la reconnaissance, telle 

qu’elle est analysée par des penseurs contemporains. Pour Axel Honneth, par exemple, 

« la reconnaissance est justement affaire de réalisation de soi dans le contexte de relations 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

30 

 

 

sociales » 1Il souligne que l’identité individuelle ne se construit jamais isolément, mais 

toujours dans un tissu de rapports sociaux marqués par la validation — ou le refus — 

de ce que l’on est. En contraste, Nancy Fraser insiste sur la dimension politique de la 

reconnaissance, affirmant que « la reconnaissance est d’abord affaire de justice plutôt 

que de réalisation de soi dans des rapports interpersonnels ou intergroupes ». 2Ce débat 

met en lumière la tension entre la quête intime d’authenticité et les cadres sociaux qui 

permettent (ou empêchent) l’expression de cette identité reconstruite. 

Dans le domaine littéraire, cette quête se traduit souvent par des récits où le sujet 

tente de recomposer un moi éclaté, tiraillé entre différentes appartenances culturelles 

ou symboliques. Ainsi, dans Les Identités meurtrières, Amin Maalouf écrit : « Je ne peux 

pas choisir entre mes appartenances. Je ne peux pas les hiérarchiser. Je suis cela et cela. »3 

Ce refus de réduire l’identité à une seule dimension montre bien que la reconstruction 

identitaire est aussi une réconciliation des fragments de soi, une résistance aux 

assignations simplificatrices. 

Dans le parcours d’un individu, la reconstruction identitaire s’impose souvent 

comme une réponse à un effondrement intérieur provoqué par la douleur, la perte ou 

les blessures du passé. L’être humain, dans sa fragilité existentielle, traverse des 

périodes où il se sent incapable d’affronter les épreuves de la vie. Ces moments de 

détresse peuvent conduire à une forme de rupture du soi, une perte de repères qui 

pousse l’individu à se replier sur lui-même, voire à sombrer dans une forme d’errance 

mentale et émotionnelle. 

Cette déconstruction identitaire ouvre cependant la voie à un possible 

renouveau. En littérature, la reconstruction de soi devient un thème central, 

permettant d’explorer comment les personnages, à travers leurs épreuves, renouent 

avec leur histoire personnelle, leur héritage culturel et spirituel pour se réinventer. Il 

ne s’agit pas seulement de réparer une identité brisée, mais aussi de la repenser, de la 

transformer, à la lumière de nouvelles expériences ou de rencontres transformatrices. 

 
 

 

1 Fraser, Nancy, 2003, « Social Justice in the Age of Identity Politics : Redistribution, Recognition, and 
Participation », dans Nancy Fraser et Axel Honneth (sous la dir. de), Redistribution or recognition ? A 
Political-Philosophical Exchange, Londres et New York, Verso, p. 7-109. 
2 Honneth, Axel, 2002, La lutte pour la reconnaissance, Paris, Cerf. 
3 https://fr.wikipedia.org/wiki/Les_Identit%C3%A9s_meurtri%C3%A8res 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

31 

 

 

Dans Et si mon père avait une âme d’enfant, Fateh Boumahdi illustre cette 

dynamique de manière poignante à travers son protagoniste, Malek. Après avoir 

traversé les blessures de l’enfance et un périple initiatique au cœur de l’Algérie 

intérieure, le personnage principal entame un cheminement intérieur vers la 

réconciliation. La perte de la mère, la fuite du père, les rencontres salvatrices et la 

découverte des espaces symboliques deviennent autant de déclencheurs d’un 

renouveau identitaire. 

Ce chapitre analysera les trois dimensions majeures de cette reconstruction : 

d’abord, le rôle du patrimoine culturel et spirituel (comme le soufisme) dans la 

régénération psychique du sujet ; ensuite, le passage de la rupture à la réconciliation, 

notamment à travers le pardon ; et enfin, l’émergence d’une nouvelle identité, fruit d’un 

équilibre entre héritage et réinvention de soi. 

1- Le rôle du patrimoine culturel et spirituel : 

Dans tout processus de reconstruction identitaire, le patrimoine culturel et 

spirituel joue un rôle fondamental. Il constitue à la fois une source d’enracinement et 

un levier de dépassement. En effet, lorsqu’un individu est confronté à une crise 

existentielle ou identitaire, il se tourne souvent vers les éléments stables et 

symboliques de son héritage — langue, religion, valeurs, récits fondateurs — pour 

retrouver un sens à son existence. 

Selon Paul Ricoeur, « l'identité narrative se construit dans la médiation entre la 

mémoire collective et le récit personnel4 ». Cela signifie que l’individu puise dans son 

héritage commun des repères symboliques qui l’aident à redonner une cohérence à son 

histoire personnelle. Le patrimoine culturel et spirituel devient alors une ressource de 

continuité, un socle sur lequel s'appuyer pour reconstruire un moi fragmenté. 

D’un point de vue anthropologique, Claude Lévi-Strauss considère que « les 

mythes, les rituels et les traditions fonctionnent comme des matrices symboliques à 

travers lesquelles les sociétés — et les individus qui en font partie — organisent leur vision 

du monde et d’eux-mêmes »5 Ce retour aux racines culturelles permet souvent de 

 
 
 

 

4 Paul Ricœur, Temps et récit, Éditions du Seuil, 1983. 
5 Claude Lévi-Strauss, La Pensée sauvage, Plon, 1962. 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

32 

 

 

réactiver un sentiment d’appartenance et d’ancrage, essentiel pour l’estime de soi et la 

résilience psychique. 

Dans Et si mon père avait une âme d’enfant, ce rôle du patrimoine est palpable à 

plusieurs niveaux : 

- L’attachement à la culture arabo-musulmane transparaît dans les souvenirs du 

protagoniste liés à la langue, aux expressions populaires, et aux rites quotidiens. 

Ces éléments constituent un socle invisible mais puissant qui l’accompagne 

dans sa quête d’identité. 

- Le rapport à la spiritualité joue également un rôle de soutien : la foi, qu’elle soit 

consciente ou héritée, agit comme une force d'apaisement face au désarroi 

intérieur. Le personnage semble parfois chercher refuge dans des valeurs 

spirituelles implicites, même sans exprimer une religiosité explicite. 

- Le lien aux figures tutélaires du passé, comme les grands-parents ou les récits 

traditionnels, devient un pont entre l'enfance blessée et l'âge adulte en 

reconstruction. En revisitant ces fragments de mémoire culturelle, le narrateur 

redonne du sens à son parcours. 

Le patrimoine culturel et spirituel n’est pas seulement un héritage figé du passé. 

Dans le cadre d’une reconstruction identitaire, il devient un outil dynamique 

permettant à l’individu de reconfigurer son rapport à lui-même, aux autres et au 

monde. Dans le roman de Boumahdi, cet ancrage symbolique agit comme une boussole 

silencieuse, guidant le protagoniste dans son voyage intérieur. 

Le roman Et si mon père avait une âme d’enfant donne une place essentielle au 

patrimoine spirituel, notamment à travers les références à la culture soufie algérienne, 

aux symboles religieux, et à une forme de transcendance individuelle. Ce patrimoine 

immatériel se révèle être une ressource fondamentale pour le protagoniste dans sa 

quête identitaire et son processus de reconstruction. 

La Zaouia, lieu emblématique du soufisme et de la transmission spirituelle, 

devient le théâtre d’une révélation existentielle : « C'est là que j'ai compris et sans le 

moindre doute qu'il a été pour moi un ange tombé du ciel et que sa mission avait pris fin 

au moment même où j'avais mis les pieds dans la Zaouia. » (p. 144). Ce passage souligne 

l’importance de ces espaces spirituels dans la quête de sens. Ils incarnent une 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

33 

 

 

continuité culturelle profondément enracinée dans l’histoire algérienne, qui permet au 

narrateur de se reconnecter à des repères symboliques forts. 

Par ailleurs, l’expérience esthétique vécue à Alger — ville décrite comme vibrante 

et vivante — s’accompagne d’une charge émotionnelle et mystique, illustrée par la 

musique de Chopin : « << Prélude in E Minor op 28 n° 4 >> de Chopin raisonnait dans le 

centre d'Alger, un orage se préparait et moi j'étais là, debout, frissonnant et émerveillé 

par cette scène. » (p. 144). Ce moment traduit une fusion entre le patrimoine culturel 

universel (la musique classique) et l’âme de la ville algérienne, offrant une forme de 

méditation urbaine au narrateur. 

La spiritualité devient également un refuge contre la douleur des blessures 

parentales. Dans une scène d’apaisement profond, le narrateur décrit une expérience 

quasi mystique : « Les yeux fermés, je ressens une légèreté indescriptible, un amour 

inconditionnel et tout est lumière blanche. Je me sens aspiré... » (p. 149). C’est dans cette 

ouverture à l’invisible, à l’infini, que le processus de pardon s’amorce. 

Enfin, la substitution de la figure paternelle par celle de Dieu illustre le passage 

d’un attachement terrestre défaillant vers une forme d’amour absolu : « Je n'ai pas eu 

réellement de père mais j'ai eu mieux, mille fois mieux. Un créateur protecteur, aimant et 

bienveillant. » (p. 149). Ce retournement spirituel incarne pleinement le rôle de la foi 

dans la reconstruction de soi, où Dieu devient le garant ultime de la stabilité affective 

et morale. 

À travers la quête spirituelle du protagoniste, notamment son passage par la 

Zaouia et sa connexion avec des figures symboliques comme le Cheikh ou le pianiste 

d’Alger, le roman fait émerger un patrimoine spirituel profondément ancré dans la 

culture algérienne. Cette spiritualité devient un refuge, une source de résilience, voire 

un substitut à l’absence paternelle. Le recours à la foi, au pardon et à l’harmonie 

cosmique permet au narrateur de reconstruire une identité apaisée, enracinée dans un 

héritage immatériel mais fondateur. 

Ainsi, Et si mon père avait une âme d’enfant propose une vision de l’identité 

profondément nourrie par un patrimoine spirituel riche, à la fois ancré dans la tradition 

soufie algérienne et ouvert à une forme de transcendance universelle. Cette dimension, 

bien plus qu’un simple décor religieux, constitue un pilier central dans le cheminement 

intérieur du narrateur. 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

34 

 

 

2- Le soufisme comme outil de transformation personnelle : 

Le soufisme, dimension mystique de l’islam, constitue bien plus qu’un simple 

courant spirituel : il est un véritable cheminement intérieur. Il vise à purifier l’âme, à 

transcender l’ego (nafs), et à atteindre l’union avec le divin. Cette quête s’apparente à 

un processus de reconstruction identitaire, où l’individu redéfinit son rapport à soi, aux 

autres et au monde. 

Comme le souligne Eva de Vitray-Meyerovitch, traductrice des œuvres de Rûmî : 

« Le soufisme est une voie de transformation intérieure qui exige la mort de l’ego et la 

renaissance de l’âme en Dieu »6 

Dans la pensée soufie, le nafs (l’âme passionnelle) est perçu comme le principal 

obstacle à la réalisation spirituelle. Par la pratique du dhikr (évocation divine), de la 

méditation et du silence, le disciple cherche à épurer son cœur. Ce processus permet 

une rupture avec l’ancien « moi » blessé pour tendre vers une nouvelle identité, 

pacifiée. Selon Al-Ghazali : « Celui qui se connaît vraiment, connaît son Seigneur »7 

Le soufisme insiste sur la transmission initiatique entre maître (cheikh) et 

disciple (mourîd), comme chemin de guidance et d’élévation. Le cheikh aide le disciple 

à identifier ses blessures spirituelles et à reconstruire son identité sur la base de la 

sagesse divine. 

Le fanâ (anéantissement de l’ego) et le baqâ (subsistance en Dieu) constituent les 

étapes ultimes du cheminement soufi. À travers elles, le croyant ne se définit plus par 

ses blessures ou son passé, mais par sa proximité avec le divin — ce qui représente une 

reconstruction identitaire radicale. 

Comme le souligne Henry Corbin, « le soufisme [...] est une anthropologie 

spirituelle, une voie de transmutation de l’être »8 (En Islam iranien, vol. 1, p. 18). Cette 

idée montre bien que le soufisme propose un véritable processus de métamorphose 

intérieure, où l’identité se reconstruit à partir d’une élévation de l’âme. 

Le soufisme offre donc une voie spirituelle qui permet à l’individu, souvent 

meurtri ou en rupture avec lui-même, de se reconstruire intérieurement. Cette 
 

 

6 Vitray-Meyerovitch, Eva de. Rûmî et le soufisme, Paris, Albin Michel, 1995. 
7 Al-Ghazâlî, Abû Hâmid. Ihyâ’ ‘Ulûm ad-Dîn [La Revivification des sciences de la religion] 
8 Corbin, Henry. En Islam iranien, vol. 1–4, Gallimard. 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

35 

 

 

transformation profonde passe par l’abandon de l’ego, la guidance spirituelle et la 

quête d’unité avec le divin — trois étapes essentielles vers une identité réinventée. 

Dans Et si mon père avait une âme d’enfant, le soufisme se présente comme une 

voie de transformation intérieure, permettant au narrateur de se réconcilier avec lui- 

même et de dépasser ses blessures profondes. Après un long cheminement empreint 

de douleur, il entame une forme de retour à soi à travers un « scénario 

autobiographique » où il affirme : « Je veux tout dire, ne rien laisser au hasard. » (p. 142). 

Cette démarche d’introspection, essentielle dans le soufisme, est catalysée par la figure 

spirituelle de Saïd B., décrit comme « un ange tombé du ciel » (p. 144), dont la mission 

semble être d’amener les âmes perdues vers la voie de la lumière. 

La Zaouia, espace sacré et hautement symbolique, devient alors le lieu de 

l’initiation et de la guérison : « sa mission avait pris fin au moment même où j’avais mis 

les pieds dans la Zaouia. » (p. 144). Le narrateur y vit une expérience quasi mystique, 

marquée par une perception sensorielle intense : « Les yeux fermés, je ressens une 

légèreté indescriptible, un amour inconditionnel et tout est lumière blanche. » (p. 149). 

Cette image évoque clairement le concept soufi de fanâ’, soit l’effacement de l’ego dans 

l’amour divin. 

Enfin, l’idée du pardon, valeur centrale du soufisme, achève ce processus de 

métamorphose intérieure : « Suis-je entrain de mourir ou est-ce seulement le pardon qui 

commence à faire son effet ? » (p. 150). Ce pardon n’est pas seulement un acte de paix, 

mais une ouverture vers le divin : « Pardonner c’est connaître Dieu. » (p. 149). Ainsi, le 

soufisme, loin d’être une simple toile de fond spirituelle, agit dans le roman comme un 

levier puissant de reconstruction identitaire et d’élévation personnelle. 

Dans Et si mon père avait une âme d’enfant, le soufisme se présente comme un 

chemin de connaissance intérieure et de réconciliation avec soi-même. Il ne s’agit pas 

d’un simple retour à la foi, mais d’une expérience spirituelle profonde qui transforme 

la douleur en sagesse, la perte en lumière. La rencontre du narrateur avec le Cheikh de 

la Zaouïa marque un tournant décisif : elle l’arrache à ses tourments intérieurs pour 

l’ancrer dans un univers de silence, de contemplation et d’écoute de l’âme. Le soufisme 

devient ainsi un outil thérapeutique, un espace sacré où le pardon devient possible, où 

l’identité meurtrie se régénère par le biais du dhikr, de la méditation et de la 

transmission spirituelle. 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

36 

 

 

En fin de compte, cette voie soufie offre au narrateur la possibilité d’un nouveau 

départ, fondé sur l’acceptation de soi et l’ouverture à une forme de transcendance. La 

transformation personnelle s’accomplit alors non dans le rejet du passé, mais dans sa 

sublimation à travers l’amour divin. 

3- Les éléments culturels algériens (musique, traditions, paysages) comme 

sources de résilience : 

Dans Et si mon père avait une âme d’enfant, la culture algérienne apparaît comme 

un ancrage symbolique, un refuge affectif et une source de réparation identitaire. Face 

aux traumatismes liés à l’histoire familiale ou au déracinement, les éléments culturels 

(musique chaâbi, paysages du Sud, coutumes traditionnelles) deviennent des piliers de 

résilience. 

La musique, par exemple, agit comme une mémoire émotionnelle collective. Le 

chaâbi, souvent évoqué dans les souvenirs familiaux du narrateur, devient une 

passerelle entre générations et un marqueur d’identité. Elle permet d’exprimer 

l’indicible, de transformer la douleur en mélodie, et de réconcilier l’individu avec son 

histoire. 

Les traditions, quant à elles, notamment les rites soufis ou les fêtes populaires, 

offrent un cadre structurant dans lequel l’individu peut se reconstruire. Ces pratiques 

ancestrales, pleines de sens et de symboles, permettent de réactiver un sentiment 

d’appartenance, essentiel à la reconstruction du moi. 

Enfin, les paysages algériens — particulièrement ceux du Sud — jouent un rôle 

profondément spirituel. Le désert, espace vide mais puissant, est souvent associé à 

l’introspection et à la purification intérieure. Comme l’écrit Assia Djebar : « Le désert 

n’efface pas l’identité, il la creuse. Il force l’être à se redéfinir dans l’infini. » 9 

Ainsi, à travers ces éléments, l’Algérie devient plus qu’un décor : elle est une 

source de résilience identitaire, une matrice où l’individu peut à la fois se perdre et se 

retrouver. 

Dans le processus de reconstruction identitaire du protagoniste, la culture 

algérienne joue un rôle fondamental en tant que source de réconfort, d’ancrage et de 
 

 

9 Djebar, Assia. L’Amour, la fantasia. Paris : Albin Michel, 1985. 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

37 

 

 

résilience. Ces éléments culturels — qu’il s’agisse de la musique traditionnelle, des 

pratiques communautaires ou des paysages naturels — offrent à l’individu un espace 

de reconnexion à soi et au monde. 

L’un des exemples les plus marquants est celui de la Hadra des Medahattes, 

décrite comme une pratique ancestrale féminine profondément enracinée dans le 

patrimoine local. Ce rituel musical et spirituel devient un lieu de catharsis collective : « 

La Hadra des Medahattes est une tradition ancrée dans notre culture… Le tout avec des 

résonances qui touchent les âmes réceptives. Et la transe est inévitable. » (p 86-87). 

Ici, la musique dépasse son rôle esthétique pour devenir un moyen thérapeutique de 

libération émotionnelle, surtout pour les femmes, souvent réduites au silence dans 

l’espace social. 

Par ailleurs, le Sud algérien, avec ses paysages vastes et apaisants, incarne un 

espace symbolique de renaissance. Face au désert, le narrateur éprouve une 

transformation intérieure profonde : « Face à cette vue imprenable et à cette vastitude 

inimaginable, j’ai soudainement l’impression qu’un rêve d’enfant se réalise… L’enfant en 

moi… était aux anges. » (p. 94). Cette rencontre avec la nature représente une forme de 

guérison silencieuse, une manière de se retrouver au sein d’un environnement qui, par 

sa pureté, lui rappelle l’essence même de la vie. 

Enfin, ces traditions populaires et ces paysages ne sont pas perçus comme des 

vestiges du passé, mais comme des sources vivantes de continuité et de force 

intérieure : « El hadra… C’est notre culture, nos traditions ancestrales et notre 

patrimoine, mon grand. » (p. 87). Le narrateur redécouvre à travers elles une mémoire 

collective qui l'aide à se reconstruire, à se reconnecter à son histoire et à retrouver une 

stabilité identitaire. 

Ainsi, la culture algérienne, dans sa richesse spirituelle et émotionnelle, s’impose 

comme un remède face au mal-être, et comme une ressource précieuse dans la quête 

d’une identité réparée. En somme, les éléments culturels algériens ne se réduisent pas 

à de simples manifestations folkloriques ; ils s’imposent comme des piliers de 

résilience dans le parcours identitaire du protagoniste. Qu’il s’agisse de la musique 

traditionnelle, des rituels spirituels ou des paysages du Sud, chacun de ces éléments 

contribue à apaiser les blessures intérieures et à raviver une mémoire collective 

porteuse de sens. En renouant avec ses racines culturelles, le personnage principal 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

38 

 

 

parvient à redonner forme à son être fragmenté et à reconstruire une identité plus 

sereine, enracinée dans une tradition vivante et porteuse d’espoir. 

4- De la rupture à la réconciliation : 

Le processus de reconstruction identitaire, tel que mis en scène dans Et si mon 

père avait une âme d’enfant, ne saurait se comprendre sans passer par l’étape cruciale 

de la rupture. Cette dernière se manifeste d’abord comme une cassure affective, une 

blessure originelle causée par l’absence émotionnelle et la défaillance du père. Cette 

absence, loin d’être uniquement physique, est surtout symbolique : elle engendre un 

vide identitaire, une fracture intime qui perturbe l’édification du soi. Le protagoniste, 

dès son plus jeune âge, est confronté à une relation paternelle bancale, marquée par le 

manque de reconnaissance, d’affection et de communication. 

Cette rupture ne reste cependant pas figée dans le temps. Elle devient au 

contraire le point de départ d’un cheminement intérieur vers la compréhension, 

l’acceptation et, peut-être, la guérison. Le texte de Fateh Boumahdi nous montre que 

cette transition de la douleur vers la réconciliation n’est possible qu’au prix d’un long 

travail d’introspection et d’un dialogue entre le passé et le présent. La mémoire devient 

ainsi un terrain conflictuel, mais aussi fertile, où se rejouent les souvenirs, se 

déconstruisent les rancœurs et s’esquisse la possibilité du pardon. 

Dans cette optique, la réconciliation ne signifie pas l’oubli ou la négation de la 

souffrance. Elle implique plutôt une relecture du lien filial sous un nouveau prisme, où 

l’adulte d’aujourd’hui tente de comprendre l’enfant blessé qu’il a été, tout en 

reconsidérant le père non plus comme un bourreau, mais comme un être lui aussi 

fragile, limité, voire démuni. Le pardon, dans cette dynamique, prend la forme d’un acte 

de libération personnelle, d’un geste intime qui permet de rompre avec le cycle de la 

douleur héritée. 

Ce chapitre s’attachera à analyser les différentes étapes de ce passage de la 

rupture à la réconciliation. Nous étudierons d’abord comment le pardon devient un 

outil de transformation intérieure et de relecture du passé. Ensuite, nous verrons 

comment cette réconciliation avec la figure paternelle permet l’émergence d’une 

nouvelle identité apaisée, capable de conjuguer héritage familial et autonomie 

psychique. 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

39 

 

 

4.1- Le pardon et la réinterprétation du lien avec le père : 

Le pardon est souvent perçu comme une libération intérieure, un processus 

complexe par lequel l’individu choisit de se délester du poids de la colère, du 

ressentiment ou de la douleur liée à une blessure affective. Dans une perspective 

identitaire, il ne s’agit pas d’un simple oubli, mais d’un acte profond de réappropriation 

de soi, permettant de dépasser le trauma sans pour autant l’effacer. Comme le souligne 

Paul Ricœur : « Le pardon n’efface pas le passé, il en change le sens. »10 

Ce processus prend une dimension particulièrement forte lorsqu’il concerne les 

blessures infligées par les figures parentales. Dans le cas du protagoniste du roman Et 

si mon père avait une âme d’enfant, le pardon devient une étape cruciale de sa 

reconstruction identitaire. Il ne s’agit pas simplement de tourner la page, mais bien de 

réinterpréter le passé, de redonner un sens nouveau à une relation marquée par 

l’absence et l’ambiguïté. À travers cette démarche, à la fois intime et spirituelle, le 

narrateur réévalue l’image de son père et redéfinit sa propre trajectoire, se libérant 

ainsi d’un fardeau intérieur et avançant vers une forme de réconciliation apaisée avec 

lui-même. 

Le chemin vers le pardon dans Et si mon père avait une âme d’enfant n’est ni 

linéaire ni paisible. Il s'agit d'un processus intérieur conflictuel, où le narrateur oscille 

entre colère et résignation, entre rejet de la figure paternelle et tentative de la 

comprendre autrement. Ce pardon, bien que difficile, ouvre la voie à une relecture du 

lien filial à la lumière de la vulnérabilité humaine et de la spiritualité. 

L’un des moments les plus éloquents de ce cheminement apparaît lorsque le 

narrateur, dans une introspection profonde, compare la relation entre les humains et 

leurs parents à celle des chiens avec leurs maîtres. Il constate avec amertume : « 

Contrairement à eux, nous les humains nous ne sommes pas dans ce cas de figure. On 

n'oublie jamais notre enfance. Nous sommes liés à nos parents, à nos souvenirs, à nos 

traumatismes. Volontairement ou involontairement. » (p.146) 

Cette reconnaissance du poids du passé familial ouvre une brèche émotionnelle 

qui prépare l’émergence du pardon. La douleur du narrateur provient autant de 

l’abandon que de l’absence d’une reconnaissance affective réelle. Pourtant, face à ce 

 

10 Ricœur, Paul. La mémoire, l’histoire, l’oubli. Paris, Seuil, 2000, p. 641. 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

40 

 

 

vide, il ne reste qu’un chemin possible : celui du pardon, comme le suggère ce passage 

où il médite sur le sens de la rédemption : « L’idée du pardon pénètre à son tour 

délicatement mon cœur et envahit mes pensées. [...] En fermant les yeux une phrase me 

vient à l’esprit : “Pardonner, c’est connaître Dieu.” » (p.149) 

Ici, le pardon prend une dimension spirituelle et métaphysique : ce n’est plus une 

excuse accordée à un père fautif, mais un acte d’élévation intérieure, une manière de 

se délier des chaînes du ressentiment. Ce pardon permet également une reconstruction 

symbolique du père, vu non plus comme un homme dur ou absent, mais comme une 

âme blessée, elle aussi victime de ses propres manques : « Et si mon père à moi n'était 

qu'une âme d'enfant meurtrie et démunie ? Et s’il n’avait que le côté matérialiste pour 

me prouver son amour ? » (p.148) 

La question rhétorique souligne une bascule : il ne s’agit plus d’accuser, mais de 

comprendre autrement. Cette réinterprétation du lien père-fils, bien qu’elle ne gomme 

pas la douleur, permet une forme de paix intérieure. L’image finale où le narrateur 

ressent une légèreté presque mystique témoigne de cette transfiguration intime : « Les 

yeux fermés, je ressens une légèreté indescriptible, un amour inconditionnel et tout est 

lumière blanche. Je me sens aspiré... » (p.149) 

Le pardon, tel que présenté dans le roman, ne relève pas du miracle ni d’un oubli 

facile. Il se présente comme un acte volontaire et intime de réappropriation du passé, 

où la figure paternelle, autrefois perçue comme oppressante ou absente, est réévaluée 

sous le prisme de la fragilité humaine. C’est en acceptant la complexité de ce lien, en 

l'interprétant à travers la souffrance et la spiritualité, que le narrateur parvient à se 

libérer et à franchir une étape décisive dans son processus de reconstruction 

identitaire. 

4.2- L’émergence d’une nouvelle identité intégrant passé et présent : 

Le parcours identitaire du protagoniste ne se limite pas à une rupture avec son 

passé douloureux ni à une simple quête de soi. Il s'agit d'un processus complexe de 

réappropriation de son histoire, de réconciliation avec les blessures parentales, et de 

construction d’un "moi" renouvelé. L’identité qui en résulte est le fruit d’un dialogue 

entre le passé assumé et le présent réinterprété. Cette nouvelle forme d’être-au-monde 

est marquée par la maturité, l’acceptation et la capacité à faire de la mémoire une force 

transformatrice. 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

41 

 

 

L’identité humaine ne se forge pas en dehors du temps ni en rupture totale avec 

le passé, mais bien au cœur d’un processus dynamique, marqué par les expériences, les 

blessures, les réconciliations et les choix. Dans Et si mon père avait une âme d’enfant, 

le protagoniste vit une évolution intérieure progressive, marquée d’abord par une 

errance identitaire, puis par une quête de sens spirituelle, et enfin par une forme 

d’apaisement. Cette évolution aboutit à la naissance d’une nouvelle identité, non pas 

construite sur le déni du passé, mais au contraire, sur son intégration consciente. 

La réinterprétation des événements vécus — notamment le lien avec le père et 

l’absence affective — devient un acte fondateur. Le personnage, en acceptant de relire 

son histoire autrement, transforme la souffrance en compréhension, et l’abandon en 

moteur d’élévation. Cette capacité à faire coexister les blessures du passé avec la paix 

du présent révèle une identité adulte, assumée et résiliente. 

À ce stade, il ne s’agit plus de réparer une identité brisée, mais de faire émerger 

un nouvel être en harmonie avec lui-même et son histoire. Cette dernière étape est 

aussi spirituelle que symbolique : elle consacre la réconciliation de l’homme avec son 

origine, sa foi, et son humanité. À travers le pardon, l’introspection et l’ancrage dans 

une mémoire reconstruite, l’individu accède à une liberté intérieure nouvelle et 

durable. 

Le processus identitaire, tel qu’il est vécu par le protagoniste du roman Et si mon 

père avait une âme d’enfant, ne se limite pas à une quête de soi, mais tend vers une 

recomposition plus large et profonde : celle d’une identité réconciliée avec ses failles, 

ses blessures et son histoire. À l’issue du cheminement intérieur et spirituel, marqué 

par le pardon, la confrontation avec la figure paternelle et la redécouverte du lien 

maternel, le narrateur semble amorcer une nouvelle manière d’habiter son existence. 

Cette transformation s’inscrit dans une dynamique où passé et présent cessent 

d’être en conflit pour s’intégrer dans une vision plus large de soi. Comme l’exprime 

Amin Maalouf, « Chaque individu devrait avoir le droit d’assumer toutes ses 

appartenances, sans devoir en sacrifier aucune »11. Il ne s’agit plus de fuir ses origines 

ou de renier ses douleurs, mais plutôt de leur donner un sens, une valeur constructive. 

 
 

 

11 Amin Maalouf, Les identités meurtrières, Grasset, 1998. 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

42 

 

 

Cette logique est proche de la pensée d’Albert Memmi, qui affirme que « se réconcilier 

avec soi-même, c’est reconnaître ses blessures, les nommer, puis leur donner un sens ».12 

Enfin, cette émergence d’une identité intégrée rejoint la perspective jungienne 

selon laquelle « devenir soi-même, c’est intégrer toutes les parties de son être, y compris 

celles que l’on a rejetées » 13(Carl Gustav Jung). Le narrateur semble désormais capable 

de tisser ensemble les fils de son passé et ceux de son présent pour se construire en 

tant qu’être entier, lucide et apaisé. 

La reconstruction identitaire du narrateur atteint son point d’aboutissement 

lorsqu’il cesse de considérer son passé comme un fardeau et commence à l’accueillir 

comme une composante essentielle de son être. Le long cheminement de souffrance, 

de rupture et de quête spirituelle débouche sur une forme de réconciliation intérieure, 

marquée par l’acceptation de soi. Dans les dernières pages du récit, une transformation 

subtile mais décisive s’opère : « Je n'ai pas eu réellement de père mais j'ai eu mieux, mille 

fois mieux. Un créateur protecteur, aimant et bienveillant. » (p.149). Ce passage 

témoigne de l’intégration d’une nouvelle vision de soi, où le manque est comblé par la 

spiritualité et l’amour inconditionnel. 

Le narrateur ne cherche plus à fuir l’ombre de son père ni à rejeter la douleur de 

son enfance. Au contraire, il choisit d’en faire une source de sens. Cette posture 

d’acceptation permet la réinterprétation des événements passés à la lumière d’une 

sagesse nouvelle. Comme il l’énonce lui-même : « Suis-je en train de mourir ou est-ce 

seulement le pardon qui commence à faire son effet ? » (p.150). Cette phrase, à la fois 

symbolique et métaphysique, indique que le pardon n’efface pas la mémoire, mais 

transforme la relation que le sujet entretient avec elle. 

Par ailleurs, cette intégration ne va pas sans une certaine ambivalence. Le 

narrateur reconnaît la blessure, mais ne la nie plus. Il exprime son refus de revoir son 

père dans l’au-delà, mais ce rejet coexiste avec un élan de pardon terrestre : « Je suis 

peut-être prêt à accorder un pardon sincère à mon père sur cette terre, mais je ne veux 

pas le voir dans l'au-delà. » (p.150). Cette ambivalence reflète un processus identitaire 

encore en mouvement, mais déjà libéré du ressentiment paralysant. 

 

 

12 Albert Memmi, La statue de sel, 1953 . 
13 Carl Gustav Jung, Psychologie et alchimie, 1944. 



 Chapitre III : La reconstruction identitaire, entre héritage et réinvention 

43 

 

 

Ainsi, l’identité nouvelle qui émerge n’est pas une identité idéale ou parfaitement 

réconciliée, mais une identité consciente de ses tensions, capable de vivre avec ses 

contradictions et de se projeter dans l’avenir avec lucidité. Le narrateur devient sujet 

de son histoire, et non plus victime de son passé. 

Le parcours du protagoniste dans Et si mon père avait une âme d’enfant illustre 

avec subtilité la lente élaboration d’une identité nouvelle, issue d’un dialogue intérieur 

entre les blessures du passé et les ressources du présent. Après un cheminement 

marqué par le manque affectif, les questionnements existentiels et la quête spirituelle, 

le narrateur parvient à transformer la mémoire douloureuse de son enfance en un socle 

pour une reconstruction apaisée de soi. Ce n’est pas dans l’oubli ou le déni que cette 

transformation s’opère, mais bien dans l’acceptation consciente des failles héritées, 

dans le pardon accordé sans effacement, et dans la réinterprétation des liens familiaux 

sous un prisme plus spirituel que matériel. 

L’émergence de cette nouvelle identité ne signifie pas une rupture totale avec le 

passé, mais une intégration lucide de ses dimensions sombres et lumineuses. Le 

narrateur ne renie plus son père, mais le replace dans un récit plus vaste, où la présence 

divine et la force intérieure prennent le relais de l’amour absent. L’expérience de la 

souffrance devient alors féconde : elle ne détruit plus, elle construit autrement. Cette 

posture marque l’entrée du sujet dans une maturité affective et symbolique, où il 

devient auteur de sa propre narration, capable de s’inscrire dans le monde avec plus 

de cohérence et de paix. 

Ainsi, ce dernier volet du processus identitaire montre que la réconciliation avec 

soi-même passe par une réconciliation avec son histoire. Le narrateur parvient à faire 

dialoguer ses multiples appartenances – culturelle, spirituelle, familiale – dans une 

identité ouverte, mouvante, mais profondément ancrée. Cette dynamique de 

reconstruction, portée par la mémoire, la foi et la parole intérieure, traduit l’essence 

même de la quête identitaire : non pas atteindre une identité figée, mais apprendre à 

habiter pleinement une identité en devenir. 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
CONCLUSION 



Conclusion 

45 

 

 

La quête identitaire demeure au cœur de nombreuses œuvres littéraires 

algériennes, notamment lorsqu’elle s’inscrit dans une tension entre mémoire 

individuelle, héritage familial et contexte socioculturel. Dans Et si mon père avait une 

âme d’enfant de Fateh Boumahdi, cette question se pose avec une intensité rare, 

portée par une écriture à la fois intime, poétique et douloureuse. Le roman met en 

scène un protagoniste tiraillé entre l’absence affective du père, la charge émotionnelle 

du passé, et la nécessité de se reconstruire pour exister pleinement. Ainsi, notre 

problématique s’est articulée autour de cette interrogation centrale : Comment ce 

roman met-il en scène une quête identitaire liée à la reconstruction personnelle du 

protagoniste face à ses blessures parentales et culturelles ? 

Tout au long de notre travail, nous avons tenté de démontrer que l’identité, telle 

qu’elle est représentée dans le récit, n’est ni fixe ni héritée passivement, mais qu’elle 

résulte d’un processus dynamique, complexe et souvent douloureux. Le premier 

chapitre a permis d’ancrer notre réflexion dans le contexte identitaire du personnage 

principal. Marqué par une enfance instable, un père distant et autoritaire, et une mère 

protectrice mais épuisée, le narrateur développe très tôt une perception fragmentée 

de lui-même. Cette phase de l’analyse a révélé que l’origine des blessures identitaires 

réside principalement dans le rapport conflictuel au père — vu comme une figure 

génitrice manquante — ainsi que dans les contraintes socioculturelles pesantes. 

L’environnement familial et la pression sociale deviennent des sources de fracture 

intérieure. 

Dans un deuxième temps, notre étude s’est tournée vers la dimension active de 

la quête : comment le protagoniste cherche-t-il à reconstruire son « moi » brisé ? Le 

voyage intérieur et extérieur devient un dispositif narratif central. Les lieux visités, de 

la ville d’Alger au sud mystique, en passant par la Tunisie et l’Espagne, traduisent 

symboliquement une recherche de repères et de sens. Le personnage tente de fuir 

l’étouffement des origines tout en se heurtant à la persistance de ses blessures. Cette 

errance géographique reflète une errance intérieure, un besoin de sortir de soi pour 

mieux se rencontrer. C’est également à travers des figures tutélaires comme Saïd B. 

ou le Cheikh Dada que se construit progressivement une conscience plus profonde de 

son identité spirituelle. 



Conclusion 

46 

 

 

Le troisième chapitre a mis en lumière l’un des moments les plus significatifs de 

cette quête : celui de la reconstruction. Le pardon accordé au père, la réinterprétation 

du lien familial à la lumière de la souffrance, et surtout l’ouverture à la spiritualité 

soufie permettent une transformation intérieure majeure. Le protagoniste découvre 

alors que son identité ne peut se bâtir sans inclure le passé, aussi douloureux soit-il. Il 

ne s’agit pas d’oublier ni d’excuser, mais de comprendre, de réintégrer et de 

transcender. L’acte d’écrire, tout comme les rituels spirituels, devient un acte 

thérapeutique de réconciliation avec soi-même. Le « je » qui s’exprime à la fin du 

roman est un « je » apaisé, lucide, capable de faire coexister la mémoire des blessures 

et l’aspiration à la paix. 

Ainsi, l’analyse approfondie du roman confirme l’hypothèse de départ : la quête 

identitaire du protagoniste est étroitement liée à sa reconstruction personnelle face à 

des blessures parentales et culturelles profondes. La voix narrative rend compte d’une 

douleur héritée, mais surtout d’un désir de renaissance. À travers la tension entre 

héritage et émancipation, entre mémoire et oubli, l’auteur nous livre un parcours de 

résilience qui fait écho à de nombreuses trajectoires humaines. 

Cette recherche pourrait s’ouvrir à d’autres perspectives, notamment par une 

étude comparative avec d’autres romans algériens contemporains traitant de la 

filiation blessée ou de la spiritualité comme refuge identitaire. Il serait également 

pertinent d’élargir la réflexion aux représentations de la paternité défaillante dans la 

littérature maghrébine, ainsi qu’à l’usage de la mémoire comme outil de survie 

narrative. Enfin, l’aspect autobiographique du texte appelle à une réflexion plus large 

sur le lien entre l’écriture de soi et la réparation des fractures identitaires. 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES 



Références bibliographiques 

48 

 

 

Œuvre du corpus : 

Boumahdi, Fateh, Et si mon pe`re avait une â me d’enfant, Dalimen, 2023. 

Œuvres littéraires : 

Albert Memmi, La statue de sel, 1953. 

Amin Maalouf, Les identités meurtrières, Grasset, 1998. 

CYRULNIK, Boris, Les vilains petits canards, Odile Jacob, 2004. 

Djebar, Assia. L’Amour, la fantasia. Paris : Albin Michel, 1985. 

DURAS, Marguerite, L’amant, Editions de Minuit, 1984. 

MAALOUF, Amine, Les identités meurtrières, Ed. Grasset, 1998. 
 

 
Ouvrages théoriques : 

Al-Ghazâlî, Abû Hâmid. Ihyâ’ ‘Ulûm ad-Dîn [La Revivification des sciences de la religion] 

Carl Gustav Jung, Psychologie et alchimie, 1944. 

Claude Lévi-Strauss, La Pensée sauvage, Plon, 1962. 

Corbin, Henry. En Islam iranien, vol. 1–4, Gallimard. 

DEVILLAIRS, Laurence, « Les 100 Citations De La Philosophie », 2017, PDF, p. 110. 

Disponible sur : http://www.passerelles- 

eje.info/glossaire/definition_23_identite.html, consulté le 12/06/2021. 

FREUD, Sigmund, Totem et tabou, Paris, Payot, 1913. 

GILLE, Pierre, La dimension cachée de l’œuvre, E' ditions de l'Universite´ de Lorraine, 

2024. 

Honneth, Axel, 2002, La lutte pour la reconnaissance, Paris, Cerf. 

LARONDE, Michel, Autour du roman beur : immigration et identité, Editions 

L'Harmattan, 1993. 

PAILLE' , Pierre & MUCCHIELLI, Alex, L'analyse qualitative en sciences humaines et 

sociales (p. 269-357). Armand Colin, 2021, URL : https://shs.cairn.info/l-analyse- 

qualitative-en-sciences-humaines--9782200624019-page-269?lang=fr. 



Références bibliographiques 

49 

 

 

Paul Ricœur, Temps et récit, Éditions du Seuil, 1983. 

Ricœur, Paul. La mémoire, l’histoire, l’oubli. Paris, Seuil, 2000, p. 641. 

TISSERON, Serge, La honte : psychanalyse d’un lien social, Paris, Dunod, 1992. 

Vitray-Meyerovitch, Eva de. Rûmî et le soufisme, Paris, Albin Michel, 1995. 

 
Articles scientifiques : 

Fraser, Nancy, 2003, « Social Justice in the Age of Identity Politics : Redistribution, 

Recognition, and Participation », dans Nancy Fraser et Axel Honneth (sous la dir. 

de), Redistribution or recognition ? A Political-Philosophical Exchange, Londres et New 

York, Verso, p. 7-109. 

 

 
Sites ressources : 

https://citations.ouest-france.fr/theme/rencontre/?o=top 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Les_Identit%C3%A9s_meurtri%C3%A8res 



 

 

Résumé : 

Ce me´moire explore la the´matique de la que t̂e  et de la reconstruction identitaire dans le 

roman Et si mon père avait une âme d’enfant de Fateh Boumahdi. À̀ travers le parcours 

initiatique du narrateur, l’e´tude met en lumie`re les tensions entre he´ritage familial, 

me´moire individuelle et aspirations personnelles. Le re´cit, impre´gne´ de symboles et de 

re´fe´rences culturelles alge´riennes, met en sce`ne une identite´ fragmente´e, en proie a` un 

passe´ traumatique et a` un pre´sent en mutation. L’analyse s’articule autour de trois axes : 

la de´construction de la figure paternelle, la que t̂e  de sens par la parole et l’e´criture, et la 

re´appropriation de soi dans un contexte postcolonial. Ce travail montre que l’identite´, loin 

d’e t̂re une essence fixe, se construit dans le mouvement, le doute et le dialogue avec 

l’Àutre. Àinsi, le roman de Boumahdi devient un espace de re´conciliation entre l’enfant que 

l’on fut et l’adulte que l’on devient. 

 
 :ملخص

موضوعات الغرابة وإعادة بناء الهوية في  الروايية وإ ا نياا واليدي لديي  رو  ن يأ مي  تي ل ف  الدراسةتستكشف هذه 

تسيي ا الدراسيية العييوء ع ييا التييوترات بيي   تييرار ااسييرة والييذانرة ال ردييية  فيياتب بومهييدي  ميي  لييبد رة يية بداييية الييراوي  

والتط عات الشخص ة  الوص ة   المشبعة بالرموز الجزائرية والمراجع الثقاف ة   تس ا العوء ع ا هوية مجزأة   ابت  ت بماض 

المعنيا مي  ليبد الكيبل والكتياو  مؤلم وةاضر متغ ر  يدور التح  أ ةود ثبثية محياورت ت ك يخ يخصي ة ااو   والبحي  عي 

المقدس   وإعادة تخص ص الذات ف  س اق ما بعد الاستعمار  يوضب هذا العمأ أا الهوية   بع دا ع  نونها جوهرا ثابتا   مبن ة 

 ع ا الحرنة والشخ والحوار مع الآلر  ف  باري   تصبب رواية بومهدي مسياةة ل مصيالحة بي   الط يأ اليذي ننيا ع  ي  والبيال 

 .الذي أصبحنا ع   

 

 

Abstract : 

This thesis explores the theme of identity quest and reconstruction in the novel Et si mon 

père avait une âme d’enfant by Fateh Boumahdi. Through the protagonist’s initiatory 

journey, the study highlights the tensions between family legacy, individual memory, and 

personal aspirations. The narrative, rich with symbols and Àlgerian cultural references, 

portrays a fragmented identity caught between a traumatic past and a shifting present. 

The analysis is structured around three main axes: the deconstruction of the paternal 

figure, the search for meaning through speech and writing, and the reclaiming of self in a 

postcolonial context. This work demonstrates that identity, far from being a fixed essence, 

is built through movement, doubt, and dialogue with the Other. Boumahdi’s novel thus 

becomes a space for reconciliation between the child one was and the adult one becomes. 


