
 الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

 جامعة محمد خيضر بسكرة

 

 

 كلية الآداب واللغات

 قسم الآداب واللغة العربية
 83أ حرقم: 

 

 

 

 

 

 مذكرة مقدمة لنيل شهادة الماستر في الآداب واللغة العربية

 تخصص: أدب عربي حديث ومعاصر
 عداد الطالب:  

 فتحية لميزي
 

 04/06/2025  يوم:

 

المناقشة:لجنة    

 

 عفاف مودع الرتبة 
جامعة محمد خيضر بسكرة امناقش

 

 2025/2024 : الس نة الجامعية

 

 سارة خروب الرتبة جامعة محمد خيضر بسكرة ارئيس

 بشير تاوريريت أ . د. 
جامعة محمد خيضر بسكرة مشرفا

 الموقف الأدونيسي من النص القرآني

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

﴾
َ
ون

ُ
حَافِظ

َ
 ل

ُ
ه

َ
ا ل

َّ
رَ وَإِن

ْ
ك

ِّ
ا الذ

َ
ن
ْ
ل زَّ

َ
حْنُ ن

َ
ا ن

َّ
 ﴿ إِن

[9] الحجر:   

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

. 



 أ 
 

 مقدمة 

النصف الثاني من في فكرية أخذت مساحتها  جغرافيةالقراءات الحداثية للنص القرآني 
على اختلاف  ،أعلامها لماضي، وزادت أعداد المصغين إليها المعتنقين ما انتهجه  القرن ا

 ،ستشراقية التوجهالإ، الغربية المشرب ؛والمناهج ،لتقائهم على ذات الآلياتارغم  ،تصنيفاتهم
عائقا  بوصفهمستثمرين في التراث العربي  الحداثية الهوى، مستهدفين النص بمعاولهم النقدية

لرسم حدود جديدة أكثر مرونة، قابلة للإزاحة مرة أخرى  ،وحدا استلزم زحزحته ،زاحتهإوجب 
 بتغير الزمان وتغير حاجاته ومتطلباته.

كسر قيده، ذلك نما لم نرفع الحصار عن العقل و منظور أدونيس هذا لن يتأتى من و  
يمكن أن نقترب من النص دون أن نتخذ من  يرى أنه لاإذ العقل الذي يجسد بوابة لكل فهم. 

 ،مل ماضوي، وانفلات من كل سلطةقوة وطريقا بكل انسلاخ من أي ح  العقل مقبضا بكل 
 ومرمم لأي قديم. ، من شأنها أن تحكم سلطة الرقيب على كل منقب لأي جديد

وفي حالة التجاوز تلك علينا ان ندرك جيدا أننا لا يمكن أن نتجاوز مجهولا، ولا أن 
اطن الوهن فيه، ونقف على نتخطى غامضا، مالم نزح اللثام عن كل ثابت، ونتحسس مو 

ومن رابط على تخومه، حينها فقط يمكن أن ندرك  ،ونقاط ضعفه ،حجيته التي ركن إليها
وتدخلنا باب  من شأنها أن تجعلنا نرى، ،أو بالأصح عصرنة ،الثبات ونحدث فيه خلخلة

 طية.نجاز والتقدم والحضارة، وتجعلنا على خط استواء من الحرية والديمقراباب الإ ؛الآخر

 ته،فلا يمكن أن نزيح التراث مالم نعد قراء ،القرآن الكريم مرجع التراث وحافظته ولأن
وإحراز تحضر  ة،قراءة من شأنها أن تجعلنا نساهم في الخروج من دائرة الانهزام والتبعي

 في أعوام خلت من إنجاز فكري وعلمي وثقافي.؛ يشابه أو يقارب ماكانت عليه

من  ،قراءة مرنة ومتحررة ،قراءة النص بإعادة يجب أن نعليهاالتي تلك الثقافة العربية 
كل تبعية فكرية وسلطوية، خصوصا سلطة القراءة التقليدية، والتي تشكل غطاء لكل سلطة 



 ب 
 

التي من  ،وجب علينا أن نعرف جيدا تلك القراءات التقليديةت ونيسأد وحتىنفهم توجه أخرى،
لينا تجاوزها بقراءات أخرى تخرج النص ع شأنها أن تشكل حصنا تراثيا منيعا كأول خطوة،

 من عباءة التقليد، وتدخله عباءة الحداثة.

، ناواستحسانا من طرف ،كان اقتراحا من الأستاذ المشرففلموضوع ل ناأما سبب اختيار 
ونحن نرى مآلات الموضوع في عصرنا، والتوجه المكثف والمطالبات بالذهاب إلى  اصةخ

على  ا تحجر  ب متاريس  كل ما من شأنه أن يقيد الفكر وينص  والتنازل عن  ،النص بكل حرية
كان لزاما أن نتتبع أصول الموضوع وتوجهات أصحابه، فالعقل، على حساب المقدس، 

فلا يمكن أن نقبل الوارد لأنه  ،فهما وتفسيرا ونقدا ؛وتفقد أفكارهم ،والتحقق من دوافعهم
ن نقف على الحجج بقبول ما هو ألينا ع. بحجة التجاوز ،ونرفض القديم لأنه تراث ،حديث

ورد ما هو واجب الرد، والتحصن بالأصالة والقيم والجذور، وأن نقترب من  ،أهل للقبول
 ،المقدس بكل حذر وبكل قداسة، وأن لا نتجاوز حدودا من شأنها أن تدخلنا دائرة التكفير

ين كانتقام لذاكرة مشبعة فنجلد بسياطنا الد ،لمجرد التمرد على ماض قد يكون قاسيا اجتماعيا
 بالألم.

ولا يمكن أن نقبل لأن الكل يقبل، ولا يمكن أن  ،ولا يمكن أن نرفض لأن الكل يرفض
ولا يمكن كذلك أن نطلق عنانه، فبين هذا وذاك يقف المسلم حكيما  ،نحجر على العقل

حججه، ل وبكام ،وبكل حضوره ،وبكل أصوله ،وبكل تدينه ،عاقلا متدبرا بكل أسلحته رصينا
الذي ، ومركب القديم ،لا نسلم رقابنا لفكرة الحداثة. فلا حداثة إلا على مطية الأصولأن و 

 قاعدة من شأنها أن تحمل أدوارا من التحضر. ،يشكل قاعدة لكل بناء

التي خص بها  ،ل عبقريتهاموتربع على عرش الرفض الشاعر المحدث أدونيس بك
حينا و  ممتفقا معه ،قله الثقافي، رادا على رفاق رفضهثم توجه إلى النص بكل ث ،الشعر أولا

 نائيا عنهم حينا آخر وأكثر جرأة في أحايين كثيرة.



 ج 
 

هل موقف أدونيس من النص القرآني إعادة قراءة حداثية أم ولنا أن نتسائل بعد ذلك: 
 ز؟؟ وكيف كانت أدوات أدونيس التي أتى بها النص مثقلا بالتجاو تجديد لمرجعية النص

نقتفي بها الثبات والتحول بين  مطية الوصفي التحليلي التاريخيمن المنهج  ناخذفات
فيه قراءات التقليديين،  نابعد مدخل أحصي ؛الموضوع على ثلاثة فصول وجعلنا، سابق ولاحق

عبر مبحثين كان  في كتابات النقاد والمفكرين العرب ،الفصل الأول للقراءات الحداثية ناجعل
كيف أن النص القرآني والذي  ا فيه الثاني بينو ، العرب والحداثيين المفكرينالأول لـ: موقف 

 سلام كثير من علماء الغرب وجدوا فيه إعجازا ونجاة.كان حجة للتجاوز كان أيضا حجة لإ

منهجا تجلى في مؤلفه الثابت والمتحول كان  ،ه لأدونيسناأما الفصل الثاني فخصص
الفصل و  والثاني لمفهوم الإسلام وأدلجته. ،السياسة والدينالمبحث الأول لمواقفه من الشعر و 

، كالكتابة آنيوشكلت موقفه من النص القر  ،الأخير كان تفصيلا لمفاهيم تبناها أدونيس
: من كتابة بشرية وعقل انفلت وسجل تاريخي جعل القرآنية وخصوصيات النص القرآني

 أدونيس.لنتفرغ في مبحث أخير لما أخذ على ، النص غير مكتمل

كتاب  لسيوطي وكمصدر أساسلعليها )طبقات المفسرين(  ناومن المصادر التي اعتمد
)النص القرآني وآفاق وكتابه ، هجميع أفكار لالذي شكل الهرم  لأدونيس، )الثابت والمتحول(

ومن المراجع: )القراءات الحداثية للنص  الكتابة( كمصدرين رئيسيين شكلا لبنة الموضوع.
  . وغيرهم.حمد عبد الفتاح عمارالقرآني( لم

ويسر لنا ما  ،وخير ما نختم به جهدنا أن الحمد لله الذي وفقنا إلى هذا وسدد خطانا
علم من  بشير تاوريريتالمشرف الدكتور للأستاذ بالشكر الوافر  ونتقدمصع ب وأ غلق أمامنا، 

 تأصلة ونصيحته الصادقة.إلي معرفته الم لجأنامتى لنا الذي كان عونا ، و أعلام النقد العربي
 



 
 

 

 المدخل
: مواقف متباينة لمناهج  ي

القراءات التقليدية للنص القرآن 

 المفسرين: 

 

ي .1  الطبر

 ابن كثب   .2

ي   .3  القرطبر

ي .4  الزمخسرر

 السيد قطب .5

 

 

 



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

7 
 

كرم الله أمة محمد صلى الله عليه وسلم أن أنزل عليهم كتابا، فصلت آياته تفصيلا 
كر را للذ   ك ر  قال تعالى: ) وجعله ميسَّ كْر  فَهَلْ م ن مُّدَّ رْنَا الْق رْآنَ ل لذ   فأقبل عليه  .(1)((71)وَلَقَدْ يَسَّ

انطلقت علماء الإسلام فهما وحفظا ونقلا وتفسيرا، للوقوف على مراد الله تعالى في آياته. و 
دراك ودراية، إوه من فهم وعلم و أدلالاته وبلوغ مآلاته، وفق ما ارت للوقوف علىتفاسيرهم 

 .وتفرَّقت التقت ،رتثَّ دا ومناهج أَ دَ اروا طرائق ع  اختف

 :المنهجتعريف   .7
:  صاحب المقاييس بقوله:رها فسَّ ، من الكلمة الثلاثية )نَهْجٌ( مشتقُّ  :لغة  النَهج 

لطريق ا :المنهاجو  .(2)الجمع مناهجوالمنهاج، و  هجحه، والمنْ الطريق، ونَهَجَ لي الأمرَ: أوضَ 
ا﴾ .والخطة المرسومة الواضح نْهَاج  رْعَة  وَم  نك مْ ش  (3)قال تعالى:﴿ ل ك ل   جَعَلْنَا م 

منهاج  ومنه: ،

  (4)ونحوهماالدراسة، ومنهاج التعليم، 

 ، إسلامية أو غير إسلامية،ينطبق على كل دراسة علمية منهجيةالمنهج اصطلاحا:
مناهج الحديث  و ،مناهج التفسيرو  مناهج التعليم العام،و تقول: مناهج الدراسات الإسلامية، 

  (5) .الفقه وغيرهاو 

ر عند تفسيره دة التي وضعها المفس   ة المحد  هو الخط  ): منهج المفسرمفهوم  .2
تقوم  . هذه الخط ةللقرآن الكريم والتي انعكست على تفسيره الذي كتبه، وصارت واضحة فيه

 (6)(.أسس، وتتجلى في أساليب وتطبيقاتو على قواعد 

                                                      

 .   71ر: الآية سورة القم -1
،مادة نهج 5،ج7111أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا: مقاييس اللغة، ت عبد السلام محمد هارون، دار الفكر،دط،-2

 167ص
 84سورة المائدة: الآية  -3
 .  151، ص 2008، 8مجمع اللغة العربية: المعجم الوسيط ، مكتبة الشروق الدولية، مصر، ط -4
 .  76، ص 2004، 1الخالدي:  تعريف الدارسين بمناهج المفسرين ، دار القلم ، دمشق ، طصلاح عبد الفتاح  -5
 .  71صلاح عبد الفتاح الخالدي: تعريف الدارسين بمناهج المفسرين، ص  -6



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

8 
 

ر لكشف عن أحوال القرآن الكريم من الطرائق الواضحة، المن ضبطة، التي يتَّبعها المفس  
حيث دلالتها على مراد الله تعالى، بواسطة قواعد معينة لموضوع معين أو علم من العلوم 

  ( 1)تكون السمة البارزة لعمله.

 مناهج المفسرين: .3
تأسيس ليمر انطلق من الف :طبعت كل مرحلة بطابع زمانها ة،ربعأفسير بمراحل الت   مرَّ 

 صولا إلى طور التجديد.و عبورا بالتفريع  ،التأصيلعلى 

 : طور التأسيس:أولا

حيث كان أول من فسر مرحلة تأسست على يد رسول الله صلى الله عليه وسلم، 
ر منه ما احتاج الصحابة إلى تفسيره، وما  ر القرآن كاملا، لكنه فس  القرآن، فرغم أنه لم يفس 

، وتبيين معانيه وألفاظه وطريقة تلاوته ،المصدر الأول لفهم الكتابفكان   .(2)سألوه عنه
 س الأول لعلم التفسير.المؤس   

 دقائق ه تفصيلا، ومعرفةأما فهم ،ن يفهم الصحابة القرآن في جملته)وكان طبيعيا أ
لا بد لهم من البحث والنظر  بل ،القرآن للغة تهممجرد معرفبفهذا غير ميسور  باطنه،

فكان منهجهم في تفسير  .(3)(شكل عليهم فهمهيى النبي صلى الله عليه وسلم فيما إل والرجوع
القرآن )منهجا واحدا، ذلك أنهم استقوا معارفهم من معين واحد، وكانوا يصدرون عن فهم واع 

        (4.)للغة القرآن، وعن توجيهات نبوية رشيدة وحدت منهجهم في التعامل مع القرآن العظيم(

                                                      

، 2020، 2ط منــاهج المفســرين دراســة فــي النظريــة والتطبيــق، دار حــدود، بيــروت، :ينظر:محمــد كــاظم حســين الفــتلاوي  -1
 .  28ص
 .  16صلاح عبد الفتاح الخالدي: تعريف الدارسين بمناهج المفسرين، ص  -2
 .  24، ص 7محمد حسين الذهبي:  التفسير والمفسرون، مكتبة وهبه، القاهرة، دط، دت، ج -3
: المفســرون مــن الصــحابة جمعـــا ودراســة وصــفية، مركــز تفســير الدراســـات  -4 عبــد الــرحمن بــن عــادل عبــدل العـــال المشــد 

 .  111، ص 7، ج2076، 7نية،  طالقرآ



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

9 
 

التفسير مدرسة  ،ثلاث:مدرسة التفسير بمكةعلى دارس في زمن الصحابة فكانت الم
سها الصحابة ونهل منها تابعوهم.  ،الكوفةالتفسير بمدرسة ، المدينةب ليأتي بعدهم أتباع أس 

رين، قام بعضهم بتدوين تفاسير جمعت فيها أقوال علماء الطبقة الثالثة من المفس    ؛التابعين
 .فسير مجاهد، تفسير ابن عباس، وتفسير حسن البصري وغيرهمتها . ومن أشهر السابقين

 تأسيسا متينا، على امتداد القرون الثلاثة الأولى،و نشأ التفسير نشأة علمية صحيحة 
سأل عنها، أو التي تدعو الحاجة إلى الآيات التي ي   صاحبهر فيه ، يفس  خلالها بالإيجاز تمي ز

 :للتفسير بارزان نرحلة ظهر اتجاهامتفسيرها. خلال هذه ال

التزام الوارد في تفسير الآية عن الرسول صلى الله وفيه ) :التفسير بالمأثور . أ
 ( 1) (ابعين، دون سوق أي زيادة على ذلك.عليه وسلم أو عن الصحابة أو الت  

)التفسير بالمأثور فهو ما كان تفسيرا للفظ من القرآن بلفظ آخر من السنة، أو كلام  
السنة  -القرآن   تخرج عن أربعة:تابعين...ومصادر التفسير بالمأثور لاالصحابة أو كلام ال

 (.كلام التابعين -كلام الصحابة  -
(2)

 

رضي الله  -نشأ في عصر مبكر من الإسلام، كان الصحابة  التفسير بالرأي: . ب
رون القرآن بالقرآن وبالسنة، فإن لم يجدوا فسروه باجتهادهم، وكذلك فعل  -عنهم يفس 

 من بعدهم.  التابعون 
ويطلق الرأي على الاعتقاد، وعلى الاجتهاد، وعلى القياس...والمراد بالرأي هنا 
)الاجتهاد(، وعليه فالتفسير بالرأي عبارة عن تفسير القرآن بالاجتهاد بعد معرفة المفسر لكلام 

بشعر العرب ومناحيهم في القول، ومعرفته لألفاظ العربية ووجوه دلالاتها، واستعانته في ذلك 

                                                      
، 2001محمد سعيد رمضان البوطي: من روائع القرآن تأملات علمية وأدبية في كتاب الله عز وجل ، دار الفرابـي، دط،  -1

 .  18ص 
 .  81ابراهيم  عبد الرحمن خليفة: دراسات في مناهج المفسرين ، جامعة الأزهر ، القاهرة ، دط، دت، ص  -2



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

10 
 

العرب، ووقوفه على أسباب النزول، ومعرفته بالناسخ والمنسوخ من آيات القرآن، وغير ذلك 
  (1)من الأدوات التي يحتاج إليها المفسر

ما ، فيخاص واستمر الحال إلى )حين ظهور الفرق الإسلامية وخاصة من له مذهب
كما بي، ردا على خصومهم، فكان ذلك يدفعهم إلى تلوين التفسير باللون المذه اتصل بالعقائد

مع العمل على ابطال آراء انبرى لهم خصومهم ففسروا القرآن بما يتفق مع عقائدهم. 
  (2)(.العصر العباسي فيونمى هذا  .الأولين

 ،غمض فهمه ماأن القرآن لم يفسر جميعه، وإنما  المرحلةالتفسير في هذه ما ميز 
 والصحابة. النبي صلى الله عليه وسلمصر وهذا الغموض كان يزداد كلما بعد الناس عن ع

لم يدون ، و (3)فكان التفسير يتزايد تبعا لتزايد الغموض إلى أن تم تفسير آيات القرآن جميعها
وخلالها  شيء من التفسير في هذا العصر، فكانت التفسيرات تروى منثورة لآيات متفرقة.

ل الأول من علماء الأمة وضعت أساسات التفسير فكان النص القرآني في عناية الرعي
 وعارفيها. 

 طور التأصيل: :ثانيا

واشتدت على نهج  ،فيه ترسيخ المنهج القائم على قواعد متينة، شربت من نهج النبوةو  
 .ه3الصحابة وتابعيهم، فكانت القاعدة الصلبة التي انطلق منها التفسير نهاية القرن 

ن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب )أبو جعفر، محمد بخلالها هو كان إمام المفسرين 
سنة ت طبرستان، آمل ل هالطبري، الإمام الجليل، صاحب التصانيف المشهورة، من أ 

هـ373
فجمع بين الاتجاهين السابقين  ،الذي خط بقلم أصيل مفسرا لكتاب الله متبعا ،(4)

                                                      

 .  741الذهبي: التفسير والمفسرون ، ص محمد حسين  -1
، 7محمود النقراشي السيد علي:  مناهج المفسرين من العصر الأول ألى العصر الحديث، مكتبة النهضة ، القصيم ، ط -2

 .  17، ص  7، ج7146
 .  11ينظر: محمد حسين الذهبي:  التفسير والمفسرون،  ص  -3
 .  781ن ، ص محمد حسين الذهبي:  التفسير والمفسرو  -4



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

11 
 

آية فكان  ضاف، فجاء منهجه متفردا جامعا لآي القرآن آيةوأضاف ما رآه حقا صالحا لأن ي  
ابن تيمية في مقدمة )أصول التفسير( من أجل عنه  ( قالن)جامع البيان عن تأويل آي القرآ

 (1)التفاسير المأثورة وأعظمها قدرا. إمام نصر مذهب السلف واحتج له ودافع عنه
 

الأثر، الاستنباط(  قام منهجه على ثلاث دعائم موضوعية:)اللغة،: منهجه في تفسيره
 لفريد ) المنهج الجامع في التفسير(:أصلت لمنهجه ا

تفسير القرآن باللغة: فيقدم معاني الكلمات والجمل القرآنية، ويذكر تحليلات وتوجيهات   .7
 .ويورد شواهد شعرية ويجري نقاشات بيانية ونحوية ،بيانية

سواء  أو الجملة أو الكلمة ،التفسير بالمأثور:حيث يورد الأقوال المأثورة في تفسير الآية .2
أقوالا  ه وسلم،أوليصلى الله ع انت تلك الأقوال المأثورة أحاديث مرفوعة للرسولك

أسانيدها العديدة المكررة، وجعل تفسيره بأو أتباع التابعين.  للصحابة، أو التابعين،
 .مستودعا لهذه الأقوال

 ماالآيات، ويستخرج منها بعض  كان يتدبرحيث تقديم استنباطاته واجتهاداته وتأويلاته،   .3
 (2) .توحي له به من معان ودلالات

 

 ويمكن اختصار منهج  الطبري في تفسيره فيما يلي:

 والتزم بذكر الروايات بأسانيدها، ولا يتعقبها بتصحيح ولا تضعيف. :جمع المأثور .7
إنكاره على من يفسر بمجرد الراي: ويخاصم بقوة ويشدد في ضرورة الرجوع إلى العلم  .2

  .ابعين والمنقول عنهم نقلا صحيحاالراجع إلى الصحابة والت

يعنى بذكر القراءات وينزلها على المعاني المختلفة، وكثيرا مايرد القراءات التي لا تعتمد  .3
   على الأئمة الذين يعتبرون حجة.

   .اهتمامه بالقراءات القرآنية والترجيح بينهاو  تقديره لإجماع الأمة .4
                                                      

، أبو عبد الله محمد الحمود النجدي: القول المختصر المبين في مناهج المفسرين، مكتبة دار الامام الذهبي للنشر ينظر -1
 .70 – 1، ص7872، 7والتوزيع، ط

 .  87-80، ص 7صلاح عبد الفتاح خالدي: تعريف الدارسين بمناهج المفسرين ، ج  -2



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

12 
 

  .يخية الواسعةيكثر من الاسرائيليات متأثرا ببحوثه التار  .5
الاستعمالات اللغوية بجانب النقول  اعتمداحتكامه الى المعروف من كلام العرب: نجده  .6

 .المأثورة وجعلها مرجعا موثوقا به عند تفسيره للعبارات المشكوك فيها

   .اهتمامه بالمذاهب النحوية .1

   .اهتمامه بالشواهد من الشعر القديم بشكل واسع .8

لواردة في الآية، وأقوال العلماء ومذاهبهم، ويرجح بالأدلة أحدهما يذكر الأحكام الفقهية ا .9
  ويرجحه بالأدلة العلمية 

معالجته للأحكام الفقهية: نجد في تفسيره آثارا للأحكام الفقهية يعالج فيها أقوال العلماء  .73
 ومذاهبهم، ويخلص من ذلك برأي يختاره لنفسه، ويرجح الأدلة العلمية القيمة. 

متصديا  ائل الكلام: في جدله الكلامي موافق لأهل السنة والجماعة.خوضه في مس .77
  (1).للمعتزلة في آرائهم الاعتقادية

 .بعلمه واستنارنهجه  طلبلمن  ةلتفسير، وكان منار اقواعد  على يديه استقرت

 التفريع والتنويع:طور  :ثالثا

كل مفسر  وذهب ،عالي التفري انتقل القرآن من التفسير الجامع كما أصل له الطبري  
 ية،تاريخية و فقهو  علوم عقلية. من يفسر وفق علمه الذي مهر فيه ومذهبه الذي غلب عليه

الطبري يفسر القرآن على أـساس )المنهج الجامع(،  . وبينما كانوأصحاب التصوف البدع
ثر ظهرت اتجاهاتف( 2)أصبح المفسرون اللاحقون يفسرونه على أساس المنهج )الغالب(،  ك 

 :ساس المنهج الغالب، أشهرهاأفسير المفرع على للت

التفسير الذي يعتمد على صحيح المنقول والآثار الواردة في الآية  :رالتفسير بالمأثو 
ايراد الأقوال المأثورة من مفسري هذا الاتجاه التفسيري تفاسير  غلب علىكان ي، دون اجتهاد

                                                      
 .754-757ير والمفسرون ، ص محمد حسين الذهبي:  التفس -1
 .82-87صلاح عبد الفتاح الخالدي:  تعريف الدارسين بمناهج المفسرين ، ص  -2



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

13 
 

ومن أشهر ( 1)بعدهم من أئمة المفسرين.أو من  ،أقوال الصحابة أو التابعين نبوية و أحاديث
من برزوا في هذا اللون التفسيري:)عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير 

صاحب )تفسير القرآن العظيم(، في ( ه114ت)الدمشقي الشافعي الإمام الحافظ المؤرخ، 
لأحاديث والآثار المسندة المرتبة الثانية بعد تفسير الطبري، يعتني بالرواية، فسر كتاب الله با

إلى أصحابها، شديد العناية بذكر الآيات المتشابهة للآية التي يريد تفسيرها)تفسير القرآن 
   (2)بالقرآن(، سلفي العقيدة، من تلامذة شيخ الاسلام ابن تيمية.

 منهجه في التفسير:

 يذكر الأحاديث والآثار بالأسانيد، ويهتم بتصحيح الروايات وتضعيفها.  .7
يذكر المناقشات الفقهية، وأقوال العلماء وأدلتهم عند تفسيره لآيات الأحكام، ولكن   .2

 دون إسراف ويحيل من يريد الاستزادة إلى كتب الفقه.
 يتعرض لذكر القراءات لكن باقتصاد.  .1
 نقده للإسرائيليات والتحذير منها عموما، مع نقده لها غالبا عند ذكر شيء منها.  .8
 عراب والنحو، وكذا حاله بالنسبة للشعر.قليلا ما يتعرض للإ  .5

(3)  
 البياني: التفسير . أ

نظرة أدبية فنية تتمثل الجمال في الأسلوب القرآني، )هذا البيان القرآني يجمع أمورا 
جملتها النظم الفريد العجيب، الحسن المخالف لأساليب العرب، والصور البيانية التي تؤلف 

  (4)لجزلة وأصح المعاني الحسنة(.على أبدع تأليف بين أفصح الألفاظ ا
 فيتم دراسة النص القرآني في مفرداته وذلك بدراسة:

 .استعمالات هذه المفردة لغويا 
                                                      

 .81صلاح عبد الفتاح الخالدي:  تعريف الدارسين بمناهج المفسرين ، ص -1
 .11أبو عبد الله محمد الحمود النجدي: القول المختصر المبين في مناهج المفسرين ، ص -2
 .  80، ص  نفسهالمرجع  -3
  722ص 2071، 1فهد بن عبد الرحمن بن سليمان الرومي:أصول التفسير ومناهجه،مكتبة الملك فهد، الرياض،ط -4



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

14 
 

 .دراسة استعمالاتها في القرآن الكريم في مواضع مختلفة ومدلولها في كل موضع 
ين في والبيانية، متوسع كان يغلب على مفسري هذا الاتجاه التحليلات اللغوية والبلاغية

 .(1)المباحث البيانيةهذه 
القاسم محمود بن عمر  يب)لأ .تفاسير المطبوعة( على رأس الالكشاف)تفسيرفكان 

التفسير والحديث والنحو واللغة والأدب،  الإمام الكبير في ،(ه 514تالمعتزلي) الزمخشري 
 (2).وصاحب التصانيف البديعة في شتى العلوم

 

ف عن جمال القرآن وسحر بلاغته لما برع فيه مؤلفه يمتاز بالكش  منهجه في تفسيره:
عرب والمعرفة والأشعار، لكنه يأتي بالحجج على مذاهب  المعتزلة، فيتعرض للمام بلغة اإ من

(3) .له في آي القرآن من طرق البلاغة
 

أخذ معاني الألفاظ يسر القرآن باللغة العربية، و ففبالمفهوم اللغوي للفظ القرآني:  الأخذ .7
  نية من لغة العرب، ولا يجوز مخالفة قواعد لغتهم في فهم القرآن وتفسيره ألفاظه.القرآ

 : يحرص على بيان جمال النظم القرآني النظم القرآني والتحليل البياني له جمالبيان  .2
 القائم على علمي المعاني والبيان، وتطبيق نظرية الجرجاني حول )النظم القرآني(. 

 .قرآنيةالكلمة الحيث يأتي بالشعر شاهدا على معنى  :الاستشهاد بالشعر العربي .1
التفسير بالمأثور: وإن ذكر آية أخرى أثناء تفسيره فمن أجل توضيح معنى  نالتقليل م .8

  لغوي أو بياني أو بلاغي، وليس من باب تفسير القرآن بالقرآن.

 يا فين على أصول مذهب المعتزلة: لكونه إماما من أئمتها، وكان مغالآالقر  تفسير .5
 (4) الغقيدة والكلام، مفاخرا ومجاهرا بذلك.

منزلة عالية بين كتب  ، ذوندر ما جاد به الزمان من التفاسيرأيعتبر كشافه من 
  التفسير البياني

                                                      

 .  81صلاح عبد الفتاح الخالدي:  تعريف الدارسين بمناهج المفسرين ، ص  ينظر: -1
 .108، ص7محمد حسين الذهبي:  التفسير والمفسرون ،ج -2
 .  76محمد الحمود النجدي: القول المختصر المبين في مناهج المفسرين ، صأبو عبد الله  -3
 .558 -586صلاح عبد الفتاح الخالدي:  تعريف الدارسين بمناهج المفسرين ، ص  -4



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

15 
 

 :التفسير الفقهي . ب
ألف علماؤهم تفاسير  (،يالحنبلي الشافع المالكي، )الحنفي، المذاهب الفقهية بظهور

طويلا أمام  ن و المفسر فوقف ن الكريم وفق المذهب المتبع. لاستخراج الأحكام من القرآ
كان كل مفسر ينتصر لترجيحات فالأحكام والتشريعات التي توحي بها.  ايستنبطو لالآيات، 

 .مذهبه الفقهي
 (الجامع لأحكام القرآنتفسير )ا هوالتفسير الفقهي تفسير اجتهاد بوجهة نظر فقهية، ومن

أحمد بن فرح الأنصاري الخزرجي الأندلسي القرطبي  أبو عبد الله محمد بن) للإمام
قال عنه الذهبي: إمام متقن متبحر في العلم، له  (1)،ه(617شعري العقيدة،)ت،الأالمالكي

(2).اطلاعه ووفور فضله ةتصانيف مفيدة تدل على إمامته وكثر 
  

 من أجل التفاسير وأعظمها، يعرض لأسباب النزول، والقراءاتتفسيره: منهجه في 
بين الغريب من ألفاظ القرآن، ويحتكم كثيرا للغة، ويكثر من الاستشهاد بأشعار يوالإعراب، و 

والقدرية، والروافض، والفلاسفة، وغلاة المتصوفة، ولم يسقط  العرب، ويرد على المعتزلة،
 ، وما يظهر في منهجه أنه:القرآنيالقصص 

 وماتعلق بها عن بعد،رب قعن تعلق منها بالآيات ا م ائل الخلافيفيض في ذكر مس .6
 كل قول.دلة أمع بيان 

منصف ولا يتعصب لمذهبه، بل يمشي مع الدليل حتى يصل إلى ما يرى أنه الصواب   .1
  (3)أيا كان قائله.

 .إيراد الأحاديث النبوية، ويسوقها بلا إسناد غالبا يكثر من .4
 .يتعرض لذكر القراءات باقتصاد .1

 .ن إلا مالابد منهيضرب عن كثير من قصص وأخبار المؤرخي  .70
                                                      

 .  28أبو عبد الله محمد الحمود النجدي: القول المختصر المبين في مناهج المفسرين ، ص -1
 .  281ص 7118، 2مكتبة وهبة ، القاهرة، ط ،7ي بن احمد الداوودي:  طبقات المفسرين، جالحافظ شمس الدين محمد بن عل -2

 .  114، ص2محمد حسين الذهبي: التفسير والمفسرون،ج -3



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

16 
 

ويكثر من  ،يتعرض للإعراب ويبين الغريب من ألفاظ القرآن ويحتكم كثيرا إلى اللغة .77
 الاستشهاد بأشعار العرب.

(1)  
من المنهج الذي أرسى قواعده الطبري القائم على المنهج الجامع على  قريباكان ف

  .تفاوت بينهم في تطبيق الأسس الثلاث )اللغة، الأثر، الاستنباط(

 جديدالتطور  فيالتفسير رابعا: 

حيث بقي المفسرون من القرن الرابع حتى القرن الرابع عشر يفرعون في تفاسيرهم، كل 
... وتمير التفسير في العصر الحديث جاءحتى ما مهر فيه، والعلم الذي غلب عليه، حسب 

التحسين والجدة الملتزم بالأسس المنهجية، القائم على الابداع و ..بالتجدي العصر الحديث
والاستفادة من العلوم والمعارف والثقافات المعاصرة، وتوسيع أبعاد معاني الآيات القرآنية، 

وفق هدي  المجتمع على الواقع الذي تعيش فيه الأمة، والعمل على حل مشكلات وتنزيلها
(2).حقائق القرآن

  

، طالبين علاج فاتجهت طائفة من المفسرين يعتنون بالآيات ويتوسعون في تفسيرها
فينظر المفسر إلى مجتمعه نظرة  بالتفسير الإجتماعي؛مشكلات مجتمعاتهم، وهو ما عرف 

الطبيب الفاحص يلتمس داءه، ويتعرف على عل ته، حتى إذا عرف نظر في القرآن يطلب 
الدواء والعلاج فإذا وجده توسع في شرحه وبيانه، وحث قومه على التزامه، فنشأ بهذا لون من 

ن التفاسير هو الإصلاح الإجتماعي. بين الآيات وبين ما هو سائد في مجتمعاتهم مما ألوا
  (3)هو مخالف لها.

والتي كانت صلبة ثابتة  ،الزاوية التقليدية خروجا من عباءةة يفشكلت نظرتهم التجديد 
، والذي كان معلما بارزا بين من المؤلفات التي سلكت هذا المسلكلأربعة عشر قرنا، و 

                                                      

 .  25أبو عبد الله محمد الحمود النجدي: القول المختصر المبين في مناهج المفسرين،  ص -1
 .85ين بمناهج المفسرين، ص صلاح عبد الفتاح الخالدي:  تعريف الدارس -2
 .  727فهد بن عبد الرحمن بن سليمان الرومي: أصول التفسير ومناهجه، ص  -3



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

17 
 

لسيد بن قطب بن إبراهيم بن حسين بن الشاذلي،  (تفسير في ظلال القرآن) :سير القرآنتفا
 م(.7165ه/7141المولود  بمصر )ت 

 لقد طور سيد قطب منهجه في نظرته إلى القرآن بحيث:منهجه في تفسيره: 

تعالجه وما  يبدأ التفسير بعرض موجز شامل للسورة وما تتعرض له من الموضوعات .7
، ثم يفصل ويفسر آية آية بأسلوب أدبي رصين، يحرص فيه على مداواة من القضايا

أمراض المجتمعات الإسلامية المعاصرة موجها لها نحو التمسك بالشريعة، وإقامة حكم 
 الله فيها، مبينا محاسن الدين ومعايب الجاهلية.

 يذكر الأحاديث والآثار في تفسير الآيات دون إسناد مع عزوها لمخرجيها. .2
 ض للمسائل الفقهية في الآيات يأسلوب سهل والبعد عن تفريعات الفقهاء.يتعر  .1
 يعرض عن ذكر القصص الإسرائيلي ولا يخوض في الأسماء التي أبهمها القرآن.  .8
يفسر الآيات بلغة عذبة ميسرة لا تعقيد فيها، ولا يذكر المباحث اللغوية والنحوية ولا  .5

  (1)الشواهد الشعرية.
ارئ في بحوث لغوية و كلامية أو فقهية، تدور حول النص حريص على إغراق الق .6

  القرآن، ويسجل ما يوحيه القرآن من خواطر روحية أو اجتماعية أو إنسانية.
تحذيره من الإسرائيليات وترك الاختلافات الفقهية، والإغراق في المسائل اللغوية،  .1

 (2)والكلامية والخلافات المذهبية.
عاليا، وأعلوا مكانته رغم اختلاف مناهجهم، فلم ينزعوا عنه مفسرون حملوا راية القرآن 

قداسة ولم يكيلوا له ت هما، فجاءت تفاسيرهم  بيانا لمقاصد المشر  ع، وأوعية حفظت الدين 
 وبلغت مقاصده، وتخاريجهم ضمن تفاسير برعوا فيها.

                                                      
 .  46- 48أبو عبد الله محمد الحمود النجدي ،القول المختصر المبين في مناهج المفسرين ، ص  -1
ه، 7146، 7،  ط2لاســــلامي، طهــــران ،المجلــــد محمــــد علــــي إيــــازي: المفســــرون حيــــاتهم ومنــــاهجهم ، وزارة الثقافــــة والارشــــاد ا  -2

 .447ص



 القراءات التقليدية للنص القرآني، مواقف متباينة لمناهج المفسرين                          المدخل:

18 
 

اسة وظل النص القرآني يحضى باهتمام العلماء وفي عناية المفسرين، وله من القد
والمنزلة الرفيعة والمكانة العليا، حتى العصر الحديث، أين ظهرت كوكبة من المجددين الذين 
ة، والقراءة الحداثية بابا نحو النص،  ر حجَّ رعة، ومواكبة الآخر المتحض   اتخذوا من التجديد ش 

ن لا من خلال آليات نقدية غربية اتخذوها منهجا، وجعلوا أنفسهم أئمة التجديد، جازمين بأ
 حداثة إلا بعصرنة النص القرآني.



 

 
 

 

:الأولالفصل   
ي كتابات النقاد والمفكرين 

ي ف 
القراءات الحداثية للنص القرآن 

 العرب والحداثيي   

 

  

ي  .1
ص القرآن 

ّ
 موقف المفكرين الحداثيي   من الن

 

ي القرآن الكريم   .2
افات الغربيي   بالإعجاز العلمي ف  اعبر

 ومواقفهم

 



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

20 
 

 

، تزيل من هاأداة من أدواتفكانت لحداثية بنشأة الحداثة ذاتها، ارتبطت نشأة القراءة ا
أن الحداثة تتضمن  . )نفهم من هذا خلالها ما يعترضها من معارضات تاريخية أو تراثية

جاوز جميع مظاهر التقليد، كونه تعوامل القطيعة والتحول والتغير داخل المجتمع، بل ت
المرتكزة على الماضي والمتجسدة في الحاضر،  يشمل مجموعة من القيم والرموز والتصورات

والدخول في  التي تقدس الماضي ،ولذلك فإن مهمة التقليد هي الحفاظ على الأوضاع القائمة
  (1).(والتغيرات الذهنية والسلوكية الطارئة في المجتمع ،مواجهة مع التحولات

 
راءات الحداثية ومع نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين انطلقت الق

للنصوص التراثية الإسلامية، ولمعت كوكبة من المثقفين العرب، المشبعين بالنتاج الفكري 
اإاستشراقي، ممن ملكوا آليات المناهج الغربية النقدية، ووجدوا النص القرآني خصيبا ليعملوا 

ع الحياة فيه أدواتهم، في محاولة لإعادة قراءة الإسلام كفكر وكنص ديني، بما يتوافق م
المعاصرة ومتطلباتها الراهنة، مما يحتم بحسب وجهة نظرهم إعادة القراءة للوصول إلى نص 

  جديد مطواع.
 ثيين من النص القرآني:اموقف المفكرين الحد .7

شكلت قراءة النص القرآني اهتماما محوريا في دراسات الحداثة العربية، باعتبار النص 
مى كمصدر للتشريع بكل تعظيم، فسعت الدراسات الحداثية مرتكز العقل العربي، تناوله القدا

على يد ثل ة ممن حملوا المشعل الحداثي، ورأوا أن لا حداثة دون إحداث قطيعة كاملة 
الأركان مع التراث، وباعتبار أن مصدر التراث هو القرآن وجب إحداث قطيعة معه، لا 

جديد، أو بعبارة أدق قراءة حر ة تنطلق من باعتباره وحيا ولكن باعتباره نصا قابلا للقراءة والت
قارئ حر، بعيد عن كل فكر جاهز وقديم، وبعيد عن النزعة المطلقة التعظيمية، وفتح الباب 

                                                      
 .  21، ص 2077، 7بوزبرة عبد السلام: طه عبد الرحمن ونقد الحداثة، جداول للنشر والتوزيع، لبنان ،ط -11



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

21 
 

على مصراعيه لروح جديدة تدفع بالعقل العربي إلى حيث الآخر، في حالة إثبات للمواكبة، 
أردنا تجديد القراءة، فلا يمكن  لواء حمله مفكرون عرب، نادوا بنزع صفة القداسة أولا إذا

قراءة جديدة بعين قديمة، ترى النص مقدسا؛ بل علينا إنزال النص من عليائه وطرحه أمام 
 أدوات النقد. 

ومن المفكرين العرب الذين نحو هذا المنحى نجد طه عبد الرحمن، محمد أركون، 
حسن حنفي، علي نصر حامد أبو زيد، الجابري، محمد شحرور، أدونيس، طيب تيزيني، 

حرب وغيرهم ممن حملوا لواء الحداثة وجعلوا من النص القرآني عنوانا لها، ، واندفعوا في 
تصورهم لتحقيق الحداثة، باحداث قطيعة معرفية مع الماضي ورفض التراث، ثم الوصول 

  .نقطة بالتبعية الثقافية للغرب إلى أبعد

راءة القرآن من جديد قراءة نقدية معلنا عن ثورته:)إن إعادة ق محمد أركون يقول  
متخصصة لا قراءة أيديولوجية تقليدية هي الخطوة الأولى التي لا بد منها من أجل فهم 
المناخ الفكري والنفسي للشخصية العربية الإسلامية، إن هذه القراءة مضطرة لأن تأخذ في 

ء من نيتشة، وانتهاء الاعتبار كل المسار الفلسفي والنقدي الذي قطعه الفكر الغربي ابتدا
في تأكيد واضح منه على تبنيه لهذه  ؛(1)بفرويد، ومرورا بطبيعة الحال بكارل ماركس(

المناهج واعتبار النص القرآني نص كباقي النصوص، وأنه العتبة الرئيسة لإحداث القطيعة. 
 مما أوجد قراءات  حداثية مختلفة:

تعد صالحة للعصر... تقوم على نبذ الاعتقاد  : تنفي العناصر السالبة التي لمقراءة انتقائية -
 بأن التراث مقدس.

، أو من العقيدة إلى الثورة طيب تيزيني، تنتقل من التراث إلى الثورة بتعبير قراءة تثويرية -
، وهذا يعني إقصاء التراث أدونيس، أو من الثابت إلى المتحول بتعبير حسن حنفيبتعبير 

                                                      
، 7محمـــد عبـــد الفتـــاح عمـــار، القـــراءات الحدثيـــة للـــنص القرآنـــي ، مركـــز ليفانـــت للدراســـات الثقافيـــة والنشـــر، مصـــر ، ط -1

 .271،ص2027



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

22 
 

لحاضر ونتاجه. لا وفق نتاج الماضي والذي هو زمن بالكلية، وقراءته وفق اعتبارات ا
 التراث.

تكشف عن تكوين العقل العربي، أو عن المستويات الخطابية السائدة في  قراءة تنويرية -
  (1) الفكر العربي، بحيث يتم معرفة بنية هذا العقل، ثم يتم تفكيكها.

أهل الإنغلاق كما أو  محمد شحرور،مما جعلهم لا يعتدون بتفسير الصحابة كما قال 
 (2) أو أهل القراءة الميتة، وأصحاب القراءة التي تؤسس لفكر الجمود .علي حربسماهم 

تحامل وتكالب على النص القرآني وعلى أهله وخاصته، فإن جزمنا بضرورة قراءة 
النص بعين محدثه تغلق باب التراث على أهله فأي نص سنقرأ، وما وصلنا من نص وتراث 

صدور الصحابة وتدرج بالرواية إلى أن وصل إلينا، وما كتب زمانهم، فكيف هو ما حملته 
نتهم الوعاء ونرضى بما فيه، كيف نقتل قراءة ونقبل المقروء، كيف نقتل الناقل ونحيي 
المنقول، كيف تكون قراءة القريبين من المصدر المستقبل باطلة، وقراءة المتأخرين المنقطعين 

السابق أم اللاحق، الأقرب إلى المصدر أم الأبعد. أيُّهم أثقب  صحيحة، أيهم أحق بالإتباع
 نظرا من شرب من هدي النبوة أم من سمع بها؟

وصحبه هو من أسس  محمد شحرورأضف إلى ذلك هذا الفكر الجامد كما يدعي 
لحضارة امتدت لقرون طويلة أخذت امبراطوريات عاتية، فكيف لفكر باطل أن يملك الأرض،  

د دولة، أقامت حضارة أنارت مشرق الأرض ومغربها، وكانت قبلة لمن أراد ويرسي قواع
الاستزادة من علوم عدمت في غيرها، كيف نقبل على آليات قادمة من عصور مظلمة 
ونسقط حرابا أقامت حضارة، وعلى هذا الأساس وإن قضينا برأيهم فسوف نقطع صلتنا 

 بآرائهم لاحقا باعتبارها ماضيا.

                                                      
محمـــد عبـــد اللطيـــف عبـــد العـــاطي: الموقـــف الحـــداثي مـــن الـــنص القرآنـــي، مجلـــة كليـــة الشـــريعة والدراســـات الاســـلامية،  -1

 .260، ص77، العدد 2027ماليزيا،
 .767-260ينظر: المرجع نفسه، ص -2



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

23 
 

مقاربة مقاربة أدبية،  الحدثية للنص القرآني على أربع مقاربات جلية: قامت القراءات
 فؤاد بوعليبحسب الاختلاف بين هذه القراءات . و مقاربة أيديولوجية، مقاربة معرفية، تأويلية

كيف نقرأ القرآن قراءة تساهم في النهوض _سؤال أساس واشكالية مطروحة: قائم على 
انقاذ  انطلقت من مبدأ أساس: قراءات هزيمة والانحطاط؟بالأمة من هذا الركود وواقع ال

من ه سلخعبر  أي جعل النص نصا أدبيا انسانيا عاديا؛ (1)(النص من سلطة المرجعيات
 .والتعاليصفات القدسية 

  :القراءة الأدبية .7
باعتبارها القراءة المثلى للنص القرآني قراءة أدبية بيانية، لكون النص قد نزل على قوم 

إجادة وصياغة وبيانا وفصاحة، فهم أهل العربية وخاصتها، فكان القرآن معجزة من  للغةأهل ا
نفس جنس ما برع فيه القوم متحديا لهم بيانيا، فالقرآن هو)كتاب العربية الأكبر وأثرها الأدبي 
الأعظم، فهو الكتاب الذي أخلد العربية، وحمى كيانها وخل د معها، فصار فخرها وزينة 

تلك صفة القرآن يعرفها العربي مهما يختلف به الدين أو يفترق به الهوى، مادام تراثها، و 
شاعرا بعربيته مدركا أن العروبة أصله في الناس، وجنسه بين الأجناس، وسواء بعد ذلك 
أكان العربي مسيحيا أو وثنيا، أم كان طبيعيا دهريا لا دينيا، أم كان المسلم المتحنف، فإنه 

دون أن يقوم ذلك على  ،ومكانته في اللغة ،هذا الكتاب في العربيةزلة سيعرف بعروبته من
فالعربية سليقة  ؛(2)شيء من الإيمان بصفة دينية للكتاب أو تصديق خاص بعقيدة فيه(

وملكة جبل عليها العربي بغض النظر عن الانتماء الديني بيان لا يغنيه تدين ولا يخفيه 
 ا اللغة في ذاتها كوعاء حافظ للكتاب المقدس.إلحاد. خاصية بيانية أدبية تزخر به

حين عرف النص جعل القرآن الكريم كغيره من النصوص الأدبية أو  حسن حنفي
)قد يكون القانونية أو حتى السجلات التاريخية، فالنص هو النص أيا كانت طبيعته، قائلا: 

                                                      

 . 2001/ /ماي 76فؤاد بوعلي: القراءة الحداثية للنص القرآني، جامعة محمد الأول ،وجدة،  -1
https://www.youtube.com/watch?v=mCVSDpurYLw 

 .  11، ص7116أمين الخولي: دراسات إسلامية ، دار الكتب المصرية، مصر،  -2



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

24 
 

نين، أو تاريخيا من أدبيا من الأعمال الأدبية، أو قانونيا من مجموعات الدساتير والقوا
فالكتاب المقدس أيضا لا  ؛ (1)الوثائق والسجلات والموسوعات أو دينيا من الكتب المقدسة(

يعلو على باقي النصوص، وليس له من امتياز بل هو قابل لتطبيق المناهج النقدية والآليات 
 الحداثية بكل أريحية.

ها الحداثيون الأسطورة أو وما تعلق بالقصص القرآني في جانبه الأدبي أو كما سما
الأسطرة يؤهل النص القرآني حسب رأيهم لأن يكون نصا أدبيا بقوة، فقام التوجه الحداثي 
على مبدأ الأسطرة وركز عليها واعتبر أن: )مصادر القصص القرآني في الغالب هي العقلية 

قدمين القائلة بأن العربية، فالقرآن لم يبعد عنها إلا القليل النادر، ومن هنا جاءت فكرت الأ
(2)القرآن ليس إلا أساطير الأولين(

، تلميح إلى أنها لا تقبل بمقاييس حاضرنا ولا تتجاوز  
 .النصية الأدبية

فيعطي إجابات واضحة لتساؤل طرحه بكل دقة وبكل هدف، يتساءل  علي حربأما 
انتفى منه جانبه عن التأكيد الحداثي على فكرة الأسطورية قائلا:)ماذا يبقى من الدين إذا 

القدسي وبعده الغيبي او محتواه الأسطوري؟ مجيبا: لا شيء هاما؛ لأن الأسطورة هي القوة 
المحركة للمشروع الديني وللدعوات التي تتم باسم الدين، بل الأسطورة تقف وراء المشاريع 

؛ (3)رية(القديم منها والحديث، الرجعي والتقدمي واصفا النص الدين بأنه: نص ذو بنية أسطو 
ومنه فالأسطورة ما هي إلا أداة تم توظيفها باسم الدين واستثمارها بقدر الحاجة إليها، وهو 

  خلط  لا أساس له.

)لتحديد أنواع الخلط محمد أركون  هذا ما يجعل القيام بنقد تاريخي ضرورة بحسب
القياس إلى والحذف والإضافة والمغالطات التاريخية، التي أحدثتها الروايات القرآنية، ب

                                                      

 .  521حسن حنفي: دراسات فلسفية، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة،دط ،دت، ص  -1
 .  261، ص7157، 7مصرية، مصر،طمحمد أحمد خلف الله: الفن القصصي في القلرآن الكريم ، مكتبة النهضة ال -2
 .277، ص 2005، 8علي حرب: نقد النص،  المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط -3



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

25 
 

معطيات التاريخ الواقعي. كما تستلزم القيام بتحليل بنيوي، لتبيين كيف أن القرآن ينجز أو 
 ( .يبلور بنفس طريقة الفكر الأسطوري الذي يشتغل على أساطير قديمة

(1)
 

  القراءة الأيديولوجية: .2
هجها واكبت النص على تدرج الز مان، فكانت على خط متواز مع التفاسير وانت قراءة

على المفسر ، و أمام إلزامية تغيير الصورة الموروثةبعضهم، وفيها يتخذ النص مهمة ميدانية، 
قرنا،  78الراهنة لا على ما كانت عليه من أن يؤول النص القرآني حسب حاجات الأمة 

فتكون القراءة لهدف الإجابة على جملة من الأسئلة المستمدة من الواقع المعاش والواقع 
من خلالها يشكل القارئ صورته عن الدين وعن الله، صورة ينحتها نحتا وفق  المأمول،

آماله، وطموحاته وما يناسب  توجهه، مع الاضفاء عليها صفة التقديس والإطلاق والت عالي، 
نصر حامد أبو فالمشكلة الأساسية بحسب مما ألزم إعادة ترتيب العلاقة بين التراث والدين. 

جدد التراث بقدر ما تكمن في إعادة تفسير التراث طبقا لحاجات لا تكمن في كيف ن)زيد
(2).(العصر

  

حين قال:)التراث هو نقطة البداية كمسؤولية ثقافية  حسن حنفيوهو ما أكد عليه 
التراث هو الوسيلة  ...وقومية، والتجديد هو إعادة تفسير التراث طبقا لحاجات العصر

)المساهمة في تطوير الواقع، وحل :اية من التجديد قائلاثم يبين الغ ،(3)والتجديد هو الغاية(

 ،(4)مشكلاته، والقضاء على أسباب معوقاته، وفتح مغاليقه التي تمنع أي محاولة تطويره(
متسائلا:) فنحن في كل محاولة للنهضة نكبو ما السبب؟ مبررا أسبابه)إن هذا التحدي 

                                                      
،  2ط ينظر:محمد اركون:  الفكر الاسـلامي قـراءة علميـة، ترجمـة هاشـم صـالح ،المركـز الثقـافي العربـي، الـدار البيضـاء، -1

 .  201ص
، المركــز الجــامعي  8بــو زيــد وهيرمينوطيقــا الــنص الــديني،  مجلــة روافــد،  المجلــد ســرير احمــد بــن موســى: نصــر حامــد أ -2

 28،ص 2020بلحاج بوشعيب عين تيموشنت الجزائر 
 . 77، ص7147، 7حسن حنفي: التراث والتجديد، دار التنوير للطباعة والنشر، لبنان،ط -3
 .77، ص المرجع نفسه -4



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

26 
 

ولا بد من معرفة أسباب كبواتنا المتلاحقة المتنامي إلى جوارنا يدفعنا للإسراع  في النهضة 
محددا هدفه بجعل الاسلام حركة ثورية نعيد تشكيل العقيدة، عقيدة في اتجاه  ؛(1)تاريخيا(

التغيير الاجتماعي والسياسي، والمطالبة بالحقوق وتوحيد الأمة، وتحقيق العدالة الاجتماعية 
لاما ينفع الناس، بدل الخنوع ،والقضاء على الاستبداد والقهر، لهذا فهو يريد إس

في حديثه اعتراف ضمني بأن أسباب هذه المعوقات والمغاليق هو التراث في ؛ ف(2)والاستكانة
فليس للنص  .باعتباره المصدر الأول للتراث ،وبطريقة غير مباشرة النص القرآني ،حد ذاته

يس قيمة في ذاته إلا )التراث لويقول مرة أخرى أن:  ،قيمة إلا بقدر ما يساهم في العصرنة
 .(3)ره(يبقدر ما يعطي من نظرية علمية في تفسير الواقع والعمل على تطو 

حين اعتبر ان  كل   ،فارق مطلقا ما قال به سيد قطبيما ذهبت إليه هذه القراءة لا 
بالتالي يجب تكييف النص وفق  ،جد علاجا له في النص القرآنينداء مجتمعي يمكن أن 

والسير به إلى بر الأمان. بالتالي هذه المقاربة لم تفارق القديم   ،لعلاجه احتياجات المجتمع
 ولم تأتي بالجديد.

 القراءة التأويلية الهيرمينوطيقية:   .3
 ،ص، ومنطق إزالة الغموض: علم يبين لنا منهج الفهم الصحيح للن  الهيرمينوطيقا

  (4).ولذلك فان مهمة التأويلية تبدأ عندما تتعثر عملية الفهم

، ليشير إلى بدأ استخدامه في دوائر الدراسات اللاهوتية ،)والهيرمينوطيقا مصطلح قديم
ليشمل لاحقا مجموعة القواعد والمعايير التي يجب أن يتبعها المفسر لفهم النص الديني... 

  (1)(.كافة العلوم الانسانية

                                                      

 .   717، ص 2000داثة، افريقيا الشرق ، لبنان ،دط،ابراهيم اعراب: الاسلام السياسي والح -1
 .  712ينظر: المرجع نفسه، ص  -2
 .77حسن حنفي: التراث والتجديد، ص -3
 .  756محمد عبد الفتاح عمار: القراءات الحدثية للنص القرآني، ص -4



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

27 
 

نطلاقا من نص إ؛ للوصول إلى مفهوم جديد ،صيةشارات الن  مفهوم يشير الى تفسير الإ
وقارئه ومرجعية تعينه وتوجهه،وأن نتجه إلى النص بكل هموم واقعنا بحثا عن انفراج لها وألا 

يقول:)إننا في  أبو زيدبحسب تعبير نتبنى واقعا لا تربطنا به صلة بحجة أنه أكثر تحضر، 
ومنا حالة حوار جدلي، ويجب أن لا نكتفي بالاستيراد والتبني بل علينا أن ننطلق من هم

الراهنة في التعامل مع واقعنا الثقافي بجانبه التاريخي والمعاصر، من هنا يكتسب حوارنا مع 
الفكر الغربي أصالته وديناميته... هذا الوعي يخلصنا من الانكفاء على الذات والتقوقع داخل 

لتمجيد ؛ فهو حين يقول تراثا مجيد فلا يعني با(2)أسوار تراثنا المجيد وتقاليدنا الموروثة(
تعظيما بقدر ما ينوي الوضع منه بعد الرفع، وحين يصف العادات بالموروثة فتلميح واضح 
لشكلها المتعارف عليه، والذي وجب الانفكاك منه لأنه من وضع الجماعة، الواجب الإنعتاق 

 منها فكرا ورأيا، وكون القراءة أول خطوات الانفكاك.

ساس لأهو ما يشكل )ا -الحوار الجدلي -ليختم قوله في شكل تأكيد على أن هذا  
يخلصنا من ) من شأنه أن ا الاختيار الواعيوهذ (3)،ومن ثم لأي وعي( ي معرفةالفلسفي لأ

إلى حوار جدلي لا يقبل بالمسلمات لأنها تراث ولا يقبل بالوافد  داعيا ؛(4)الفوضى الفكرية(
مار الوعي ويختار بناء على لأنه غربي متقدم، بل على العربي كمفكر أن يفكر، ويدخل مض

هموم ترهق كاهل العربي، وتجعله بعيدا عن الآخر، في مرتبة ثانية والتي لن يصل إلى 
 مرتبة الآخر إلا إذا رفض التراث، باعتباره تراثا، وتبناه مرة أخرى باعتباره نصا قابلا للتأويل.

على معنى أوسع والتي يصبها ديلثي عند  الهيرمينوطيقايستشهد نصر حامد بمفهوم و 
من مجرد النص: )إنها تدل على فهم التجربة بشكل كامل، طالما أنه يتشكل من خلال 

                                                                                                                                                                      

 .  71، ص7118، 2ريا،طنصر حامدأبو زيد: اشكاليات القراءة واليات التاويل ، مركز الانماء الحضاري، سو  -1
 .  78، صالمرجع نفسه -2
 .  78نصر حامدأبو زيد: اشكاليات القراءة واليات التاويل ، ص -3
 .  78المرجع نفسه، ص -4



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

28 
 

البديهي المحدد بل هي فهم من تعني مجرد عملية الفهم ؛ فلم تعد (1)وسيط مشترك هو اللغة(
ص نتاج محاولة الفهم لهذا النص، انطلاقا من الواقع وعودا إليه، محاولة الحياة مرة أخرى بن

)إن هناك بين المتقلي والنص الأدبي شيئا  :نصر حامد أبو زيدأكثر حياتية، كما يقول 
؛ وكأنه يتهم النص بالموات إذا لم نرفضه لنقبله بمحض إرادتنا، (2)تركا هو تجربة الحياة(شم

، ويقبله هو ذاته لكونه خيارا معاشا، وبفهم حر.  يرفض النص لكونه وراثة وتلق  

وجرأة في الاشتغال بقضايا  ،وكان أكثر وضوحا حامد أبو زيد نصرقراءة قادها 
نحو  باب دلالي يمكن الولوج من خلاله، و الوجه الآخر للنص، باعتبار التأويل التأويل

 وقلاعه المحصنة. بدل باب التراث دلالات لا تنتهي،

، هالذي ينجز فيه مهمت ،بقدر ما لكل قارئ نصه أبو زيدلدى فليس هناك معنى ثابت  
فيغدو النص القرآني ظاهرة ثقافية يمكن إخضاعها للتفكيك النصي والتأويل؛ في عملية انفراد 

باعتباره المدخل في استبعاد للتأليه وإنزال النص تحت مجهر التفكيك؛  بالنص واستنطاقه.
 . تحقيق وعي علمي يتجاوز التوجيه الايديولوجيلالكفيل 

أبعاد دلالية أعمق في النص تحتاج إلى حركة) ومنه فمهمة التأويل هي الوصول إلى:)
 (3).الذهن( او )العقل( إزاء النص إنها أبعاد تحتاج حركة )التأويل(

شكاليات القراءة تتعدى اكتشاف الدلالات في سياقها التاريخي الثقافي الفكري إلى )إأنو 
فراغ، بل هي محاولة الوصول إلى المغزى المعاصر للنص التراثي...فكل قراءة لا تبدأ من 

؛ (4)(اقراءة تبدأ من طرح أسئلة تبحث عن إجابات...وطبيعة الأسئلة تحدد للقراءات آلياته
دعوة للبحث فيما وراء الخطاب الديني، وخروج عن القراءات التقليدية، وأنه لا يمكن الخروج 

                                                      
 .  21نصر حامدأبو زيد: اشكاليات القراءة واليات التاويل،  ص -1
 .  21المرجع نفسه، ص -2
 .  265ص ،2021ي، ،المملكة المتحدة،دط،مفهوم النص، مؤسسة هنداو  :نصر حامد أبو زيد -3
 .28-25نصر حامد أبو زيد وهيرمينوطيقا النص الديني، ص  :سرير احمد بن موسى -4



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

29 
 

مد.)إن عنها ما لم نتكئ على اللفظ وخطة التأويل، تمهيدا بخلط السم بالعسل فيقول نصر حا
يغريك بهذه الإقرار ليخرج  (1)التفسير الصحيح هو التفسير الذي يعتمد على سلطة القدماء(،

عنه مباشرة إلى )أن خلاف القدماء في التفسير يحتاج إلى نوع من التأويل حتى يصح 
إلى سلطة قادمة بكل  ة أولىتحرير النص من سلط؛ (2)الاستناد إلى سلطتهم في فهم النص(

 وتغييب لمقاصد وإنتاج أخرى، قائمة على فكر القارئ الذي طغى على النص،تأويلية، 
 وقراءته التي لن تؤتي أكلها ما لم نحدث قطيعة مع التراث. 

وهذا ليس إلا استنساخ سلطة من سلطة، فإما أن نرفض السلطة والتسلط، بالتالي 
النص جملة ونستغني  نشمل برفضنا جميع السلطات؛ السلطة الاولى والثانية، وعندها نطرح

عنه، وعن قراءته، وهنا نكون خرجنا من الدين بكل مجاهرة، وإما أن نحتار سلطة لنقبلها، 
 فتكون السلطة الأصل أولى بالقبول، فلا يمكن قبول فرع ورفض أصل .

ثم يتهمهم بالخطأ علنا، ونظرهم إلى )حركة التاريخ وتطور الزمن بوصفها حركة نحو 
ولون ربط معنى النص ودلالته بالعصر الذهبي، عصر النبوة والرسالة الأسوأ..ولذلك يحا

؛ وإن اتخذ من هذا الكلام نقدا للقدامى غير أنه حقيقة فالنتاج الثقافي (3)ونزول الوحي(
أن كل ما هو حداثي يجب ان يرتفع  نصر حامدالحداثي لا يرقى إلى نظيره التراثي، ويغفل 

ه، فليس بالضرورة أن نهدم الأساسات لنعلي جدرانا، لا على أساسات التراث لا على أنقاض
يمكن أن نضمن متانتها بعكس تلك الأساسات التراثية فضمان الصلابة قطعي، وليس أمام 

 المحدث سوى نفض بعض الأتربة الفكرية لنعيد البريق إلى أصولها.

                                                      
 .  284مفهوم النص ،ص :نصر حامد أبو زيد -1
 .  284، صالمرجع نفسه -2
 .  281مفهوم النص،  ص  :نصر حامد أبو زيد -3



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

30 
 

كان النبي في كتابه: )إذا  طيب تيزينيهو ذات ما ذهب إليه  أبو زيدوما ذهب اليه  
ضرورة إعادة النظر في آيات معينة، فلم  -عبر الوحي–صلى الله عليه وسلم نفسه قد ارتأى 

.لا يصح ذلك على أيدي الناس المؤمنين الخاضعين للتغير الاجتماعي مدا وجزرا(
(1)

 

لم يبتعد عن هذا حين اعتبر القرآن: )مجموعة من الدلالات والمعاني أركون محمد 
وهي بذلك مؤهلة لأن تنتج خطوطا واتجاهات فكرية غير متناهية  ،ل البشرعلى كالمقترحة 

... في تنوعها، بحيث تتناسب مع تنوع الأوضاع والأحوال التاريخية التي تحصل وتتولد فيها
فالقرآن نص مفتوح على جميع المعاني، ولا يمكن لأي تفسير، أو تأويل  أن يغلقه، أو 

 تفاسير القدامى عليهم واعتبارها مجرد اجتهادات لا غير.رادا  ،(2)يستنفذه بشكل نهائي(

أنه لا يمكن أن ينضب التفسير والتأويل، ويستحيل أن كذلك أدلى بدلوه و  علي حرب
يقرأ قراءات تختلف باختلاف و ، تعدد معناه واتساعهميزته  ه نص يتوقف توليد المعنى،)لأن

الحوار الجدلي الذي  نادى  افضار  (3).فكرية(الميادين العلمية، وتتنوع بتنوع الاستراتيجيات ال
داعيا إلى تفكيك النص:)فإذا كان النص لا يقول الحقيقة بل ي خلق  نصر حامد أبو زيدبه 

حقيقته، فلا ينبغي التعامل مع النصوص بما تقوله وتنص عليه، أو بما تعلنه وتصرح به، 
آخر، ينبغي ألا نهتم فقط بما بل بما تسكت عنه ولا تقوله، بما تخفيه وتستبعده، بكلام 

يصرح به مؤلف النص، بل أن نلتفت إلى ما لا يقوله الكلام، بمساءلته واستنطاقه، أو 
ويشهر سيف الحجاج عاليا في وجه التقليديين مدافعا عن التفكيك،  (4)بتحليله وتفكيك بنيته(،

مطلقة المتعالية على رافضا التسليم بالثوابت، منطلقا من مبدأ أن لا ثابت وأن الأفكار ال
الواقع قد جرت الخراب:)وهذا شأن الأفكار يقول...فهي عندما تتحول إلى هويات ثقافية 

                                                      

 .  161، ص5ج 7111لية البنية والقراءة، دار الينابيع ،دط ،طيب تيزيني: النص القرآني أمام إشكا -1
، 7116، 2محمــد اركــون: تاريخيــة الفكــر العربــي الاســلامي، ترجمــة هاشــم صــالح ، مركــز الإنمــاء القــومي، بيــروت، ط -2

 .  785ص
 .  41علي حرب: نقد النص، ص -3
 .  75،ص المرجع نفسه  -4



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

31 
 

مغلقة أو إلى معتقدات متحجرة، تغدو متاريس ينصبها الناس ويعسكرون وراءها، لكي 
يترجموها صراعات وفتنا وحروبا، وهذا شأن كل فكرة تتحول إلى عقيدة جامدة، أو إلى هوية 
مغلقة أو إلى أصل ثابت وإلى مؤسسة حزبية مآلها احتواء الآخر وقهره أو نبذه وشن الحرب 

في إشارة منه إلى التعصب والثبات القصري وتلميح واضح وصريح لاستخدام  (1)عليه(؛
الدين كمطية لبلوغ غايات حزبية، او سياسية أو غير ذلك، إذ أن ما تأصل في عقائد الناس 

فليس علينا تبرير ما يرتكب تأليه لما هو غير حقيقي، وغير مسلم به، ما هو إلى تحجر و 
 باسم العقائد، والتعاليم من الفضائح والحروب.

ويرى أن بعض الخطابات قد يضفي عنها أصحابها نوعا من القدسية) ويتعاملون معها 
مجتمع،  كهوية ثابتة نهائية مغلقة؛ فالأصولية والعنصرية والفاشية، ظواهر محتملة في أي

فلا حقيقة ثابتة لديه ولا معنى قار، وإنما باب التأويل مشرَعٌ، ينهل منه ( 2)؛ممكنة الظهور(
 القارئ بقدر ما يضيء طريقه.

قارئه  ةتحت سلطعبر مفارقة واضحة للدلالة الأولى  الثبات الدلالي، فيخرج النص من
الذي سلم الصولجان للقارئ حين  حسن حنفي، وهو ما ارتكز عليه كيفما يشاء فيها يستنطقه

خلقها عبر قراءة  وإن ما، الجاهزة أو الكامنة في النص الوقوف على المعانيلم يعد دوره 
تختلف مرجعيتها، كما وقد تختلف أهدافها. وحينها يتحول النص إلى )سلاح أيديولوجي في 

(3)مجتمعات فكرية سلطوية وسياسية، كل جماعة ترى نفسها في النص(؛
  يعدو أنفالنص لا 

يكون ثوبا، يتم تفصيله بمقاسات من يلبسه، وتخريجه وفق مناسبته وحجمه السياسي 
لطوي، ثوب بزخارف تراثية وتفصيل عصري.   والاجتماعي وتحديدا السُّ

                                                      

 .48، ص7114،  7ق تأويلي ، المركز الثقافي العرب، الدار البيضاء، طعلي حرب:  الماهية والعلاقة نحو منط -1
 .  48، صالمرجع نفسه -2
 .  514حسن حنفي: دراسات  فلسفية، ص  -3



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

32 
 

متجاهلة كينونته  ،وهكذا أخضعت المناهج الحديثة النص الديني لمناهج النص الأدبي
نزال البشرية إة واضحة لنزع صفة القداسة، و في قصدي ،الروحية وخصوصيته الوجودية

وإحلال اللغة محله، وضبطه في سياق تاريخي لا يخرج عنه، بقتل المؤلف عمدا  ،منزلتها
والتي ربما لم تشملها قصدية  ،من الدلالات لامتناهيبحر في عبر قراءة تجعله  قارئه، وإحياء

لأول الذي أمات الإله والثاني الذي . هذا مايقاربنا من نيتشه ورولان بارت، االنص الأولى
أمات المؤلف، عملية تفصيل للنظرية على مقاس النص القرآني، في تناس تام أن ما ينظمه 

 الكاتب ليس ما يبعثه الله. فنظم موضوع لا يماثل تجليا مكنون من بين كاف ونون.

مائه الفكري. وخلفيته وانت ،الغاية هي القصديات الأخرى المتولدة عن مرجعية القارئ ف 
قرار بألوهية عبر جعل النص القرآني نصا أدبيا يمكن تناسل معانيه حسب الحاجة. فالإ

وليس  ،وهنا تحدث مفارقته فيفرض نفسه على من يتلقاه ،قرار حتمي بمقصد اللهاالنص هو 
؛ يماثلون بين هذا ما أراده أصحاب هذه القراءة فعلى النص أن يخضع للقارئ ويفارق مؤلفه

ص البشري والنص الإلهي، عبر رفع الحدود الجلية، فما كان من تأليف البشر احتاج الن
رصا ونظما وتخيرا وزمان يحتويه، ومقاصد تنتهي بانتهاء تركيبها، أما النص الإلهي فلا 
يحتاج من أبجدية الحروف عدا )كاف ونون( وأمر رباني بأن )كن( ف )فكان( نظما وبيانا 

قاصده وإعجازه المطلق بلا انتهاء، ومناسبته التي لا تشكل أكثر من وإعجازا، معجزا يحمل م
 عبرة تحيا في امتداد الزمان. 

 معرفية:  ال قراءةال .4
، وعلى رأسها القرآن نقدية عقلانية لنصوص التراث العربي قراءةعبر  الجابري قادها 

قوط في قراءة تراثية باعتباره جزءا من التراث، قائلا:) نريد قراءة عصرية للتراث تجنبنا الس
في تخوف واضح من غزو الماضي للعصر، وصبغ زماننا بقراءات من  (1)،للعصر(

                                                      

 .  50، ، ص 7117، 7محمد علي الجابري: التراث والحداثة، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت ،ط -1



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

33 
 

الماضى في تضمين لقطيعة واضحة المعالم، فلا تكون القراءة إلا بعملية عزل وقطع تامة 
 الأركان، يكون فيها الماضي ماضيا تاما إلا بقدر ما تم عصرنته.

عربي مبين، وبما أن الشريعة الإسلامية عبادات ) وبما أن النص قد جاء بلسان 
ومعاملات يرتبط فيها الديني بالاجتماعي والسياسي، فإن الحقل المعرفي في الإسلام قد 
تأسس بالارتباط بالنص أي باللغة وبالشريعة أي بالسياسة، ومنه كانت الممارسة النظريه 

(1)داخله توظف اللغة وتخدم السياسة(.
  

تي لن تتحقق إلا إذا نزل العقل العربي إلى الميدان ونظر إلى النص من هذه القراءة ال
خلال )النتائج التي توصلنا إليها طلبا لنتيجة أخرى أعم تربط الواقع الراهن للعقل العربي 
بماضيه وتفسح المجال لتبيين الطريق إلى تحريره من قيود عصر التدوين )القديم( والشروع 

 (2).في تدشين عصر تدون جديد(

طارحا سؤالا في غاية الأهمية: )كيف نتعامل مع تراثنا بموضوعية وعقلانية؟ نعني 
هنا )بالموضوعية( جعل التراث معاصرا لنفسه الشيء الذي يقتضي فصله عنا، ونعني 

، للوصول إلى غايته :) التحرر من (3))بالمعقولية( جعله معاصرا لنا أي إعادة وصله بنا(
 ممارسة سلطتنا عليه(سلطة التراث علينا؟ و 

بغية )تحديد المهام ومعرفة من يمارس  ،(4)
خضاع النص القرآني للتحليل إويهدف الى  ؛(5)سلطته على الآخر اقارئ أو المقروء؟(

ولن  .جعل النص معاصرا لنفسه ولنا في آنفالنقدي وضبط ترتيبه وإعادة هيكلة معماره، 
 . السائد ضوعيمن خلال التناول المو  إلامعاصرا لنا  يكون 

                                                      

 .  251،ص7146، 7ي، مركز دراسات الوحدة العربي، طمحمد عابد الجابري: بنية العقل العرب -1
 .  251المرجع نفسه، ص  -2
 .  81محمد علي الجابري: التراث والحداثة، ص  -3
 .  81المرجع نفسه، ص  -4
 .   84المرجع نفسه، ص -5



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

34 
 

يرى )أن كل مفسر يفسر القرآن بحسب النظام المعرفي السائد في عصره،  علي حرب
فكل قارئ له يجرب فيه لغته ويمتحن مفهوماته، وكل واحد يحمل عليه معناه ويقرأه بحسب 

 (1)استراتيجيته، والكل سواء في ذلك أكانوا قدماء أو معاصرين (.

كون نصا بشريا ملك قارئه، يتصرف في دلالته وفق قراءات تجعل النص لا يعدو أن ي
حاجته، يعصرنه أو يجعله ثابتا، نص لا يملك مقصديته ويفارق مشرعه ليرتمي في بحر 
التفكيك والتأويل والأدبية، ومغلقا بمرجعية ثقافية فكرية وحاجات مجتمعية، عملية سلخ 

از. في قطيعة للتراث ونفي للثبات، للقداسة، وتماه  مع الإنسان المتلقي، وتحد للبيان والإعج
 ودعوة واضحة للتحول والتجديد والتجاوز والعصرنة.

وكأننا أمام نص صغير، لا يكلفنا الموضوع سوى توكيل محام بدعوى الحجر عليه  
لقصوره أو ربما لفقدانه الأهلية، نص من وضع مؤلف إنسي يجوز طرحه وقبوله، رده 

ة نلوح بها في أي اتجاه شئنا، وليس كيانا مقدسا نظما رباني وتعليق ما نريد عليه، وكأنه ادا 
متسق منسجم مقدس، خطاب من خالق عظيم إلى عباده، فيه من الهداية ما شاءوا الاهتداء، 
ومن القصص ما أرادوا الاعتبار، ومن التشريع ما يقيم دولا، ومن الأحكام ما ي نه ض 

م عمرانا بشريا. عملية تحجيم للنص وحشره اقتصادات  حر ة، ومن القوانين الاجتماعية م ا ي نَظ  
 في جمجمة محن طة.

 الحدثية اتالأسس الاستدلالية لهذه القراء
الاستشراقي، على قراءات حداثية للنص على اختلاف نظرتها تتفق في مشربها 

  تتفق في ثلاثة مبادئ: و اختلاف مناهجها
 مبدأ الأنسنة: أنسنة النص القرآني 
 ة:عقلنة النص القرآنيمبدأ العقلن 

                                                      

 .  40علي حرب: نقد النص، ص  -1



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

35 
 

 مبدأ الأرخنة: تاريخية النص القرآني 
رفض التراث وإحداث قطيعة كاملة الأركان معه، وحين نقول  قراءات قائمة علىهي و 

التراث فنحن نقصد أن نجعل النص القرآني في مرصد الهدف ، وعلى هذا الأساس نتنازل 
وعلى هذا  ديد وسام مكافأته الاحتواء،على تفاسير الصحابة. فالقدم ذنب عقوبته الترك، والج
والهرولة نحول الحديث  تطبيعا مع الأساس وجب قطع الصلة بالتراث باعتباره ماضيا، 

باعتبارها  ،لاحقاء المحدثين جميعهم وإن قضينا بهذا فسوف نقطع صلتنا بآراالعصرنة، 
 لنفتح الباب لقراءات أكثر حداثة. ماضيا.واعتبارهم 

جهدهم لوضع رؤية جديدة تتناقض مع المفهوم الاسلامي  الحدثيينجماعة قد كرس )و 
الذي ينظر للقرآن الكريم على أنه كلام الله المنزه المنزل على سيدنا محمد الواجب الايمان به 

وقد    (1)(.والعمل بأوامره والانتهاء بنواهيه، لتقوم على النقد والحذف والاضافة والطعن فيه
 ادئ وأسس واضحة لغاية أوضح: قامت  قراءاتهم على مب

  :المبدأ الأول: أنسنة النص القرآني 
أبو تحول  النص منذ لحظة نزوله من الصبغة الالهية إلى صبغته البشرية؛ ما يعنيه 

في قوله)مع قراءة النبي له لحظة الوحي تحول من كونه نصا إلهيا وصار فهما نصا  زيد
يل، ففهم النبي يمثل أولى مراحل حركة النص في إنسانيا، لأنه تحول من التنزيل إلى التأو 

رفع عائق القدسية ومماثلة النص الإلهي بالنص البشري، والتركيز  (2)تفاعله بالعقل البشري(؛
على النص الثقافي للقرآن الكريم، )كون القرآن ليس نصا موحى بل ظاهرة إنسانية ليس من 

، بل من خلال بعده الثقافي الواقعي، في بعده الإلهي المقدس، وليس من خلال بعده المفارق 

                                                      

 160في فهم النص القرآني.  ص فائز محمد حسن السومحي: المرتكزات الخاطئة للقراءة الحداثية -1
 .  726، ص 7118،  2نصر حامد أبو: زيد نقد الخطاب الديني،سينا للنشر،القاهرة،ط -2



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

36 
 

 حسن حنفيمحاولة للتركيز على مسألة أساسية وهي عدم اكتمال النص والذي سماه 
 (1))تحريف النص القرآني(. والجابري بـ)التمامية( 

في محاولة مستميتة )لفك الارتباط بين المرسل والمتلقي  وذلك من موقع تفكيك اللغة  
في نفي صريح للحفظ  (2)لقادرة على اختراق المتلقي وسلبه إرادته(؛الدينية )القداسية( ا

الرباني، وهو ذات ما قاله ونادى به الشيعة بأن هناك سورة كاملة سقطت وهي سورة الولاية، 
وليس ما وقعت فيه الكتب المقدسة السابقة التوراة والإنجيل من تحريف عمدي، بل المقصود 

اص منه، ولا يجوز إنكاره، ومنه فهو نص غير تام وغير هو عملية نقص وسهو بشري لا من
 .الجابري كامل كما قال 

وهو منهج يستهدف بالأساس رفع القدسية عن القرآن الكريم عبر إلغاء المصطلحات 
ص، كاستغنائه عن مصطلح القرآن واستبداله باعتبارها عائقا لفهم النصو  ذات القداسة،

ذلك  محمد أركون اهرة النبوية حينا آخر معللا بمصطلح الظاهرة القرآنية حينا والظ
بقوله:)لأن كلمة قرآن مثقلة بالشحنات والمضامين اللاهوتية، وبالتالي لا يمكن استخدامها 
كمصطلح فعال، من أجل القيام بمراجعة نقدية جذرية لكل التراث الإسلامي فأنا هنا أتحدث 

عن الظاهرة البيولوجية أو الظاهرة عن الظاهرة القرآنية كما يتحدث علماء البيولوجيا 
التاريخية، وأهدف من وراء ذلك إلى وضع كل التركيبات العقائدية والإسلامية وكل التحديدات 
اللاهوتية والتشريعية والأدبية والبلاغية والتفسيرية إلخ... على مسافة نقدية كافية مني 

 (3).كباحث علمي(
كلمة قرآن من معنى لغوي، وبوصف لغة وصولا إلى أن الدين واحد بحكم ما تحمله 

 محمد اركون قرآن من جمع  يجمع، فهو جامع لكل الوحي بغض النظر عن أصله،  نافيا 
أن يكون النص الذي بين أيدينا هو بذات المعيار الذي كان عليه زمن النبوة: )أقول بأن 

                                                      

 https://www.youtube.com/watch?v=mCVSDpurYLwفؤاد بوعلي:  القراءة الحداثية للنص القرآني.   -1
 .  10ص  طيب تيزيني، النص القرآني أمام إشكالية البنية والقراءة ، -2
 .  278القراءات الحدثية للنص القرآني ، ص  محمد عبد الفتاح عمار، -3



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

37 
 

عرب في الكعبة المقدس الذي نعيش عليه أو معه اليوم لا علاقة له بالمقدس الذي كان لل
مشككا وبشكل صريح في  (1)،قبل الإسلام ولا حتى بالمقدس الذي كان سائدا أيام النبي(

جمع القرآن ومصداقيته ومصرحا بنيته اتجاه القرآن )إن هذه الكلمة )القرآن( مشحونة إلى 
أقصى حد بالعمل اللاهوتي، والممارسة الطقسية الشعائرية الاسلامية المستمرة منذ مئات 

 (2)السنين، إلى درجة أنه يصعب استخدامها كما هي(،
طارحا المسمى البشري البديل )لنسم هذا القرآن إذن بالخطاب النبوي؛ ذلك الخطاب  

الذي يقيم فضاء من التواصل بين ثلاثة أشخاص قواعدية، أي ضمير المتكلم الذي ألف 
مانة لهذا الخطاب )النبي(، الخطاب المحفوظ في الكتاب السماوي، ثم الناقل بكل إخلاص وأ

ثم ضمير المخاطب الثاني الذي يتوجه إليه الخطاب )الناس( وهم الجماعة الأولى التي 
عملية ( 3)كانت تحيط بالنبي والتي سمعت القرآن من فمه لأول مرة المتساوين في الفهم (،

  نبويا لا غير.إنزال للنص من تعاليه من الصفة الإلهية إلى الصفة البشرية باعتباره منقولا
متحججا بأن القرآن لم يكتب كله في زمن النبي صلى الله عليه وسلم، وإنما جمع  

وكتب بعض الآيات فقط واستكمل  جمعه بعد ذلك، ومنه فالقرآن حاله حال جميع الديانات 
الأخرى والتي لم تحمها من التحريف؛ )ومهما تكن المكانة اللاهوتية للتلفظ الأولي بالرسالة، 
فإنه قد حصل مرورا من الحالة الشفاهية إلى حالة النص المكتوب، كما حصل تثبيت 
بواسطة الكتابة للرسالة، التي جرى جمعها ضمن ظروف تاريخية، ينبغي أن تتعرض للنقد 

(4).التاريخي والضبط التاريخي والتحقيق التاريخي(
  

الة الأخيرة بحسب فما طال الرسالات السابقة من تحريف قد يقون طال أيضا الرس
، متغافلا ماجاء في الرسالة نفسها من وعد بحفظها، أو قد يكون اعتبره أيضا مما أركون 

                                                      

 .  275ص القراءات الحدثية للنص القرآني،: محمد عبد الفتاح عمار -1
دار السـاقي،  ترجمـة هاشـم صـالح، محمد اركون: الفكر الاصولي واستحالة التأصـيل نحـو تـاريخ آخـر للفكـر الإسـلامي، -2

   .21، ص2001الاسكندرية،
 .  10، ص المرجع نفسه -3
 .  46، ص2001، 8محمد اركون: الفكر الاسلامي نقد واجتهاد، ترجمة هاشم صالح، دار الساقي، بيروت ،ط -4



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

38 
 

اقحم اقحاما كقصص القرآن التي اعتبرها لا تعدو أن تكون أساطير وخرافات الأولين، حين 
 يقول في موضع آخر) أن المعطيات الخارقة للطبيعة والحكايات الأسطورية القرآنية سوف

تتلقى بصفتها تعابير أدبية؛ أي: تعابير محورة عن مطامح ورؤى وعواطف حقيقة، ويمكن 
ويقول  (1)فقط للتحليل التاريخي السوسيولوجي والبسيكولوجي اللغوي أن يعريها ويكشفها(،

)إن هذا المناخ الأسطوري الذي سيطر على الأجيال السابقة، هو الذي أتاح تشييد  أيضا
، أي إمكانية المرور من إرادة الله المعبر عنها في الكتابات المقدسة، إلى ذلك الوهم الكبير

  (2)القوانين الفقهية )الشريعة((.
وهو يعلنها صراحة بأن القرآن مع تغيير المسميات على مسافة واحدة مع باقي  

بها  التركيبات الأخرى، بما فيه الديانات اللاهوتية الباقية، إذن هي عملية سلخ واضحة يقوم
الآيات القرآنية  نقل للنص القرآني، من كل مقدس وجعله نصا كباقي النصوص عبر) أركون 

 من الوضع الإلهي إلى الوضع الإنساني والغاية من ذلك محو القدسية عن النص القرآني(.
(3)

 

واستراتيجية الأنسة في اختصارها: إنتقال من الوضع الإلهي إلى الوضع البشري قائمة 
 تتم من خلال: على منهجية

القرآن الكريم، الذكر الحكيم، قال عز وجل، صدق الله مثل: حذف عبارات التعظيم  . أ
 العظيم

الجديدة المقررة بالمصطلحات الأصلية؛ كأن يستعمل  )الخطاب استبدال المصطلحات  . ب
النبوي( مكان مصطلح )الخطاب الإلهي، ومصطلح )الظاهرة القرآنية( أو )الواقعة القرآنية( 

مصطلح )نزول القرآن(، ومصطلح )المدونة الكبرى مكان )القرآن الكريم(،  مكان
 ومصطلح)العبارة( أو)الوحي القرآني( مكان مصطلح )الآية(،والوحي القرآني بالحدث القرآني. 

                                                      

 717محمد أركون: الفكر الاسلامي قراءة علمية، ص -1
،الـــــــــدار البيضـــــــــاء، محمـــــــــد اركون،تاريخيـــــــــة الفكـــــــــر الاســـــــــلامي، ترجمـــــــــة هاشـــــــــم صـــــــــالح ،المركـــــــــز الثقـــــــــافي العربي -2
 .  211،ص2،7116ط
 41.  ص2071، 7طه عبد الرحمن، الحوار أفقا للفكر ، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بيروت،  ط -3



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

39 
 

، كالتفريق بين )الوحي التفريق بين مستويات مختلفة من الخطاب الإلهي . ت
القرآن والمصحف(، وصولا إلى التفرقة بين وبين ) والمصحف(، وبين )الوحي والتنزيل(،

 )القرآن الشفوي والقرآن المكتوب( وهذا غاية التفرقة.
فلا يجد القارئ الحداثي في رتبة الاستشهاد بين الكلام الإلهي والكلام الإنساني:  التسوية . ث

 حرجا في أن ينزل الاستشهاد بالأقوال البشرية منزلة الاستشهاد بالآيات القرآنية.
في مشابهة بين كلمة الله التي تجسدت في : اثلة بين القرآن والنبي عيسى عليه السلامالمم . ج

عيسى عليه السلام، فكذلك كلام الله تجسد في القرآن، فكما ان القرآن كلام الله، فكذلك 
 (1).عيسى عليه السلام رسول الله وكلمته

بـ:)جعل القرآن  نطه عبد الرحمتقضي حسب  لأنسنتهوعملية تجريد النص من قدسيته 
نصا لغويا مثله مثل أي نص بشري، وتقضي بمحو الوصف الإلهي عن الوحي:قداسة 

ومضمونها رفض كل معرفة خارجة عن الإنسان ولو كانت من قبيل الوحي أو  (2)؛وتعاليا(
الدين، وغرض هذه المرجعية رفع صبغة القداسة عن النص القرآني كعائق أمامهم وإحلال 

 ة، فمن لحظة استلامه في شكله الشفاهي ترمى عليه جبة الأنسنة.الصبغة البشري

يتعامل مع النص بوصفه خطابا تاريخيا، مما يسهل إخضاعه للقراءة  محمد اركون ف
في رتبة الأناجيل ماهو الا مجموعة مجازات،)إن النص القرآني حسب أركون  بالنقدية،

تتكلم عن الوضع البشري...أما الوهم  ،القرآن كما الأناجيل ليس إلا مجموعة مجازات عالية
شغال وفعال  ،الكبير فهو اعتقاد الناس بإمكانية تحويل هذه التعابير المجازية إلى قانون 

.تطبق على كل الحالات وفي كل الظروف( ،ومبادئ محددة
(3)  

 وتترتب عن هذه المماثلة بين النص القرآني والنصوص البشرية النتائج التالية:
                                                      

، 7طه عبد الرحمن: روح الحداثة المدخل االى تأسيس الحداثة الاسلامية، المركـز الثقـافي العربـي، الـدار البيضـاء ، ط  -1
 .  711، ص2006

 .  767بد الرحمن: الحوار أفقا للفكر ، ص طه ع -2
 .  211محمد اركون: تاريخية الفكر الاسلامي، ص  -3



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

40 
 

فيصبح النص القرآني مجرد نص تم إنتاجه وفقا لمقتضيات : )افي للنص القرآنيالسياق الثق . أ
الثقافة التي تنتمي إليها لغته، ولا يمكن أن يفهم أو يفسر إلا بالرجوع إلى هذا المجال الثقافي 

بمعنى أن النص  (1)الخاص بحيث ينزل من رتبة التعلق بالمطلق إلى رتبة التعلق بالنسبي(؛
 ن ظروفه الآنية.ابن بيئته واب

يعتبر النص القرآني نصا إجماليا وإشكاليا ينفتح على : )الوضع الإشكالي للنص القرآني . ب
؛ بمعنى أن الدلالة تتناسل انطلاقا من أسئلة (2)(احتمالات متعددة ويقبل تأويلات غير متناهية

  تطرح قبل القراءة لتحديد الأليات المعتمدة في القراءة.
) يتم فصل النص القرآني عن مصدره المتعالي :ني عن مصدرهاستقلال النص القرآ . ت

فلا سبيل لإدراك تلك المقاصد التي يرمي إليها المتكلم  ؛(3)وربطه كليا بالقارئ الانساني(
المتعالي، لعدم اتصالنا به وانقطاعه عنا، وبغيابه تغيب المقاصد الأولى والحقيقة. في إبداع 

مؤلفه واستلمه المتلقي بكل جهوزيته المعرفية والأدبية بشري، أساسه نص كان مقدسا. فارق 
 والاجتماعية، الراغبة في المعاصرة والتجديد،  بعيدا عن كل ثابت موروث.

)نص غير مكتمل لاحتمال وجود نقص فيه يتمثل في حذف كلام منسوب إلى عدم اكتمال النص:  . ث

فع لا احتمال وجود زيادة فيه التدوين، او عند وضع المصحف، كما أنه ير  المصدر الإلهي عند
 وهذا يعني ان النص القرآني قد ،(4)تتمثل في إضافة كلام منسوب إلى مصدر غير إلهي(

نقص منه سهوا أو زاد فيه قصدا ، ولكون النص حجة لمن طلب حجته وقوة لمن أراد 
 سلطته، ونفوذ لفئة أو مذهب فكانت الزيادة فيه واردة. 

الأركوني أوالاستراتيجية الأركونية في القراءة تقوم  أن: )المشروععلي حرب ويرى 
بتفكيك لا مثيل له للتراث والذات والمعنى، أي بنزع الهالة الأسطورية، وتعرية الهيبة القدسية، 

                                                      

 740طه عبد الرحمن: روح الحداثة ، ص -1
 .  740المرجع نفسه ، ص  -2
 .  747المرجع نفسه ، ص  -3
 .  747المرجع نفسه ، ص  -4



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

41 
 

كما في التراث من التعالي، ولكنها تزعم مع ذلك بأنها تهدف إلى نزع صفة الوحي عن 
تفكيك النص واعتباره مأزقا وداعيا لتأويله معترضا عن  علي حربثم يردف ( 1)؛النصوص(

قائلا: )كيف يمكن أن نجدد في المعنى ونحن نحلل ونفكك؟ هذا هو مأزق القراءة العلمية، 
أو التفكيكية للتراث، ولهذا نقول بأن التراث لا يقرأ إلا قراءة تأويلية فالمنهج في اكتناه الوجود 

ه بالتأويل يمكن إعادة تركيب ما تحدثه القراءات هو تأويلي، والتأويل أصل المناهج...ذلك أن
في النص القرآني )ذلك أن القرآن هو كتاب  أركون طارحا رأي  (2)العلمية من التفكيك(،

ينص على التأويل، ويقبل التأويل ولا ي كتَنَه  إلا بالتأويل...فالنص هو خطاب المعنى...نص 
(3).مفتوح على جميع المعاني(

 

يم نص وليد ونتاج الثقافة، في نفي لكونه وحي، بالتالي تم انتهاء ولكون القرآن الكر 
صفة التعالي وحلول صفة البشرية، ولا يكون إلا لسانا بشريا يصيب ويخطئ، لغته نتاج واقع 

، وهو ما يراه  مل تاريخي واجتماعي ي قبَل  وي رَدُّ في تأكيده على  نصر حامد أبو زيدعربي وح 
ته منتج ثقافي: )لا يمكن أن نتحدث عن نص مفارق للثقافة أن النص القرآني في حقيق

والواقع طالما أنه نص داخل إطار النظام اللغوي للثقافة، إن ألوهية مصدر النص لا تنفي 
  (4)واقعية محتواه ولا تنفي من ثم انتماءه إلى لغة البشر(.

لك؛ يستلزم وقد صرح بأن )القول بإلهية النصوص، والاصرار على طبيعتها الإلهية ت
أن البشر عاجزون بمناهجهم عن فهمها، مالم تتدخل العناية الإلهية بوهب بعض البشر 

                                                      

 .  46علي حرب: نقد النص، ص  -1
 .  46المرجع نفسه، ص -2
 .    41ص  المرجع نفسه ، -3
 .  21نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص،  ص  -4



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

42 
 

وبما أن البشر قادرون على هذه العملية، وبكل اقتدار (1)طاقات خاصة تمكنهم من الفهم(؛
 فلا قداسة للنص.

فكار ، فالأعلي حرب)ولا ينبغي التعامل مع الأفكار كما لو أنها ثوابت مطلقة يقول 
المطلقة المتعالية على مجرى الأحداث، المهملة لوزن الوقائع وأثر التجارب، قد جرت 

 ، فلا يجب ان نعامل الفكر كمقدس.(2)الخراب والدمار(

ومنه فالنص قابل للدراسة والمساءلة، وليس نصا مقدسا باعتبار أن التدوين عمل  
مكتوب والصوت إلى حروف  إنساني قابل للسهو. وهو)تحويل النص الشفاهي إلى نص

 والقراءة إلى كتابة، وهو منطق النص القرآني المدون من الحروف والألفاظ(.
(3) 

ومنه فالنص الديني سيكون عرضه لكل ما يعتري باقي النصوص من تغيير وتبديل، 
في قوله:)  طيب تيزينيوهذه التغييرات التي لمست القرآن الكريم تعود إلى أسباب يوضحها 

ء التي ارتكبها الن اسخون، ودروس النص المقدس القديمة التي احتفظ بها القراء، الأخطا
والمرتلون المحترفون في ذاكرتهم رغم كل شيء، وعدم كفاية وضوح الكتابة العربية، التي 
تختلط بها بعض الحروف بسهولة... وزيادة على ذلك فإن الأمويين القليلي الاهتمام بهذه 

يعملوا على حذف مصادر الاختلاف فيه، وقد أصبحت هذه الاختلافات  القضايا الدينية، لم
وكأنه يريد إقحام الخطأ إقحاما في النص لإثبات نقصه، وإيجاد  ،(4)بالتدريج مصدر قلق(

 ذرائع له، وإن لزم الأمر جَلَدَ الأمويين، 

لفظ القرآن في كتابه الإسلام بين الرسالة والتاريخ: ) عبد المجيد الشرفيتماما ما قاله 
لا يصح أن يطلق حقيقة إلا على الرسالة الشفوية، التي أبلغها الرسول إلى الجماعة التي 

                                                      

 .  206نصر حامد أبو زيد: نقد الخطاب الديني، ص -1
 .  48علي حرب: الماهية والعلاقة نحو منطق تأويلي، ص -2
 .  271،  ص7المجلد 2078حسن حنفي: من النقل الى العقل، الهيئة  المصرية العامة للكتاب، مصر ، -3
 .  68-61طيب تيزيني: النص القرآني أمام اشكالية البنية والقراءة، ص -4



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

43 
 

بمعنى أن ما تحول منها إلى كتابة لا يكون من القرآن كله ومنه فلا نقدس إلا  (1)عاصرته(؛
سقط ما كان خالصا من الوحي قبل سقوطه سهوا، وإذا جزمنا بهذا فإن ما رواه النبي شفاهة ي

من وحيه ولا يعتبر مقدسا إلا ما نطقه جبريل بلفظه، وهذا يخالف المعهود الإسلامي فلا 
وحي إلا على النبي، وفيه أيضا إنكار واضح للآية الكريمة التي كان اٌلإقرار فيها بأن النبي 

ق  عَن  الْهَوَىٰ﴾الكريم   ، فمن نصدق الآية أم تخريجات الحداثيين.(2)﴿ وَمَا يَنط 

،) إذ يكفي أن نستبدل مكان هذا طه عبد الرحمانيريدون أن يرفعوا القدسية يقول فهم 
المقصد مقصدا آخرا أوسع منه مثل )تكريم الانسان(، ومتى كرمنا الإنسان تعين رفع القدسية 
عن الاجتهادات التي لم تعد صالحة لسلوكه، ولا خادمة لوجوده. وهكذا نستبدل مكان نزع 

فتكريم الإنسان يعني أن نفتح الباب لاجتهاده وقراءته  ؛(3)الانسان( القدسية مقصد تكريم
في عملية تقديس للإنسان، وجعله مكان الذات  وتكريما لعقله، أن ننصبه صاحبا للنص ثان

نصا وتخريجا، حين نملأ النص به، فيصبح النص منه وإليه بعيدا؛ بهذا  نحن نقتل   الإلهية
ر جدارة، أمر يدعو للغرابة حقا من مفكرين يمجدون عملَ قداسة ونخلق أخرى، بوصفها أكث
 عقل مخلوق فينكرون عملَ خالقه.

  :المبدأ الثاني: أرخنة النص القرآني 
 :تبرز هذه التاريخية من خلال ،ربطه بالزمن التاريخي تعني تاريخية النص

سيحي الذي : ظهور الرسالة باعتبار أن هذه الرسالة هي تطورات للفكر المزمنية الرسالة
انتقل من التثليث إلى التوحيد، وحاول تفسير هذه الاستمرارية والتمدد باعتبارات أن النص 

 القرآني استمرار طبيعي للمسيحي بشكلها التوحيدي.

                                                      

 81.  ص2007، 7عبد المجيد الشرفي: الاسلام بين الرسالة والتاريخ ، دار الطليعة،بيروت، ط -1
 . 1سورة النجم: الآية -2
 .  17-10طه عبد الرحمن، الحوار أفقا للفكر ، ص  -3



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

44 
 

ينتقد الشيعة والمتصوفة الذين يرفعون من و ،  : بشرية النبي صلى الله عليه وسلمالبشرية
 .مكانة النبي صلى الله عليه وسلم

 (1).: النص القرآني ليس مطلقا ويظهر ذلك من خلال أسباب النزولسبية النصن

محاولة الحداثيين العرب ربط النص القرآني ببيئته الزمانية، وربطه بأسباب النزول، ثم 
ربط أسباب النزول بوقتها ووقف الحكم الشرعي معلقا على أسباب النزول والحيز الزماني 

، لا قدسية ولا (2)ليد ظرف تاريخي بنقضي الحكم بانقضائهالتاريخي للنص، بوصفه أنه و 
إطلاقية، فهو مرتبط بظروف نزوله وأسباب،ه مما يتيح أن يكون معناه محدودا بزمن تلك 

 . (3)الظروف والأسباب

، أو من العقيدة إلى طيب تيزينيقراءة تثويرية تنتقل من التراث إلى الثورة، بتعبير 
، وهذا يعني القضاء أدونيسأو من الثابت إلى المتحول بتعبير ، حسن حنفيالثورة بتعبير 

اعتبارات الحاضر ونتاجه، لا وفق نتاج الماضي الذي هو  على التراث بالكلية، وقراءته وفق
 (4).زمن التراث

 

هو: )محاولة فرض قراءة تاريخية للنص القرآني، تمتنع منذ  أركون فكل ما يسعى إليه  
 ية اسقاط إيديولوجية على هذا النص(،الآن فصاعدا عن أية عمل

(5)
وهذا لن يتأتى إلا  

                                                      

ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــي.  فــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــؤاد بــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــوعلي، ال ينظــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــر:-1 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــنص القرآن ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــراءة الحداثيــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــة لل ق
https://www.youtube.com/watch?v=mCVSDpurYLw 

 .  710محمد عبد الفتاح عمار: القراءات الحدثية للنص القرآني ، ص  -2
، 2071، 7،العــدد6ينظر:علــي بودربالــة: قــراءة الــنص القرآنــي عنــد الحــداثيين العــرب المعاصــرين،مجلة المدونة،المجلــد -3

 .67ص
 260مد عبد اللطيف عبد العاطي: الموقف الحداثي من النص القرآني ، صمح -4
 .  271محمد اركون: الفكر الاسلامي قراءة علمية، ص -5



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

45 
 

تاريخية  أركون )بالعودة إلى النموذج النبوي لتاريخيته، لأننا أصبحنا نرى بوضوح يقول 

(1)الخطاب النبوي واندماجه في الانماط العابرة لإنتاج المعنى داخل التاريخ(.
  

يخية القرآن، وتاريخية ارتباطه بلحظة بأنه أول من أثار موضوع: تار  أركون لقد تفاخر 
زمنية وتاريخية معينة، )وأنه لا توجد طريقة أخرى لتفسير أي نوع من أنواع ما ندعوه 
بالوحي، أو أي مستوى من مستوياته خارج تاريخية انبثاقه، وتطوره ونموه عبر التاريخ، ثم 

مضامينها موافقة لظروف )باعتبار أن  (2)المتغيرات التي تطرأ عليه تحت ضغط التاريخ(.
معيشة وأفق النبي صلى الله عليه وسلم ومستمعيه الأوائل لكنها لم تعد تتوافق مع ظروف 

 معيشة وأفق قارئ اليوم الحضاري(
(3)

 

فيرى أن القول بصلاحية القرآن لكل زمان ومكان تتنافى تماما  نصر حامد أبو زيدأما 
سير بوصفه التفسير الوحيد الصحيح استنادا مع حصر التفسير على القدامى:)التمسك بالتف

إلى سلطة القدماء، يؤدي إلى ربط النص بالأفق العقلي، والإطار الثقافي لعصر الجيل الأول 
من المسلمين، وهذا الربط يتعارض تعارضا جذريا مع المفهوم المستقر في الثقافة، كون 

لقرآن )خطاب تاريخي، معناه لا ، قائلا عن ا(4)(دلالة النص تتجاوز حدود الزمان والمكان
يتحقق إلا من خلال التأويل الإنساني، ولا يتضمن معنى مفارقا جوهريا ثابتا، له إطلاقية 

؛ وهي عملية نفي قاطع أن يكون القرآن صالحا لكل زمان ومكان، (5)المطلق وقداسة الإله(
 أركون قال بالتالي فزمان تلك النصوص المطلقة المقدسة قد ولى بغير رجعة، كما 

 صراحة:)تعبر عن روح ثقافة بأكملها، أي ثقافة منغلقة ضمن إطار زماني مضى وانقضى(

                                                      

محمـــد اركـــون: القـــرآن مـــن التفســـير المـــوروث الـــى تحليـــل الخطـــاب الديني،ترجمـــة هاشـــم صـــالح،دار الطليعـــة، بيـــروت،  -1
 .  46، ص2007ط،،

 .  84التفسير الموروث ، ص محمد اركون: القرآن من -2
 .44. ص 2006امحمد رحماني ، قضية قراءة النص القراني ، الرباط، دط،  -3
 .281نصر حامد أبو زيد: مفهوم النص،  ص  -4
 .   11، ص7115، 7نصر حامد أبو زيد : النص السلطة الحقيقة، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء، ط -5



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

46 
 

؛ فغاية الحداثيين هنا الوصول إلى نقطة مصيرية، وهي أن القرآن غير صالح لكل زمان (1)
ومكان، وأن أسباب النزول تحكم الآيات وتعتقل جغرافيتها في بيئة نزلت فيها؛ فالإنسان قد 

 تفاصيلا بحكم البيئة بوصف الآيات بنت الطبيعة العربية. يغفل

)يدخل في هذا التوجه آيات الأحكام بحكم أنها جزء من النص القرآني، فمسألة الإرث 
مثلا وآية: )للذكر مثل حظ الأنثيين( المسألة متعلقة بطبيعة المجتمع العربي والجاهلي الذي 

تبطة بزمان ومكان معين بالعقلية البدوية ظهر فيه القرآن، مسألة الحجاب كذلك هي مر 
تحديدا، تفسيرات اتكأ عليها الحداثيون  ليصلوا إلى نقطة تحديد التدين وحصره في زمانه 

 .(2)ومكانه وألا يتعداه(

 وهذه الاستراتيجية قائمة بعدين:
خرى تاريخية القرآن من حيث بنيته، وكونه إفرازا ثقافيا لمجتمع معين أو بعبارة أ: أولهما

 منتجا بشريا بعيدا عن التعالي والتقديس.
وتاريخيته من حيث أحكامه وتشريعاته، كونه استجابة لظروف وملابسات : ثانيهما

 .(3) اجتماعية واقتصادية وسياسية معينة، ومع تغيرها لم تعد هناك حاجة لها

رس مبدأ الحكم فالبعد الأول ينفي المصدرية الالهية للقرآن الكريم، أما البعد الثاني فيك
على آياته من خلال تاريخها، وليس من دلالتها الذاتية، ويحبسها في زمنها الذي تنزلت فيه، 
ولهذا فضل أركون استخدام مصطلح )الظاهرة القرآنية( ويعلل ذلك بقوله: )لأن كلمة القرآن 

لقيام مثقلة بالشحنات والمضامين اللاهوتية فلا يمكن استخدامها كمصطلح فعال من أجل ا
فكان ؛ (4)بمراجعة نقدية جذرية لكل التراث الاسلامي وإعادة تحديده وفهمه بطريقة مستقبلية(

لزاما عليه التنصل من المصطلحات للإنطلاق في دراسة حرة دون أي ثقل تراثي، من شأنه 
                                                      

 .  17ة الفكر العربي الاسلامي، صمحمد اركون: تاريخي -1
 https://www.youtube.com/watch?v=mCVSDpurYLwلقراءة الحداثية للنص القرآني.  افؤاد بوعلي:  -2
 .  717-710محمد عبد الفتاح عمار، القراءات الحدثية للنص القرآني، ص -3
 .  711محمد اركون  ترجمة، الفكر الاصولي واستحالة التأصيل، ص -4



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

47 
 

يهدف إلى غرس القرآن في التاريخية، ونزع الهالة  فأركون أن يسير الدراسة ويقيدها، 
 .ية، ليكون أمام نص كباقي النصوص مطواعا أمام الدراسة و وتطبيق المناهج النقديةاللاهوت

ويقول: )إذا كانت  فقد ربط بين كونه منتجا ثقافيا وتاريخيته. نصر حامد أبو زيدأما 
النصوص الدينية نصوصا بشرية بحكم أنتمائها للغة والثقافة في فترة تاريخية محدودة، هي 

جها، فهي بالضرورة نصوص تاريخية، بمعنى أن دلالاتها لا تنفك عن فترة تشكيلها وإنتا
الثقافي الذي تعد جزءا منه؛ من هذه الزاوية تمثل اللغة ومحيطها الثقافي مرجع  النظام اللغوي 

؛ فلا يمكن فهم النص إلا داخل بيته ولغته. فيكفي معرفه اللغة لفهم (1)التأويل والتفسير(
 النص.

في قوله: )أن الحاضر لا يفهم إلا من خلال الماضي  دلتايء لخصه وكل ما قال به هؤلا
والمستقبل، وبما أن الحاضر والمستقبل متجدد، فإننا في كل عصر نفهم الماضي فهما 

؛بمعنى ان فهم النص ليس ثابتا، ولا ينبع من النص في ذاته، وإنما الفهم متغير (2)(جديدا
لتجربة التاريخية التي تولده. وكأنه يشير إلى أن بتغير الزمن فلا معنى ثابت وينتج عن ا

 المعنى النصي ابن بيئته الزمانية في عملية قطيعة كاملة مع التراث والبحث عن تجديده.

 ويترتب عن تطبيق مبدأ الأرخنة:
 .إبطال المسلمة القائلة بأن القرآن فيه بيان كل شيء .7

 إنزال آيات الأحكام منزلة توجيهات لا إلزام معها. .2
 حصر القرآن في الأخلاقيات الباطنية الخاصة )ضمائر المسلمين وسرائرهم(. .1
 ( 3)الدعوة إلى تحديث التدين. .8
 :المبدأ الثالث: عقلنة النص القرآني 

                                                      

 .  206نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص -1
 .  711محمد عبد الفتاح عمار: القراءات الحدثية للنص القرآني، ص  -2
 .  741-746طه عبد الرحمن: روح الحداثة، ص -3



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

48 
 

فكل ما يصادم العقل ويعارضه لا   تجاوز الآيات المصادمة للعقل)مبدأ يتم بواسطة 
أي  (1)؛(الوعي الانساني تم تجاوزه يعدو أن يكون مجرد شواهد تاريخية على طور من أطوار

اخضاع النص القرآني للعقل، في تفسير مقتضيات النص القرآني، )لا وصاية على العقل 
 .(2)( بعد النبوة ولا مرجعية في الإسلام سوى مرجعية العقل علي حربيقول 

الثقافي  : )أن القرآن نتاج ثقافي، لا يفارق قوانين الواقع؛ أي واقع العربأبو زيدويعتبر 
والإقتصادي والاجتماعي في زمن النبوة، مرتبط بالثقافة التي تشكل من حضنها تماما كما 
يتم التعامل مع أي خطاب بشري...أي إحالة الكلام الإلهي على كلام البشر والتعامل مع 

  (3)النص القرآني تعاملا دنيويا تاريخيا(.

 الجابري وغير خاضع للعقل، فنجد  فالعقلانية لا تقبل كل ما أتى به النص القرآني،
الذي)يؤمن بأن المعجزة غير موجودة، والمعجزة الوحيدة عند الرسول صلى الله عليه وسلم 
هي القرآن الكريم، وما سواها غير مقبول مثل انشقاق القمر، أي أن كل ما لا يقبله العقل 

 .(4)الإنساني غير مقبول(

القرآنية بكل المنهجيات والنظريات  يوجب )التعامل مع الآيات طه عبد الرحمن
الحديثة، قصد إلغاء الغيبية بوصفها عائقا أمام القراءة الحداثية، والتوسل بالمناهج المقررة في 
علوم القرآن، والعلوم الإنسانية والاجتماعية ومنجزاتها، التي تسمح للباحث أن يتحرر من 

ص على حقيقتها المادية، كونها أسر النصوص الدينية وهيبتها، وتجعله يرى هذه النصو 

                                                      

 .  748المرجع نفسه ، ص -1
 .  718، ص7115، 7البيضاء، طعلي حرب: الممنوع والممتنع نقد الذات المفكرة،  المركز الثقافي العربي، الدار  -2
 .  711،ص المرجع نفسه -3
ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــي.   -4 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــنص القرآن ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــراءة الحداثيــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــة لل ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــوعلي: محاضــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــرة الق فــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــؤاد ب

https://www.youtube.com/watch?v=mCVSDpurYLw 



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

49 
 

كلاما مدونا في مادة، مما يساعده على تحليلها تحليلا موضوعيا، ومحاولة الغاء الغيبية، 
 .(1)قصد الوصول إلى المماثلة الدينية بين القرآن وما سواه من النصوص الدينية الأخرى(

لأن تخضع لا يمكن استخدامها بسهولة، كونها)محتاجة  أركون فكلمة الوحي بحسب 
لدراسة جديدة ودقيقة، فنحن حتى الآن لا نعرف ماهو الوحي، ولا يوجد أي كتاب في أي 

  .(2)( مكتبة في العالم يطرح مشكلة الوحي وفق العقلانية الحديثة ومنهجيتها

)تقتضي خطة العقلنة استخدام جميع النظريات الموجودة في المجال العلمي، لتطبيقها 
لغرض من استخدام هذه الوسائل العقلية هو صرف أي أثر للغيبية على النص القرآني، وا
ونطرح مسميات بديلة ) فمكان نزع القدسية  مقصد )تكريم  ،(3)عن النصوص القرآنية(

)فكل ما يوجد في النص من مضامين (4)الإنسان(، ومكان نزع الغيبية مقصد )توسيع العقل((

ثم ،(5)الغيب لا يمكن أن نراه أو أن نحسه...(غيبية، يعملون على إزالتها باعتبار أن هذا 

يبين دافعهم )بذلك نحافظ على صلتنا بتراثنا الديني...فلا نكون مقلدين لهم، بل مبدعين 
؛ بالتالي هم يعترفون أنهم مجددون بتغيير المسميات، ويعترفون بقصر (6)بغير ما أبدعو(

 حات تتغير فعاليتها. نظرهم وأن المعارف معلقة بمصطلحاتها، وبتغيير المصطل

بهدف جعل القرآن نصا دينيا مثله مثل أي نص ديني آخر توحيديا كان أو وثنيا، مما 
بنيته: ) نحن نهدف من خلال هذه الدراسة  أركون ينجم عن هذا: تغيير مفهوم الوحي، مقرا 

                                                      
 .  271بوزبرة عبد السلام: طه عبد الرحمن ونقد الحداثة، ص -1
، ص 7110، الجمعية الثقافية الجاحظية ،حيـدرة،  الجزائـر، 1-2عدد محمد اركون: الاسلام والحداثة، مجلة التبيين، ال -2

202  . 
 .  41طه عبد الرحمن: الحوار أفقا للفكر، ص  -3
 .  17المرجع نفسه، ص  -4
   .767- 760، ص المرجع نفسه -5
 .  17المرجع نفسه، ص  -6



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

50 
 

ية إلى زحزحة مفهوم الوحي وتجاوز التصور الساذج والتقليدي الذي قدمته النظمة اللاهوت
 (.عنه

(1)   

أيضا إثبات أن )لا أفضلية للقرآن على غيره من الكتب السماوية الاخرى كالتوراة 
والانجيل، خصوصا ما تعلق منه بحفظه من التبديل فما دخل على التوراة والانجيل مؤكد أنه 

 أركون قد دخل القرآن في عملية إثبات نقص القرآن وأنه من وضع البشر، وهو ما جعل 
رة استبدال مفهوم )أهل الكتاب( الذي يخرج أهل القرآن من مسماه مفهوما جديدا يطرح فك

 يدخلهم فيه، وهو مفهوم )مجتمع الكتاب( تأكيدا لتساوي الأديان الثلاثة نشأة وتأييدا ومصيرا

.) 
(2 )

 

 

 موقف الغربيين من الاعجاز في القرآن الكريم: المبحث الثاني .2
الحداثيون بدعوى الحداثة، في محاولة لنزع قداسته  على اختلاف القراءات التي سلكها

يأتي  واقتطاعه من الزمن تاريخيا والزج به في رف الجمود، بدعوى أنه يتصادم مع العقل،
، ليثبت للعالم أجمع أنه كلام لا يشابهه كلام الإعجاز العلمي ليدك حصونهم ويهوي بقلاعهم

عن البشرية، وأن ما غاب عن الإنسان  ، وحقائق لا تعلوها أخرى، وأن ما فيه متعاليا
 فلقصور إدراكي ومعرفي لديه، وليس تناقضا في الكتاب ولا تنافيا مع عقل.

في الضفة الأخرى علماء لامعون يقفون أمام تلك الحقائق العلمية التي تتكشف لهم 
شكلت عبر تقدم التقنية والتي سبقهم القرآن بقرون إلى الكشف عنها فتناثرت على صفحاته ،و 

صدمة علمية  لكل باحث، ودهشه لكل مختص، فكانت طريقا لإسلام كبار العلماء، وانبروا 
مدافعين عن القرآن ومصدره الإلهي وديمومته في الزمان والمكان بلا انتهاء.من بينهم نذكر 

 الكشوف وأصحابها:
 )الإعجاز في أوتاد الأرض(البروفيسور ليونارند انجل )عالم جيولوجي (  .7

                                                      

 .  11-16محمد اركون، القرآن من التفسير الموروث الى تحليل الخطاب،  ، ص -1
 .  741طه عبد الرحمن، روح الحداثة، ص  -2



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

51 
 

ا﴾ تعالىقال الله بَالَ أَوْتَاد   (1) ﴿ وَالْج 
الوتد في العربية: هو كتلة من الخشب مدببة الطرف تثبت اأركان الخيمة إلى الأرض، 

 أغلبها يكون مدفونا في الأرض ووظيفتها التثبيت.
ا﴾يقول: إنه وصف في غاية البلاغة  بَالَ أَوْتَاد  ، وفي غاية الإعجاز، لأنه بلفظة ﴿ وَالْج 

وصف كلا من الشكل الخارجي والامتداد الداخلي والوظيفو، حيث وصف كلا من واحدة 
 النتوءات الخارجية من الجبال وامتداداتها الداخلية ودورها الحقيقي كوسلة للتثبيت.

فالجبال وسيلة رائعة لتثبيت كتل القارات التي تطفو فوق الصهارة من المادة اللدنة 
لعمران، كما انها وسيلة رائعة لتثبيت الأرض في دورانها النارية السائلة، وجعلها صالحة ل

بَالَ أَرْسَاهَاحول محورها حول الشمس  مْ *  ﴿ وَالْج  ك  َنْعَام  ا لَّك مْ وَلأ   (2) ﴾ مَتَاع 

هذا اليان القرآني المعجز في كلمة أوتادا يظهر تفوق القرآن الكريم على جميع 
تعريف الجبال لخصها القرآن الكريم في كلمة، المعارف الإنسانية ، والتي أوردت فصول في 

 (3) !!فهل يمكن أن يكون من وضع البشر

 )الإعجاز في مراحل تخلق الجنين(كيث. ل. مور )عالم الأجنة(:   .2
ين  قال تعالى:  لَالَة  م  ن ط  نسَانَ م ن س  ( 71)ن  ث مَّ جَعَلْنَاه  ن طْفَة  ف ي قَرَار  مَّك ي(  (12﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإ 

ظَامَ  ا فَكَسَوْنَا الْع  ظَام  لَحْم ا ث مَّ أَنشَأْنَاه  خَلْق ا  ث مَّ خَلَقْنَا النُّطْفَةَ عَلَقَة  فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ م ضْغَة  فَخَلَقْنَا الْم ضْغَةَ ع 

 (4)﴾(14) آخَرَ ۚ فَتَبَارَكَ اللََّّ  أَحْسَن  الْخَال ق ينَ 

آنية حول مراحل الخلق في القرآن في محاضرة أمام بعد أن عرض هذه الحقائق القر 
حشد غفير من العالماء والمثقفين في الأكاديمية الفرنسية بباريس، سألهم:)من أين لمحمد 

                                                      
   .1سورة النبأ: الآية  -1
 .  11-12سورة النازعات: الآية  -2
دط، أحمد عزت شيخ البساتنة: علماء الغرب ومفكروه مـا الـذي وجـدوه فـي الاسـالام والقـرآن ، التكـوين للطباعـة والنشـر،  -3

 .  728، ص2008
 .  78-72سورة المؤمنون: الأية  -4



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

52 
 

صلى الله عليه وسلم هذا العلم(؟ فخيم على القاعة صمت رهيب..إنه وحي أنزله الله على 
 محمد.

نسَانَ م ن نُّطْفَة  فَإ ذَا ب ينٌ﴾ ﴿ خَلَقَ الْإ  يمٌ مُّ ه وَ خَص 
(1) . 

وقال في هذا: إن ما ذكر في القرآن الكريم ليس وصفا دقيقا فقط لشكل الجنين 
الخارجي ولكنه وصف دقيق لتكوينه...فالكلمات القرآنية تتميز بالبساطة والشمولية والوضوح، 

قدة بسبب ويمكن تبنيها كنظام جديد من التصنيف وذلك أن مراحل تطور الجنين متغيرة ومع
التغيرات المستمرة التي تطرأ على الجنين. يتضح لي حتما أن هذه الأدلة جاءت لمحمد 

 (2)صلى الله عليه وسلم من عند الله عز وجل. 

 الإعجاز في نقص الضغط الجوي(()عالم طب الفضاءالدكتور صلاح المغربي) .1
يَه  يَشْرَحْ صَدْرَه  ل لْإ   لَّه  يَجْعَلْ صَدْرَه  ضَي  ق ا ﴿ فَمَن ي ر د  اللََّّ  أَن يَهْد  سْلَام  ۖ وَمَن ي ر دْ أَن ي ض 

مَاء  ۚ ﴾ د  ف ي السَّ عَّ ا كَأَنَّمَا يَصَّ  (3) حَرَج 

 الصَعد: العلو،  هذا النبات ينمو صعدا،ويصعد: يرقى ويعلو.

عند اختراع الطائرات وجدوا انه وعند التحليق عاليا ينقص الأوكسيجين والضغط 
ص الضغط يؤدي إلى ضيق الصدر، يقول الدكتور صلاح: الهواء يدخل الصدر الجوي. فنق

أثناء التنفس فيضغط على الرئتين، فيوسع الصدر، فإذا طردت الهواء ضاق الصدر، 
وضاق الصدر، فعندما يقل ضغط الهواء  وارتفعت عضلات الحجاب الحاجز من أسفل

لحاجة للأكسيجين ليغطي حاجة الداخل يضيق الصدر، وعندما ينقص الكسيجين  تزداد ا

                                                      

 .  4سورة النحل: الأية  -1
 .728- 722أحمد عزت شيخ البساتنة: علماء الغرب ومفكروه ، ص  -2
 .  125سورة الأنعام: الأية  -3



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

53 
 

الاحتراق العالية بالجسم، فيصاب بحالة، كالذي يجري ويزداد الإحتراق بجسمه أثناء سيره أو 
 جريه.

فكلما صعد الإنسان حدث له: ضيق في الصدر، وحرج في التنفس، وهذه حقيقة يتم 
 (1)بالضيق. عاما، عندما حلق الأخوان رايت بأول طائرة وشعرا حينها 10اكتشافها منذ 

 الإعجاز في الحديد(الدكتور استروخ )من أشهر علماء وكالة ناسا الأمريكية للفضاء() .8
يدٌ ﴾ يدَ ف يه  بَأْسٌ شَد   (2)﴿  وَأَنزَلْنَا الْحَد 

ذرة الحديد هي أكثر الذرات تماسكا، فله من الخواص الطبيعية والكيميائية ما يجعله ذا 
ن أن يكون لها مجالها المغناطيسي، ولولا وجود هذه بأس شدد، أيضا لولا الحديد ما أمك

 الكتلة الضخمة في قلب الأرض ما استطاعت أن تمسك بغلافها الغازي والمائي.

الحديد جزء من المادة الخضراء في أجسام كل النباتات، كما يشكل جزءا من المادة 
حين نظر الحياة، الحمراء في دماء البشر والكثير من الحيوانات، فهو لازمة من لوازم 

العلماء إلى الشمس وجدوا أن عملية الإندماج النووي في داخلها، لا يصل إلى طبقة الحديد 
 الموجودة داخلها، فهي تتوقف قبل الحديد بمراحل.

الشمس لا تكفي لتكوين الحديد، فنظر العلماء إلى نجوم خارج المجموعة  حرارةدرجة 
ت( درجة حرارتها تفوق حرارة الشمس بملايين الشمسية فوجدوا نجوما تسمى )المستعرا

ماكن هي الوحيدة في الكون المدرك التي يمكن أن يتخلق فيها هذه الأ جدوا أنو و   المرات.
لاحظوا أن النجم إذا كانت كتلته أقل أربعة مرات قدر كتلة  الحديد بعملية الإندماج النووي،

ؤه في صفحة الكون، وتدخل في جاذبية الشمس وتحول قلبه إلى الحديد ينفجر، وتتناثر أجزا
 أجرام سماوية تحتاج إلى هذا الحديد.

                                                      
 .717-710أحمد عزت شيخ البساتنة: علماء الغرب ومفكروه ، ص  -1
 .25سورة الحديد: الأية  -2



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

54 
 

فأرضنا حين انفصلت عن الشمس لم تكن سوى كومة من الرماد ليس فيها شيء أثقل 
من  الأمنيوم والسيليكون، ثم رجمت بوابل من  النيازك الحديدية، ثم انصهر وصهرها، 

، ثم الغلاف ل منها نسب متناقصة من الحديدوجعلها طبقات، كان آخرها أربعة أوشحة بك
 من الحديد. %5.6الصخري للأرض وبه

هذا ما شرحه العالم )ستروخ الذ أكد أن قدرات الحديد لها تكوين مميز، إن الإلكترونات 
والنيترونات في ذرة الحديد كي تتحد، تحتاج غلى طاقة هائلة تبلغ أربع مرات مجموع الطاقة 

 ا الشمسية.الموجودة في مجموعتن

لذلك فلا يمكن أن يكون الحديد قد تكون على الأرض، ولابد أنه عنصر غريب  وفد 
يدَ إلى الأرض من خارجها. لذا قال حين سمع آية  إن هذا الكلام لا يمكن  ، ﴾﴿ ۖ وَأَنزَلْنَا الْحَد 

  (1).أن يكون من كلام البشر،فهذا لا يمكن ان يعرف قبل عشر سنوات

 يات الغربية البارزة:أقوال لبعض الشخص

)إن القرآن بما يحتويه من حقائق وأسرار  )عالم الجيولوجيا المريكي(:د. أليسون بالمر  .7
علمية لا يزال العقل يجهل بعضها ويعجز عن تفسير البعض الآخر..إنما هو كتاب 
 للماضي والحاضر والمستقبل.. فهو كتاب القرن العشرين الذي ينبغي على العلماء أن يزيدوا

   (2) من اهتمامهم به في المستقبل(.
)مؤلف الاسلام قوة الغد العالمية(: )إن الحضارة التي ترتبط أجزاؤها برباط باول شمتز  .2

متين، وتتمسك أطرافها تماسكا قويا وتحمل في طياتها عقيدة مثل الإسلام لا ينتظرها مستقبل 
   (3)باهر فحسب..بل ستكون أيضا خطرا على أعدائها(

                                                      
 .784-781ص أحمد عزت شيخ البساتنة: علماء الغرب ومفكروه ،  -1
 .71، ص 7118، 7محمد حلمي: علماء الغرب يدخلون الإسلام، النهضة العربية للصحافة والإعلان، ط -2
 .71،  ص  المرجع نفسه -3



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

55 
 

(: )لم أكن أعرف أن الإسلام قوي بما إمبراطور فرنسا وقائدها العسكري )ون بونابرت نابلي  .1
  (1)يحمل علماؤه في صدورهم وعقولهم، و أن القرآن الذي يحملونه قوة عليا لا تقهر( 

)القرآن الكريم بالقطع : (رئيس قسم التشريح بجامعة فيلادلفيا الأمريكية)د.مارشال جونسون   .8
البشر في الدنيا.. كما أنه أنزل من أربعة عشر قرنا في وقت كانت فيه  أكبر من طاقة كل

الحياة بسيطة بدائية.. وكان محمد أميا لا يعرف من العالم شيئا.. ثم يأتي القرآن الكريم بكل 
هذه الحقائق والمعلومات التي أكدها العلم في القرن العشرين.. لهذا فلابد أن يكون القرآن 

 (  2 ولابد أن يكون محمد رسولا من عند الله( )الكريم وحيا من الله
(: )يجب أن ينظر إلى القرآن على أنه كتاب سماوي.. والشاعر الألماني الفيلسوف)جوته   .5

 . وشرح إلهي.. وتعليم علوي.. وليس كتابا إنسانيا للدراسة والمتعة(
على  (: )إن الإسلام يحضخترع ومهندس وعالم حاسوب أمريكي)مجاك ماكولى د.   .6

العمل... ويرقى بالعلم والعلماء ولا يضع قيودا للتفكير الإنساني... بل يحث على التفكير 
 (.3)والبحث...فهو دين يخاطب العقل والروح(

)الاسلام دين عقلاني وبسيط.. ليس  (:الأستاذ بجامعة برشلونة الاسبانية)د. خوان فيرنيت  .1
نه.. وما ان تجدد ظهوره في عالم الغرب حتى فيه تحجر.. ولهذا فإن العديد من الناس يعتنقو 

 (4)أثبت أنه غير ما كان يتصوره عامة الناس في أوروبا(.
(:)إن الإسلام ليس دولة دينية.. ولا دين للدولة.. وإنما الاسلام ألماني )مستشرق هوغارت  .4

دين وهو في الوقت نفسه دولة.. وعلى هذا يكون من المحتم أن يستتبع كل إحياء للشعور 
(5)الديني إحياء للدين قوة اجتماعية وسياسية(.

  

                                                      
 .71المرجع نفسه،  ص  -1
 .20محمد حلمي: علماء الغرب يدخلون الإسلام ، ص  -2
 .708-701المرجع نفسه ،  ص  -3
 .705المرجع نفسه،  ص  -4
 .721مرجع نفسه ،  ص ال -5



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

56 
 

)الاسلام ليس خطرا.. ولكن التطرف في كل الديانات  (:مستشرق فرنسي)بيار روندوه   .1
(1) .هو الخطر(

  
(:)إن الاسلام يستطيع توليد أفكار جديدة وإصدار الفلسفة الأمريكي )استاذ. هوكنج د .70

رية..( ويقول أيضا )إن سبيل تقدم الشعوب احكام مستقلة تتفق وما تتطلبه الحياة العص
الإسلامية ليس في اتخاذ الأساليب الغربية التي تدعي أن الدين ليس له أن يقول شيئا عن 
حياة الفرد اليومية، وعن القانون في النظم السماوية.. وإنما يجب أن يجد المرء في الدين 

 ( 2)مصدرا للنمو أمام مشكلات العصر( 
 خلاصة: 

 داثيون النص القرآني إلى ما )هو بشري وعقلي وتاريخي، بحيث يصبح مجرد يرد الح
باعتبار النص عقبة، فبمجرد إزالة الستار عنه يتم ، (3)العربي( نص من إنتاج العقل

 تحرير العقل العربي من المرجعيات، ونتوجه نحو الحداثة.
  حملة منظمة  لكريم،وضع )الفرقان الحق( باعتباره بديلا للقرآن اشكل أرضية لوهو ما

اجتهادات لثلة من  القراءات الحداثية للنص القرآني هيفجملة  ومضغوطة على الاسلام.
المفكرين العرب الذين تربوا على يد مستشرقين، تبقى آراؤهم، أمنيات ضبابية ليست 

 مكتملة حتى في أذهان طارحيها.
 يمكن نزع قداسه كاملة  آراء متناقضة في ذاتها، يقفز صاحبها من مبدأ إلى آخر، كيف

على نص رباني وجعله ومستقبله سواء، كيف ستطيع الحجر على كتاب مقدس وزمان 
 واحد أو مكان واحد، كيف يمكن مساواة عقل بخالقه.

                                                      
 .712المرجع نفسه،  ص  -1
 .754محمد حلمي: علماء الغرب يدخلون الإسلام،  ص  -2
 .  767طه عبد الرحمن، الحوار أفقا للفكر، ص  -3



 فكرين العرب والحدثيينالقراءات الحدثية للنص القرآني في كتابات النقاد والم  الفصل الأول:

57 
 

   ،آراء تنهل من آراء سابقة لا جديد فيها غير تمارين عضلية يخضعون لها عقولهم
: أدونيسه وتجاوزه، كما قال عنهم محاولين رمي الحجارة من على السور دون اختراق

 . فكيف لهم أن ينتقدوها هم لم يتجازوا أسوار الحديقة، وبما أنهم خارج الحديقة

   هذه الطروحات السياسية الثقافية الفكرية، لم تأت من فراغ وإنما من بناء حداثي للنص
 .القرآني

 ووعده النص القرآني محفوظ بعناية الله تعالى. 
 ية في جوهرها هي قراءات غير واقعية غير مرتبطة بالواقع الاجتماعي القراءات الحداث

 فاقدة لشرعيتها.بالتالي 
لتاتي الكشوف العلمية بتطور التقنية وتدك حصون الحدثيين، في اعتراف عالمي من كبار 

علماء الغرب ومفكريهم وشخصياتهم السياسية مقرين بأن هذا القرآن لا يمكن أن يتساوى مع 

 شر، وأنه لا يأتي إلا من لدن حكيم خبير عليم.كلام الب



 

 
 

 

 : ي
 الفصل الثان 

ي الثابت والمتحول ومواقفه من الإسلامامو 
قف أدونيس ف   

 

 

ي الثابت والمتحول ومواقفه:  .3
 المنهج أدونيس ف 

 الشعر  من - أ

 السياسة من  - ب

 الدينمن  - ت

ي و مفهوم الاسلام  .4  عند أدونيس الإسلام الأديولوجر

 



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

59 
 

هؤلاء المفكرين الحدثيين لا يساوي شيئا مقارنة بما قاله أن ما قاله  أدونيسيرى 
أسلافهم في العصر العباسي كابن رشد والرازي وابن الراوندي وغيرهم وقال المتصوفون ما 
هو أبعد إذ غيروا مفهوم الله، ومفهوم الهوية وغيروا مفهوم العلاقة بالآخر وكل هذا تم نبذه، 

 أة ليجتازوا أسوار الحديقة على حد تعبيره.وأن الحداثيين أنهم لم يملكوا الجر 
في مسيرة ابداعية تحررية ثورية، تجاوزية  أدونيستساؤل محوري يحلق على جناحه 

لكل ما شأنه الثبات  فــ: )كيف أن الحضارة العربية قائمة في وعي الإنسان العربي على 
امرة وطلب السلامة وطلب النجاة، في حين أن الحضارة الغربية قائمة على المغ

.المجهول(
التي بنى عليها ثابته ومتحوله في التراث العربي جازما بأنه )لا  أدونيسقناعة ( 1)

 يمكن عبور النهر مرتين(، وهو يحاول إثبات أن لا ثبات.

ط رحت مسألة التراث عند العرب منذ نشأة الدولة الأموية،)منذ التقاء او اصطدام الفكر 
خر في البلاد المفتوحة، سمي الأول بالأصيل وسمي الثاني الإسلامي العربي بالفكر الآ

بالدخيل، وسميت مسألة التراث بمسألة الأصول. ومع عودة الاصطدام بين الفكر العربي 
والغربي، عاد هاجس التراث بإلحاح وحدة أقوى وحساسية متوترة،...هذا الصراع الثقافي 

  (2)التداخل بينهما(.مرتبط كما هو شأنه في الماضي بالدين والسياسة وب

الثابت والمتحول كتاب أخرجه الشاعر والمفكر السوري المعاصر في منتصف 
السبعينات من القرن الماضي، كرسالة تقدم بها لنيل درجة الدكتوراه، فكان عملا تنويريا 
حداثيا في مسيرة تطور الفكر العربي في العصر الحديث، ودراسة مفصلة مستفيضة للتاريخ 

الإسلامي، بتتبع مواطن الخلل في داخل بنية الثقافة الإسلامية كتراث والبحث حول  والتراث
أسباب تحجر العقل، وقراءة الموروث قراءة نقدية إذا ما أردنا معرفة مواطن الوهن، جاعلا 

                                                      

 .  241، ص7، ج7118أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(،دار العودة، بيروت،دط، -1
 .   14-11،  ص2005، 7ي، بيروت،طدار الساق ينظر: أدونيس، المحيط الأسود، -2



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

60 
 

تساؤلاته مطية لرحلته الاستكشافية؛ وكسؤال محوري: ما الذي أدى إلى توقف الإنتاج 
 للوصول بنا إلى فهم جديد، بأسلوب جديد أدونيس المعرفي العربي يقول

(1)  
غير أنه قد ألقى بنفسه في غيابات الجب لتلتقطه أقلام النقاد، وتنقسم حوله الآراء بين 
مؤيد لفكره كخطوة إصلاحية تقدمية، وناقد له من أهل الاختصاص، تناولوا أراءه وتتبعوها 

هن في التراث العربي، ومخالفين له في بالنقد. مقرين له بالتفرد في تحسس مواطن الو 
. وبين هذا أدونيسالنتائج، وتيار آخر أشهر سيف الحجاج وصل بسياطه النقدية إلى تكفير 

 نفسه عزيزا على خزائن الفكر الحداثي. أدونيسوذاك نصب 
حاول من خلال أطروحته أن يقف على حدود الجدل بين ماهو ثابت وماهو متغير 

 الثقافي العربي، وخلق ثورة تضع الإنسان الحر في المركز.  بغية قراءة الانتاج
في الثقافة العربية بأنه الفكر الذي  الثابتالمصطلح قائلا:) أعرف  أدونيسضبط 

بأنه  المتحولينهض على النص، ويتخذ من ثباته حجة لثباته هو فهما وتقويما...وأعرف 
ل النص قابلا للتكييف مع الواقع الفكر الذي ينهض هو أيضا على النص، لكن بتأويل يجع

 ( 2)وتجدده(.
 .أدونيسوما ذهب إليه دون أن نعرف  أدونيسفلا يمكنك أن نفهم فكر 

في الثقافة العربية المعاصرة بمشروع متكامل جمع بين الابداع  أدونيسارتبط اسم 
فا، في الشعري والنقدي والفكري، فحمل راية التجاوز بداية، حين خلع على نفسه اسما مختل

عملية تجاوزية أولى؛ بدل )علي أحمد سعيد اسبر( بكل الزخم الموروث الذي يحمله اسم 
؛ علما وفكرا وأدبا وفصاحة وتدينا وتشريفا، وانبرى تحت عباءة مسمى آخر أكثر فلسفة علي

( يقول:) أنا منحاز إلى الوثنية. ولكنني حينما أشعر أدونيسياوأكثر وثنية بكل إنحياز فكان )

                                                      

ــــــــــــــــــــــــــــــــــــنص القرآنــــــــــــــــــــــــــــــــــــي.   -1 ــــــــــــــــــــــــــــــــــــة،القراءة الحداثيــــــــــــــــــــــــــــــــــــة لل ــــــــــــــــــــــــــــــــــــوعلي، محاضــــــــــــــــــــــــــــــــــــرة تلفزيوني ــــــــــــــــــــــــــــــــــــؤاد ب ف
https://www.youtube.com/watch?v=mCVSDpurYLw 

حنــان حطــاب، الحداثــة وســـؤال التجــاوز فــي فهـــم الثابــت والمتحــول عنـــد أدونــيس، مجلــة العمـــدة فــي اللســانيات وتحليـــل  -2
 .725،ص2،2022،العدد6الخطاب، المجلد



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

61 
 

 دنى تناقض بين الاسمين أعيد الجميع إلى الأصل، وهو الاسم )إيل((بأ
فكان ميلاد  (1)

 آدونيسي على أعتاب الفلسفة والتاريخ والتصوف.
م، في قرية )قصابين( في 7110من أبرز الشعراء الحدثيين اليوم، ولد عام أدونيس: 

الشعر، متعمق في الدين  اللاذقية، من أسرة فلاحية تعيش معاناة الحاجة،  متمكن من اللغة
والفقه، يحفظ الكثير من سور القرآن وتلقى علوم العربية على يد والده، الذي كان ميالا إلى 
العلم والأدب والشعر، حفظ قصائد من مطولات الشعر العربي للمتنبي وأبي تمام والشريف 

 الرضي، وغيرهم. 
ة ت عنى بالشعر، تخرج من نشر قصائده الأولى على صفحات مجلة )القيثارة( أول مجل

م، غادر إلى لبنان مع زوجته خالدة سعيد 7158قسم الفلسفة بجامعة دمشق عام 
م، وكون مشروعا شعريا حقيقيا على أعتاب )أغاني مهيار الدمشقي(، الديوان 7156عام

 الذي بلور منهجا جديدا في الشعر، أين كانت اللغة على يديه إبداعا وتجريبا قل نظيره. 
بيروت حاضنة فكرية في ذروة تألقها الفكري والأدبي والثقافي، وكان  أدونيس  كانت

شاعرا مميزا وكاتبا جريئا وأستاذا للأدب العربي في الجامعة اللبنانية. ساهم في إصدار مجلة 
 م، مجلة الحداثة بلا منازع،7151)شعر( مع الشاعر السوري يوسف الخال عام

عن أطروحته حول الثابت والمتحول.وأثر  7913 تحصل على شهادة الدكتوراة عام 
عاصفة من السجال والجدال والنقد والاحتجاج. غير أن  7118كتابه الذذي ظهر عام 

  (2) أدونيس كان قامة فكرية في سماء الحداثة والتجديد.
 المرجعيات المؤسسة للفكر الأدونيسي:

فتأتي حالته الشعرية  كتابات أدونيس وآراؤه مشحونة بالفكر الفلسفي، :الفلسفة .7
متلبسة بالحالة الفكرية، وتبطنهما المسحة الفلسفية، فقرأ النتاج الغربي وطعم به نتاجه في 

                                                      

 .  81،ص7،2070نينار إسبر، أحاديث مع والدي أدونيس، ترجمة حسن عودة، دار الساقي،بيروت،ط-1
-711، ص2000، ،7ينظر :صقر أبو فخـر،  حـور مـع ادونـيس ، المؤسسـة العربيـة للدراسـات والنشـر ، بيـروت ،ط - 2

714 



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

62 
 

مخاطبة مع الآخر، هذا الآخر الذي يجعله غالبا ميزانا للاتزان والانفتاح والعصرنة. فنجده 
لزمن المسيحي في يدور في فلك فلسفي يحده ديكارت بثنائيته ونيتشه ومدينته مبحرا في ا

) يتقاطع في (1)ضوء الثورة الكوانتية والنسبيه، غارقا في التجريد الشكلاني بأفلاطونيته.
قديم الثقافة العربية بحفرياتها في حديث الفكر الغربي، بمختلف مشاربه،  أدونيسنصوص 

نصوصا  فيتلاقح الداخل النصي بخارجه، وتتوجه إلينا أعماله المتخمة دلاليا، لتقدم إلينا
 متعددة(

(2)
 

) تتحول القراءة إلى عملية  تفضي ببعض أسرار النص أو تخنقه وتعنفه، وما يمكن 
السماح به، هو قراءة النص مع فسحة الخروج منه، لفهم بعض المسائل الفلسفية والصوفية، 

 ثم العودة إلى فهم هذه المسائل داخل النص(
رة والذي ينطلق من فك أدونيس؛ هذا ما يقره (3)

يقدسها: أن القارئ يجب أن يأتي إلى النص حرا، حرا من أي فكر مسبق أو بعبارة أدق غير 
متعصب، ويعلنها صراحة: أن القارئ سوف يصدم حين يلج إلى تلك الحديقة النصية، إن لم 
يكن على خلفية فكرية عريضة، وتقبل للمفاجأة، وإلا سيكون لزاما عليه الخروج من النص، 

من أعلى، لتتضح له الصورة بعد أن يفارقه، باحثا عن تلك المرجعيات التي والنظر إليه 
تنقصه والتي صدمته داخل النص، ليعود إلى النص من جديد مشبعا، لينفتح أمامه ما أغلق 

بأن النص هو ملك لمرجعية قارئه يكبر بفكره ويصغر تبعا  أدونيسسابقا. إقرار صريح من 
 لذلك.

يتبنى فكرة الاختلاف، والمغايرة في كتاباته  أدونيسسفي نجد وبسبب هذا الإشباع الفل
ويرفض أحادية المفاهيم، فالأفق الفكري خصيب، بحاجة فقط إلى طرح أسئلة قلقة تؤتي 
أ ك لَها، تحيله إلى معرفة جديدة، تخرجه من دائرة الثبات، وتبعثه في فضاء التحول إنسانا 

                                                      

لات الـــنص الشـــعري فـــي الكتـــاب لأدونيس،رؤيـــة للنشـــر والتوزيـــع ينظـــر: راويـــة يحيـــاوي، مـــن القصـــيدة الـــى الكتابـــة تحـــو  -1
 .  52، ،ص 2075، 7،القاهرة، ط

 .  57المرجع نفسه، ص  -2
 .  57راوية يحياوي، من القصيدة الى الكتابة ، ص -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

63 
 

ميزانا ونموذجا،  أدونيس. هذا الآخر الذي يعده آخر، واسع الرؤية والفكر والتقبل للآخر
 ويسعى حثيثا للتماهي فيه ومعه باعتباره النموذج الحضاري بكل انفتاح.

إيمانا جازما نابعا من صوفيته )أن معرفة الله غير ممكنة  أدونيسيؤمن الصوفية:  .2
هو محدود لا بالعقل، ولكنه يعرف بالقلب، لأن العقل لكونه حدا، فهو محدود أيضا، وكل ما

 ؛(1)يملك أن يفهم اللا محدود، أو أن يدركه فللإحاطة باللامحدود لابد من فكر لا محدود(
فالله مطلق لا يمكن لعقل أن يدركه، بالتالي علينا الخروج من كل محدود، وأن نعرج على 
 أجنحة الصوفية، والتي تتجاوز الحجب بالقلب وحده، لتصل إلى معرفة الله في لحظة تماه  

 من النسبية إلى المطلق، فالقلب لا محدود.
)تسعى الفلسفة لتكمل الوجود بما وراء الطبيعة، ويتوجه الصوفي نحو المجهول 

عن  أدونيسيقول ، (2)للاستكشاف، فيبحث عن حقائق حول الكون لم يقدمها العلم أو العقل(
 ،(3)ناء الهوية(التصوف:)طريقة للكشف عن المعرفة وطريقة للبحث عن المعنى ووسيلة لب

اعتبر الصوفية المنبع الأساس للحداثة، بانفراد الذات في عالم علوي وانزواء عن كل  حيث
أن يرتقي إليه شعرا وفكرا وثقافة. انطلاقا من  أدونيسمادي دوني، ذلك العالم الذي يريد 

وقع ذات مبدأ التماهي مع الذات العليا، والانفتاح على الآخر في إقرار بالتكامل: ) فتتم
الشاعر برأيه خارج المشاعر البشرية: المحبة والكراهية لكنها تتموقع عبر الصلة بالآخر، 

الذات التي  ؛(4)وفي مقام إلغاء الحدود بين الذات والغير وهو ما أسماه بالذات البرزخية(
، أدونيستفكر بين وجودين بين ذاتين في حالة اقتراب كبرى )الرؤيا البرزخية( كما يسميها 

نقطة التماس بين الرؤيا الإبداعية والرؤيا الصوفية. تبلغ حدود التماهي فلا حدود عقائدية، 

                                                      

ده، أدونــيس، الهويـــة غيـــر المكتملــة الابـــداع الـــدين السياســـية والجــنس بالتعـــاون مـــع شـــانتال شــواف،  تعريـــب حســـن عـــو   -1
 .4، ص2005، 7بدايات للطباعة والنشر، ط

 .  40راوية يحياوي، من القصيدة الى الكتابة، ص  -2
 .  14، ص7114ماي  07، 118عبد الرحيم حزل، أدونيس الشعر والتصوف ، مجلة البيان الكويتية، العدد -3
 .  11راوية يحياوي، من القصيدة الى الكتابة ، ص  -4



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

64 
 

أو لغوية بقدر ماهي تأثير وتأثر، ونتاج وليد محايد يعلو بالذات عن كل انتماء بقدر الفكر 
 المبثوث فيها صوابا أو خطيئة.

والأفق خصيبا أمام حمولات الذاكرة المعتقة والتي فتحت الذهن رحبا : التاريخ .1
)وفق تشبُّعات تتنوع بين الشخصيات الأدبية، والتراثية والتاريخية، والرموز ادونيس

الدينية..فتنفتح الذاكرة النصية لهذه النصوص دلاليا لأن الأحداث تتراكم في سياقها التاريخي 
ريخيا يستزيد شكل سجلا تا هذا ما، (1)الفعلي، فيتعامل الشاعر معها وفق هواجسه الابداعية(

 ، ويطعم به آراؤه في عملية تكثيف دلالي.أدونيسمنه 
 تحديدا بـ: أدونيسأضف إلى تلك المرحعيات المؤسسة فقد تأثر 

 الشعر العربي الكلاسيكي ولاسيما المتنبي وابو نواس وأبو العلاء المعري. .7
 الفكر اليوناني ولاسيما الفيلسوف هيراقليطس. .2
 ما يمثله من غضب وتمرد وعنفوانالفيلسوف الألماني نيتشه و  .1
 المعرفة العلمية والتفكير العلمي المعاصر. .8

(2)  
 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر، السياسة، الدين.  .7

)من لا تراث له لا جذور له، ومن لا جذور له غصن يابس، غير أن الارتباط بالتراث 
اص لا يعتبرون أنفسهم تقليديين معنى يأخذ لدى بعض الأدباء العرب حتى عند أشخ

الخضوع للماضي، وإعادته والتمسك بحرفيته، وهذا في رأيي يشوه تراثنا، ويناقض الروح 
العربية التي هي بطبيعتها وكما أفهمها قائمة على الإبداع والتخطي لأنها في جوهرها فرادة 

 ؛ فالارتباط بالماضي لمعرفة التراث قصد لتجاوزه.(3)وحرية(
وأنطلق منها في كتابه الثابت والمتحول، والذي شكل  أدونيسنظرة للتراث أسس لها  

صدمة حداثية أبرزت أنيابها في وجه الأصول والثوابت، وانزاحت بها إلى ضفة التجديد، في 

                                                      

 .  771،  ص المرجع تفسه -1
 .  1-4، ص2000، ،7صقر أبو فخر،  حور مع ادونيس ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، بيروت ،ط -2
 .  71، ص 7م، ج2070،  2أدونيس، الحوارات الكاملة، بدايات للنشر والتوزيع، ط -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

65 
 

طبعا ولكن لدى أنصار  أدونيسعملية زعزعة كبرى تمخضت عن تجاوز قلق، ليس لدى 
أكثر جرأة  أدونيساثة متنفسا وقولا لم يستطيعوا قوله، فكان التراث، ووجد فيه أنصار الحد

 وأدق نبرة وأحد نصلا
والذي انتقد الحداثيين كونهم لم يأتوا بجديد وأن أفكارهم تكرار لما قيل، وأنهم كانوا أقل  

جرأة في كسر أسوار الحديقة وولوجها بل ظلوا على مسافة أمان، تقيهم سهام النقد، واكتفوا 
 الحصيات الحدثية يجسون نبض الفكر، ويتقون حرابه. برمي بعض

)تطرح وللمرة الأولى مسائل أساسية  عبد الله عبد الدائملذلك جاءت رسالته بحسب 
تمس مستقبل الفكر العربي انطلاقا من بنيته الموروثة، وأبرز مافي جهد الاستكشاف هذا أنه 

 للواقع الذي أدى إلى الكارثة(مقود في كثير من الأحيان إلى رفض كل شيء بسبب رفضه 

الانحطاط والتخلف الذي آلت إليه الثقافة العربية، وآل إليه العربي  ؛ ويقصد بالكارثة هنا(1)
)التمييز بين العناصر التراثية التي يمكن أن  أدونيسإنسانا وفكرا وإبداعا وأوطانا، لهذا حاول 

لمستقبل وبين العناصر التي تشكل تشكل قوة دفع، أو إضاءة في بناء الحاضر، واستشراف ا
؛ في اعتراف ضمني بأن في الموروث عناصر قوة، من جهة ومن جهة (2)قوة ردع وإعاقة(

 أخرى يعتبر التمسك بالموروث جمودا، وأي محاولة ابداع هي التحول والهدف المنشود.
 منهجه:

الفكر العربي  بني الكتاب على قائمتي الثبات والتحول، وعلاقتهما الجدلية داخل بنية
ودورهما في إنتاج المعرفة، وأثرهما على مختلف جوانب الواقع العربي والإسلامي؛ الثقافية 

 الاجتماعية والسياسية. حاضرا ومستقبلا فردا ومجتمعا. 
ارتبطت برؤيا نقدية قائمة  أدونيس)يمكن القول أن الحداثة العربية فكرا وإبداعا لدى 

كر العربي وتجاوزه من جهة، والكشف عن التحول... على الكشف عن الثبات في الف

                                                      

   . 1، ص4،7111لآداب،العددعبد الله عبد الدائم، حول رسالة أدونيس التراث العربي بين الاتباع والابداع، مجلة ا -1
 .  1المرجع نفسه، ص -2



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

66 
 

للتأسيس في ضوئه من جهة أخرى، ذلك ان الحداثة هي...مجموع من العلاقات والأجزاء 
 .(1)الفاعلة والمؤثرة في الدفع نحو الاستمرار في التحول(

 في مؤلفه، قائم على المواجهة بين الثبات أدونيسهذا الاطار النقدي الذي ارتكز عليه 
والتحول، كأرضية يصف من خلالها ويقدر ويقيم كل الثقافة العربية، وانطلاقها من مصدرها 

قاصدا احداث قطيعة مع الثابت، وتحسس التحول عبر فهم الثقافة العربية  -النص القرآني-
 كما هي من ثمة تجاوزها إلى ما ينبغي أن تكون عليه.

كر العربي، ورأى أن من واجبه دراسة مسألتي التوجه الثقافي وأزمة الف أدونيسناقض 
الثقافة العربية من منظور الاتباع والإبداع، وأعطى مصطلحات أخرى كالتقليد والحداثة، 
حيث قام بدراسة الحركة الشعرية في القرون الثلاثة الأخيرة أو ما سمي بعصر النهضة، فما 

كلي لكل إبداع الذي  لاحظه أن الحركة في معظمها ما هي إلا استعادة للماضي، في رفض
 غالبا ما يتهم بالغربية، وإفساد الأصول العربية.

الذي وجه للحركة الشعرية العربية الحديثة، وبحكم أن  أدونيسوهو ذات النقد يقول  
هو رائد هذه الحركة وأحد العناصر الفاعلين فيها شعر أنه لا بد أن يصل إلى سر  أدونيس

، ورفض كل ما من شأنه أن يخرج عن عباءة الماضوية هذا السيف المشهر في وجه الحداثة
 واعتبارها نشازا وجب الخلاص منه.

ثباته وتحوله عبر أسئلة لا ينفك يطرحها  أدونيسكانت الأرضية التي بنى عليها 
وتشكل المحرك لكل فكر يتأجج في داخله: )ما الأصالة؟ وكيف نحدد الأصل؟ كيف يمكن 

مضى، وماهو كائن وما يأتي؟ لماذا انحط الشعر العربي  أن نفسر طبيعة العلاقة بين ما
والثقافة العربية بعامة، وهل تكفي الاشارة إلى الانحلال السياسي أو إلى النفوذ الأجنبي 
لتفسير الانحطاط؟ كيف نعلل الصلة الجوهرية القائمة بين اللغة والدين والسياسة؟ وما تعني 

                                                      
هوية المري، النص وتشكلاته الثقافية في الفكر الحـداثي عنـد ادونـيس ،ماجيسـتير فـي اللغـة العربيـة وآدابهـا ،كليـة الآداب  -1

 .26، ص 2071والعلوم جامعة قطر ، 



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

67 
 

ت بنية الذهن العربي ماضوية، فماذا يعني له المستقبل؟ الحداثة بالنسبة إلى العربي؟ وإذا كان
 . (1)وهل الإنسان في الرؤيا الشعرية العربية وارث أم تابع؟ أم خلاق بادئ؟(

أنها دون إجابات، وستبقى كذلك ما  أدونيسمجموعة قلقة من الأسئلة والتي يعترف 
رضية للانطلاق في كل بحث بقي الإنسان مفكرا، وما بقي الفكر قائما والتي يجعلها أيضا أ

وعرض جدلي، يفسح المجال خصيبا أمام إجابات لن تأتي، تشكل طريقا للتحول والانفكاك 
من القديم، ولا يمكن لأي باحث أن يصل إلى رؤيا واضحة دون طرحها قلقة تبحث عن 

ر إجابات عجلة تكون منارة للعربي في إبحاره نحو مستقبل أكثر اتزانا، وأكثر سلاما وأكث
 مواكبة وحداثة.

يقول عبد الله عبد الدائم)ينهج في النهاية  أدونيسهذا الجهد الاستكشافي الذي يطرحه  
نهج الشك الديكارتي الذي ينطلق من الشك في كل شيء ليصل إلى اليقين، والذي يجرب أن 

، بمعنى أنت تسأل إذن (2) يتحرر من كل فكرة مسبقة ومن كل حقيقة شائعة مألوفة ليرى(
 انت ترى.

انه وقبل إعادة النظر في الحياة العربية، وتتبع مواطن الجمود فيها،  أدونيسيؤكد 
علينا أن نعيد النظر في الإنسان، باعتباره محرك التغيير كفكر،)فليست المسألة أن يتغير 
المجتمع ومؤسساته، بقدر ماهي أن يتغير الإنسان العربي، من هنا تبدأ أهمية العلم والتقنية 

؛هذه  الحياة التي هي تحصيل حاصل، لما هو عليه الإنسان (3)تغيير الحياة العربية(و 
، هذا العربي الذي اكتفى )باستخدام الثياب التي يخلعها العالم في أدونيسالعربي بحسب 

                                                      
 .  71أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(،ص -1
/ بشـير تاةريريـت، أدونـيس فـي ميـزان 1ائم: حول رسالة أدونيس التـراث العربـي بـين الاتبـاع والابـداع،صعبد الله عبد الد -2

 .  81النقد،ص،قسم الآداب والعلوم الإنسانية والإجتماعية،جامعة محمد خيضر، بسكرة ،دط، دت،ص
   .4م، بيروت، لبنان ص7161، 4-1، مجلة الآداب، العدد 7161علي أحمد سعيد أسبر أدونيس ، بيان  حزيران  -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

68 
 

؛ فالعربي لا يبدع لا يكتشف (1)مسيرته الإبداعية، ثياب العرق والتعب والكشوف والتغيير(
التقنية، وإنما يكتفي بأن يكون مستخدما لها ومستهلكا، على مسافة مع في مجال العلم و 

 .أدونيسالحضارة،لا يعدو أن يكون مقلدا غريبا عن العالم، بمقاييس 

ومن زاوية أخرى يرى أن: )كل إبداع مخاطرة، كل إبداع حرب، والمبدع محارب: 
حم يدخل في الخطر، يحارب الآخر، والمؤسسات والجمود، ونفسه، وبقدر ما يجرؤ، ويقت

 يدخل في منطقة الإبداع(
(2). 

فالعلاقة بين منحى الثبات ومنحى التحول هي علاقة تعارض وتضاد، علاقة بين 
د الصراع  طرفين ينفي كل منهما الآخر. فمجموع الدراسات التي تناولت القديم والحديث، ترص 

يل وأن المحدث متحول ينطلق من تأكيد أن القديم ثابت وأص وأدونيسالقائم بينهما، 
وناقص، ثوابت تم إقرارها، بطرحها أمامنا ليفاجئنا لاحقا بكسرها والخروج عن أصالتها. 
محاولا إثبات أن الفكر دينامي فلا يكفي الإذعان لكل قديم بل يجب أن نلقى عليه أسئلة قلقة 

 تحرجه وتحدث خلخلة فيه، تجعله متحولا في إجابات محدثة.

التي تواجهه )أن القرن الهجري الأول والربع الأول من القرن الثاني الصعوبة الثانية 
يشكلان مرحلة حاسمة في صراع القوى والأفكار، على جميع المستويات السياسية 
الاجتماعية الاقتصادية الأدبية والدينية والفكرية، غير أننا لا نجد المصادر التي تسجل هذا 

 ومكتوب على الأغلب بروح مذهبية دينية وسياسية( الصراع في حينه وما نجده منها متأخر

(3)
في إقرار آخر أن كل ما وصلنا من تاريخ عربي إسلامي سواء كان في شكل تفاسير  ،

للنص المقدس أو تاريخ إسلامي يعكس صورة الحياة العربية، في ظل الإسلام قد وقع فيه 
لصورة الحضارية غير صحيحة توجيه واستغلال لإعلاء مذهب أو إنزال آخر، بالتالي تلك ا

                                                      
 .  4، ص 7161علي أحمد سعيد أسبر أدونيس ، بيان  حزيران  -1
 .  77المرجع نفسه ،ص -2
 .  22ص أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

69 
 

للقياس عليها والانطلاق منها في دراسة حقيقية، تعطي نتائج جادة، في عملية طعن واضحة 
 للناقل ومنه للمنقول.

بداية أن منهج البحث كان صعبا أمامه، وواجهنه صعوبات حلها لاحقا؛  أدونيسيقر 
ها الحضارية بما تزخر به من كونه يتناول ثقافة أمة بأكملها في عهدها التأسيسي، وشخصيت

شخوص ثقافية غزيرة، وعلى أي أساس سيكون الاختيار، وهل سينطلق من مسلمة أم من 
فرضية، وهو ينقب عن الحضارة، غير أنه عقد العزم أن يقتطع من الزمان زمانا، فكانت 

، واختار القرون الثلاثة الأولى هي عينة الاختبار أو كما أسماها) مراحل التأسيس والتأصيل(
الأشخاص المؤسسة تبعا لذلك، والتي يعول عليها كدعائم للثقافة العربية سواء بفكرها 

 اوعملها، عازما الانطلاق من المسلمات للخروج عنها لاحقا.

أمامنا بكل اعتراف وأنه استبعد عمدا الإطار الحضاري الذي نشأ فيه  أدونيسويطرح 
لاقات الانتاج معللا بقوله: )أنه ليس من غرضي الإسلام، ونأى عن البنية الاقتصادية وع

الكشف عن العناصر التي تأثر به الإسلام إبان نشأته، أو مقارنته بغيره، وإنما غرضي أن 
أدرس الوحي الإسلامي كما تجلى في المماسرة الحياتية، وفي طرق التفكير...ومن الناحية 

ج، تحتاج مصادر صحيحة وافية، عن الثانية أن دراسة البنية الاقتصادية وعلاقات الإنتا
التنظيمات الاجتماعية والمالية والإدارية والاقتصادية، وهي غير متوفرة، والمتوفر منها لا 
يقدم كما أرى إلا معلومات جزئية، لا يمكن أ تبني عليها أو انطلاقا منها أحكام 

رس إرثا ومنهجه إذ كيف بإمكانك أن تد أدونيسوهذا أول ما أخذ عن  ،(1)صحيحة(
حضاريا بمعزل عن مؤثراته، وإن كان قد علل ذلك بـ: )عدم توفر المصادر الكافية، ودرس 
الانتاج في معزل، فجاء منهجه مرتكزا على الفصل بين عناصر الثبات والتحول، وتتبع 

 ، كعملية جدل وتفاعل قائم على:(2)الحركة التاريخية الاجتماعية الثقافية(

                                                      
 .  71ص   أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، -1 -1
 .   86ينظر: بشير تاوريريت: أدونيس في ميزان النقد،  ص -2



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

70 
 

خبار التي وراءها دوافع تتحيز لشخص أو اتجاه أو فريق ضد تجنب الاعتماد على الأ .7
 آخر، فأهمل منها التي لا إجماع عليها وبخاصة ما اتصل منها بالدين والسياسة.

لم ينظر للدين من زاوية المذهب، وإنما نظر إليه من من زاوية أنثروبولوجية، في تأثيره  .2
 عليه. على نظر الانسان العربي وعمله، وفي تأثيرهما كذلك

تجنب الخوض في ماهية المفاهيم، كتحديد معنى الاتباع والإبداع أو القديم أو   .1
 المحدث أو الأصل أو الأصالة.

قة، ألا يعتمد في الاراء والأحكام التي تصل إليها   .8 آثر استكمالا للموضوعية والد 
ناء واحد هو الدراسات الأجنبية أو العربية التي بحث كتابها المشكلات التي بحثها، باستث

الأخذ بما فيها من الآراء التي تتوافق مع النصوص العربية الموثوقة التي لا خلاف فيها. فلم 
 يشأ أن يقرأ التراث عبر قراءات سابقة بل قراءة أولية عبر نصوصه ذاتها، منه وإليه.

التسلح في دراسات التراث بالتراث ذاته، فجعل النصوص التي تشكل الأسس النظرية  .5
 . (1)ملية للتراث هي التي تتكلم فلا يكون إلا مستنطقا لهاوالع

  : الذي ساد الحياة العربية وله الغلبة معبرا عن طبيعة العقل العربي.فكان خط الثبات

نقيض الثبات، حاول تجاوز الأول تحت حجة الاضطهاد الفكري والديني وخط التحول: 
  (2) والسياسي.

 والدينالشعر السياسة  مواقف أدونيس من: 
تقوم الحداثة على زعزعة المسلمات القارة في الفكر، دون اعتبار لأي قداسة إلهية أو 

التي أدلى بها في رسالته يحاول الوقوف على الثبات فيه  أدونيسبشرية، فمن خلال مواقف 
هذا ليتجاوزه، ويقف على التحول باحثا عن دقائقه للاستمرار فيه والتأسيس على ضوئه، 

                                                      
 .  28-21دونيس: الثابت والمتحول )الأصول(،صأ -1
 .  1ينظر: عبد الله عبد الدائم: حول رسالة أدونيس التراث العربي بين الاتباع والإبداع،ص -2



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

71 
 

كرحالة يقتفي  ذي لامس الشعر ولم تكن السياسة بمعزل عنه ولا حتى الدين. فكانالتحول ال
 الأثر مستدلا على الطريق بسراج من تراث.

 موقفه من الشعر: - أ
على أن الشعر في العصر الجاهلي )هو الأصل الأول للثقافة أدونيس يؤكد  

الأول وأن لا  لاثباتفي تلميح واضح منه إلى ال، (1)العربية..شبكة من خيوط الاتجاهات(
هذا التنوع الذي تزكى بدءا من ظهور الاسلام في اتجاهين: اتجاه يحافظ على  أصل واحد،

القيم القديمة التي أقرها الإسلام، أو التي أنشأها، واتجاه ثان خرج عنها، فتلقى الأول 
د، والخروج الاستحسان والثاني الإبعاد والاستهجان، وشكل هذا الأخير النموذج الأول للتمر 

 أدونيسعن قيم الاسلام ومتابعة لمسيرة امرئ القيس، الذي طرد انتصارا للأخلاق، غير أن 
  ( 2) .يعتبره: )النموذج الأول الشعري للخروج في التراث العربي أي التحول(

، أدونيسان إضاءة هذه النقطة تنصدم بصعوبات خصوصا لانعدام الدراسات يقول 
 ل الوصول إلى بر أفكاره.لكننا نمضي معه على أم

في الأدب في ذم البيان لذاته وذم الشعر لذاته، وجعل الأدب علما يقصد  الثبات)تجلى 
للتوجيه، وتغليب )أخلاقية( الشعر على )فنيته(، كما يتجلى في العودة إلى القديم الجاهلي 

ود الشعر باعتباره نموذجا للأدب. في إنكار للتجديد وبالتالي إنكار لأي خروج عن عم
والتنكر للمجاز تنكرا للفكر الديني للتأويل، والأخذ بالوضوح المستقى من التقليد الحرفي 

 للقدامى، الاخذ بالظاهر وإبطال التأويل.(
(3).

   

وأنه جزء من  أدونيسفلطالما كان الشعر في القرآن مقرونا بالجنون والسحر، يقول 
السنة على ما استحسنت منه، وأبعدت ما عمل الشيطان، وباب للبطلان والظلال، وافقت 

                                                      

 .   205أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص    -1
 .  206المرجع نفسه، ص    -2
 .  77راث العربي بين الاتباع والابداع، صينظر: عبد الله عبد الدائم: حول رسالة أدونيس الت -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

72 
 

سواه، ورضيت بما كان منه مدحا لله وللدين، وهجاء لأعدائهما، بالتالي فالشعر وسيلة 
 أيديولوجية، تدافع مدحا وتهاجم هجاء، وتحارب إذا ما وجهت للدين وظلت طريقها.

البيان  إذن بوصلة الشعر المادحة أو الهاجية هي المعيار في خيريته.)وقد يستميل
فمن ما استحسن من الشعر الجاهلي وأعجب به النبي ما جاء على  ،(1)عقل الإنسان وقلبه(

 لسان عنترة بن شداد وكمال البيان فيه قوله: 
 ولقد أبيت على الطوى وأظله *** حتى أنال به كريم المأكل            

ما جاء من شعر  فقال: )ما وصف لي أعرابي قط فأحببت أن أراه إلا عنترة(، وأيضا
 أمية بن أبي الصلت:  ) الحمد لله ممسانا ومصبحنا *** بالخير صبحنا ربي ومسانا(

 وقال عنه: )إن كاد أمية ليسلم( وقال عنه ) آمن شعره وكفر قلبه(.
وإذا لاحظنا البيتين السابقين وجدنا أنه يغلب عليهما التوجيه والفضائل الدينية فتحولت 

لقبيلة إلى الشاعر والدولة، واعتبر الشعر فاعلية اجتماعية أخلاقية، العلاقة من الشاعر وا
ترتبط بعقيدة الدولة ومصلحتها، فلم يعد الشعر ذا قيمة لفنيته، وجماله وإنما يقيم لفكريته 

 وفائدته.
(2)

 

فالشعر زمن النبي هو)وسيلة أيديولوجية تدافع مدحا، وتنتقد وتهاجم  أدونيسوبحسب 
، وإن كان النبي حقيقة لم يحارب (3)نبي حينما كانت توجه ضد الدين(هجاء..فحاربها ال

الشعر لأنه شعر، بل طرح المعاني غير الفاعلة، ولأن المقام ليس مقام شعر، إلا ما كان 
 منه خدمة الرسالة، وتثبيتا لما بعث لأجله، فما بعث النبي إلا ليتمم الأخلاق.

وانه العلم  أدونيسشعر، كميزان للقول يقول وتبنى الصحابة موقف النبي والنظر إلى ال
الأكثر صحة  كما قال بذلك علي بن ابي طالب، وهكذا تحول الشعر إلى نوع من الأدب، 

                                                      

 .  781أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص  -1
 .  781-784، المرجع نفسه-2
 .  781ص،  المرجع نفسه -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

73 
 

حول هذا يقول معاوية: )الشعر أعلى مراتب الأدب(، وماجاء من مقولة عمر: )ارووا من 
 الشعر أعفه(

(1). 
 نظرته للشعر في الأمور التالية: أدونيسويلخص 

أن الاسلام أقر الشعر شريطة أن يكون أداة لخدمة الدين والنظام. فهو وسيلة لغاية أشرف  .7
 منه وليس لذاته. 

المضمون الذي أقره الإسلام ودعى للتعبير عنه، يتمثل في حقائق واضحة أوحيت  .2
  وبلغت، في نفي للمجهول، وما كشف عنه الوحي، فالشعر بنية لغوية ناطقة عن الثقافة.

تفسير للواقع الديني، والاسلام يقيم الشعر على قاعدة ثابتة، تتطابق مع الحقيقة الشعر  .3
 الثابتة )الدين( ويحارب الشعر، الذي يقوم على المغامرة والاحتمال وفتح باب الغواية.

وظيفة الشعر في الدلالة على الحقائق الواضحة والتي تتجاوز الإنسان، وأن الرسول نفسه  .8
ملها وبلغها...وكما أن هذه المعاني ثابته فعلى التعبير عنها أن يكون لم يكن إلا ناقلا ح

(2)ثابت
. 

وأن الشعر أصبح فنا في خدمة الدين، ومصدرا ثانيا للمعرفة بعد أن كان أولا،  ولغة   .5
وأداة لتفسير لغة القرآن وفهمها، وشاهدا على إعجازها، وأصلا جامعا للغة والدين، ومع أن 

للقرآن الكريم زمنيا إلا أن القرآن أصبح سابقا للشعر الجاهلي اعجازا  الشعر الجاهلي سابق
بكونه يتجاوز الزمن، ولم يعد الشعر الجاهلي إلا حجة لإثبات هذا الإعجاز هذا ما جعل 
علماء اللغة والدين يدرسون الشعر الجاهلي لما فيه من اللغة التي تشهد للغة القرآن أين 

 هم القرآن. أصبح الشعر معجما ومرجعا لف
الناقد الحق هو الذي يتقن لغة القرآن، والشعر الجاهلي، فيقيم اللاحق أستنادا لمعرفة   .6

 ( 3).السابق

                                                      

 .  757ص  ،دونيس: الثابت والمتحول )الأصول(أ -1
 .  751-758المرجع نفسه، ص  -2
 .  751-754، ص  المرجع نفسه :ينظر -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

74 
 

  هو ما كان على نهج القدامى، شكلا ووظيفة نستثني  أدونيسومنه فالثبات بحسب
منها ماشذ عن القيم التي جاء النبي ليتممها، والتأسيس لمجتمع إسلامي على أساسات 

لاقية، فكانت القاعدة  النبوية المأخوذ بها شعريا. شأنه شأن الفكر الديني الذي نبذ التأويل أخ
والأخذ بظاهر النص. ومنه فالثبات بالشعر ما تعلق بالوظيفة القيمية الأخلاقية واعتبارها 

 مصدرا للأدب. مما جعله يعود للحاضنة العربية بعد أن نبذ كلية. 
  في الخروج عن العمود الجاهلي في الشعر وفي تقديم في الشعر التحول)ويتجلى :

)فنية( الأدب وصياغته الفنية على أهدافه الإجتماعية، وفي الرجوع جملة إلى الحياة 
 .(1)واعتبارها مصدر الأدب، بدلا من الرجوع إلى القيم الاجتماعية والخلقية السائدة(

ان يكون مجرد تعبير عن أين اعتبر الشعر شكلا من أشكال الفكر ورفض  فالتحول
مجموعة قيمية أو انفعالات شعورية، خصوصا بعد أن اشتد صراع الآراء في سياق الزمن 

وابتعاد عن زمن النبوة وصولا إلى الحكم الأموي، أين كان الخلاف عن الحكم والسياسة،  
 فكان الشعر متنفسا، والحاجة إلى التعبير عن الرأي ضرورة ملحة.

 ن قطبين:وأصبح الشاعر بي 
 على غرار الجاهلية، الحرية اللازمة لعقيدته السياسية والفكرية والتي لا يجد الحرية :

 دونها معنى لحياته. فعاد إلى الشعر الجاهلي كنموذج يحتذي به حرية.
 (2) الذي يمارسه عليه الاتجاه السياسي السائد في الحكم وفي الحياة العامة.( الضغط. 

بات والتحول في الشعر، نافيا القسمة أو الجدل بينهما: )من مسألة الث أدونيسويطرح 
العسير الإقرار بهذه القسمة الثنائية الحادة...فالتياران تفاعلا وتبادلا التأثر منذ أوائل العصور 

مقرا أن التيارين مشيا جنبا إلى جنب منذ أيام ، (3)الإسلامية بل منذ أيام الجاهلية نفسها(

                                                      
 . 77 عبد الدائم: حول رسالة أدونيس التراث العربي بين الاتباع والابداع، صعبد الله -1
 .  268أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص  -2
 .  16، ص المرجع نفسه-3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

75 
 

العرب انموذجا واحدا في الكتابة لا يمكن الخروج عنه لهذا يعد التمرد الجاهلية، حيث اعتمد 
 .أدونيسعلى هذا النمط تحولا حداثيا بمعايير 

مسألة الثبات والتحول في الشعر نافيا القسمة أو الجدل بينهما: ) من  أدونيسيطرح 
لتأثر منذ أوائل العصور العسير أن نقر بهذه القسمة الثنائية الحادة...فالتياران تفاعلا وتبادلا ا

 الإسلامية بل منذ أيام الجاهلية نفسها(
مقرا أن التيارين مشيا جنبا إلى جنب منذ أيام  ؛(1)

الجاهلية، حيث اعتمد العرب انموذجا واحدا في الكتابة لا يمكن الخروج عنه، لهذا يعد التمرد 
 .أدونيسعلى هذا النمط تحولا حداثيا حسب 

بوصفه  لامرئ القيسفي تحد واضح لكل محرم، وينظر  وظهر توجه نحو التمرد
النموذج الأول للتحول، )الذي كان يسلك ويفكر خارج نظام القبيلة  وقيمها السائدة ففي شعره 
وسلوكه ما يخرق هذه القيم وبحاصة فيما تعلق بالمراة والحب، والذي اعتبر لا يهدم بنية 

، من خلال خروجه عن (2)ة القيم ووحدتها(العائلة ووحدتها فحسب، وإنما يهدم كذلك بني
النموذج الأصل وقلبه لنظام الكتابة التقليدية، وبوصفه خارجا عن الأخلاق والقيم السائدة، 
في مواضيع القصائد وتطرقه للمحظور قبليا، وإن كان خروجه عنها من باب المجاز فقط، 

 رمى الطرد.فانحرف بالألفاظ عما وضعت له معنى وسياقا، فكان بهذا في م

وعلى هذا الاتجاه )اكتملت صورة التحول بما يزلزل القيم الموروثة، سواء كانت دينية  
بأن ذلك من اجل )المشاركة في إقامة نظام جديد  أدونيسيرى  ،(3)أو اجتماعية أو أخلاقية(

 ،(4)من القيم يعطي للحرية وللحب وللمرأة ولأشياء الحياة العامة، معنى جديدا وبعدا آخر(
ويقول بأن هذا لن يتحقق إلا بـ: )تجاوز بنية القصيدة القديمة والألفاظ الشعرية القديمة إلى 

                                                      
 .  16عبد الله عبد الدائم: حول رسالة أدونيس التراث العربي بين الاتباع والابداع، ص -1
 .  201الأصول(، ص أدونيس: الثابت والمتحول ) -2
 .  251المرجع نفسه، ص  -3
 .  251المرجع نفسه، ص  -4



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

76 
 

الألفاظ الجديدة، التي تفرضها الحياة الجديدة، وإلى بنية جديدة للقصيدة، يعرضونها من 
 . (1)الناحية الموسيقية، في أوزان قصيرة استجابة لايقاع الحياة( 

إمام التمرد ورافع راية التحول في الشعر ليتبعه في منحاه  سامرئ القيوهذا ما نصب 
غيره مقتدين بهداه. ومنهم الحطيئة. أبو الطمحان القيني وغيرهم، اتجاه تحلل من القيم 

 الموروثة دينية أو اجتماعية أو أخلاقية، ظاهرين على التقليد ومجاهرين. 

 ة وشعر الخوارج:إلى هذا المنحى شعر الصعلكة الإقتصادي أدونيس ويضيف

o ظهور الشعراء الصعاليك تمردا فعليا على القبيلة،  أدونيس: عد الشعراء الصعاليك
وعلى نهج الحركة الشعرية، من خلال خروجهم عن بنية القصيدة القديمة والألفاظ القديمة. 
في رفض للفروق الطبقية وما انجر عنها من فقر وحاجة، جعلهم في حالة صعلكة كقتال 

وعبيد الله بن الحر، مالك بن الريب المازني التميمي، )الذي يرى في الحكم الأموي  الكلابي
، فكان شعرهم )تمردا على القرابة الدموية والقبلية وكان شعر انفتاح (2)سببا لشقائه وفقره(

؛ في محاولة للخروج عن كل سلطوية قانونية أو سياسية،  (3)على الانسان بما هو انسان(
ل هو الشر المطلق، وجب رفضه فحملوا لواء نصرة الضعفاء في فلسفة حياتية ويرون أن الذ

 انتهجوها، فجاء شعرهم مصبوغا بها. 
 . (4)(فما الشر كل الشر، لا خير بعده***على الناس، إلا أن تُذلَ رقابُها)   يقول قتال الكلابي: 

o يتجاوز إطاره  كان شعر الخوارج )تعبيرا عن حريتهم الفكرية موقفا : شعر الخوارج
 ، وشكلا تقدميا من حيث أنه أعلن أن الحرية جوهر الإنسان(أدونيسالتاريخي برأي 

(5). 

                                                      
 .  251ص  أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، -1
   .254ص  المرجع نفسه، -2
 .  251المرجع نفسه، ص  -3
 .  251المرجع نفسه، ص  -4
 .  268ص  ،المرجع نفسه -5



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

77 
 

والوقوف عليها  ،فنجد القصيدة فد نأت بنفسها عن الأطلالاما من ناحية البناء الفني  
 واحدا ومحوريا يخدم غاية اتعددية بأغراضها، تتناول موضوع لولا تحم ،ولا تتذكر المنازل

، شاعرها وتوجهه الثوري، وطرح ورقة الصنعة الفنية بعيدا، إلا ماجاء منها دون تكلف
)فتحول الشعر المقترن بالمذاهب من التعبير عن المشاعر والانفعالات إلى التعبير عن 

 الأفكار والعقائد، تعبيرا عقليا يستند إلى الدليل والبرهان(
(1)

، بوصفه) كلاما كغيره ليس له  
 (2)ذاته، وإنما يستحسن إذا عبر عن فكرة حسنة، ويستقبح إذا عبر عن فكرة قبيحة(.امتياز ب

بأن الخارجي كان بطريقة أو بأخرى يبث أيديولوج،  أدونيسوعلى هذا الأساس يرى  
يحملها القصيدة كوسيلة من وسائل العنف، في توجه ثوري إصلاحي، لإحداث توازن 

فكان الشعر لدى الصنعة إلى التوظيف المذهبي)اجتماعي. فانتقل الخوارج بشعرهم من 
لذا اضمحلت فكرة التقليد عند الشاعر  ...الخوارج وسيلة لخدمة مذهبهم، والتعبير عنه

 ، (3)(الخارجي
محققين انفصالا زمانيا ومكانيا بابتعادهم عن التقليد وأصبح )فكرهم هو نفسه زمنهم 

يقة بين ايقاع حياتهم الخارجية وايقاع النفسي والشعري، والحياتي فحقق شعرهم وحدة عم
؛ وهذا يعني أن شعرهم أصبح أكثر صدقا في التعبير عن واقعهم (4)حياتهم الداخلية(

 المعاش، في عملية اسقاط حقيقة تنأى عن المجاز والخيال.
o  :وقد شكل شعر كل من بشار بن برد، شعر بشار بن برد، أبي نواس، أبي تمام

تحولا بموازاة التحول الجغرافي لإمتداد الفتوحات الإسلامية، تغيرت وأبي نواس، وابي تمام، 
به ومعه جغرافيا الشعر، ففي العصر العباسي، عرف الشعر تحولا بنائيا وفكريا بارزا مع كل 

يعد بشار بن برد  أدونيسمن )بشار بن برد( )أبي نواس( )أبي تمام(، ومن وجهة نظر 

                                                      
 .  261ص   أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، -1
 .205المرجع نفسه،  ص  -2
 .266، ص المرجع نفسه :ينظر -3
 .  266ينظر: المرجع نفسه، ص  -4



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

78 
 

و)أن الشعر عنده بحث مستمر، ولا ، السائدة التقاليدحامل راية التحرر الأخلاقي رافضا 
 يعجب الشاعر بما أنجزه، لأنه مأخوذ بما لم ينجزه بعد(

، في استمرارية استكشافية لا ينفك (1)
يدعو إليها كل حداثي، استمرارية لا تنتهي في اتفاق واضح، والذي يرى أن الإنسان  أدونيس

أول من زلزل أصولية العربي من ناحية  ر بن بردبشايحيا بقدر ما يستكشف ويستمر، فكان 
 الشكل، حيث أغرب في التصوير، حين جاء بتشبيهات لم تكن مألوفة عند الأولين. 

فقد تجاوز التقليد عنده، ورموزه القديمة: ولم يعد ينظر إلى  الطلل الناقة  أبو نواسأما 
ستبدلا لها بحياة التمدن، وبنمط  المنازل ووقوف بديار الحبيبة وغيرها من ملزمات القصيدة، م

فأبو نواس:)لا يرث بل يؤسس، ولا يكمل بل يبدأ، إنه  أدونيستعبيري مغاير، ومنه وبحسب 
لا يعود إلى الأصل ... وينغرس في اللغة وأصواتها..يشكل صورة العالم لابسا قناع المجون 

حات الذاكرة الثقافية ؛ فأبو نواس ليس إلا مأخوذا بالخمرة والمجون على صف(2)والخمرة(
 الموروثة، وإن كان خلاف ذلك، فما أقداحه المعتقة سوى خروج عن واقع ثابت يرفضه.

ففي صورة الخمرة التي تخيرها أبو نواس انعتاقا من قيود الفرض نحو الرفض )رفض  
، على لسان عربيد مجازا، نطقت الخمرة على لسانه، فبدا (3)ماهو راهن وقبول ما يتجاوزه(

جنا، )كما ان الحلم دخول فيما يحجبه الواقع، فإن المجون دخول فيما يمنعه نظام ما
، وماهو في حقيقته إلا إنحراف لغوي تفرد به ، فوظف من الألفاظ لغير ما (4)الأخلاق(

وضعت له، اختار تصيدها بشباك المجون، وظل وصفا يلازمه ظلما، وفي حقيقته ابداع 
قصائده، وأرخ به عصره، في )نفي لكل ما ينفي حرية وتجاوز سجل باسمه، وطبعت به 

 الإنسان... فالشعر عنده فعل حياتي يعوض عن نقص شامل(
(5 )

. 

                                                      
 .  701أدونيس: الثابت والمتحول )تأصيل الأصول(، ص  -1
 .701ص المرجع نفسه،  -2
 .770المرجع نفسه، ص -3
 .770المرجع نفسه، ص  -4
 .  777ص  المرجع نفسه، -5



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

79 
 

وما كان الخمر عند أبي نواس إلا )معادل للتجربة الصوفية التي تستهدف الوصول  
لم والله، إلى المطلق والاتصال به، إنها تجربة تعيد لإنسان وحدته المفتقدة مع الأشياء والعا

 إن الخمر ليست عادة سلوكية ولكنها تجربة حياة(
(1). 

اما أبو تمام فقد حافظ على الشكل الخارجي لبنية القصيدة التقليدية، لكنه غير النواة 
ألا وهي: )الكلمة، وغير علاقات الكلمة  الصوتية، والدلالية فلم  أدونيسالأساس فيها بتعبير 

معلنا التجاوز في لغة الشعر ذاتها؛ من داخل  ، (2)العلاقات( يعد الشكل عائقا دون بروز هذه
تركيبها اللغوي، وإن اعتبره غيره إفسادا لها فإنه يخلق لنا بعدا آخر، فاعتبر الشعر فنا 
واعطى الأولوية لطريق تخريج ذلك الفن، )فنظر إلى العالم حوله كما هو وخلق عالما فنيا 

  (3)نما اتخذت عند أبي نواس بعدا مجازيا رمزيا(.اتخذت الحداثة عنده بعد الخلق، بي
فكان تجديد أبي تمام على ظهر)نواة القصيدة( فكل كلمة تكشف عن شكل خاص من 
الوجود، وكان تجديد أبي نواس على ظهر )الخمرة( باعتبارها تفتح باب الخيال والمضامين 

ثة الشعرية من أوسع في تجديده فدخل الحدا أدونيسوأفق المجاز. وهو ما ارتكز عليه 
 أبوابها.

 :موقفه من الدين - ب
  في  تغليب النقل على العقل، والرجوع إلى أدونيس في الدين بحسب  الثباتيتجلى

 (4).النص وإنكار التأويل والتمسك بحرفية الكتاب والسنة

تقوم الاتباعية هنا على الإيمان بأولية ثابتة كاملة ومطلقة تندرج من الأصل الأول: 
( فالأول هو الأقرب إلى القرآن. والنبي هو الأول. ويرسم هذا التدرج في الأولية بعد )القرآن

النبي حديث يقول: )ليؤمكم أقرأكم لكتاب الله عز وجل، فإن كنتم في القراءة سواء فليؤمكم 
                                                      

 .54ص  ،س في ميزان النقدأدوني،بشير تاوريريت -1
 .  771، ص أدونيس: الثابت والمتحول )تأصيل الأصول( -2
 .   701المرجع نفسه، ص  -3
 .  77عبد الله عبد الدائم: حول رسالة أدونيس التراث العربي بين الاتباع والابداع، ص -4



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

80 
 

أعلمكم بالسنة، فإن كنتم في السنة سواء فليؤمكم أقدمكم هجرة، فإن كنتم في الهجرة سواء 
 كبركم سنا (فليؤمكم أ

ومنه فأحقية الشخص تبعا لفهمه للقرآن ثم السنة أو صحبته للنبي  ؛ (1)
صلى الله عليه وسلم فإن تساووا في الفهم والهجرة احتكموا للسن فكان أبو بكر ثم عمر. 

 فكان الاحتكام للأول والأقرب إلى الله ثم الأقرب فالأقرب هو الأصل.
رن الثاني، صار مقياس حجية الفقيه وعلمه ما )وبانتهاء عصر الصحابة وبداية الق

يجمع  إلى جانب علمه من علم الذين تقدموه، فسمي فقهاء القرن الثاني بفقهاء التابعين ... 
؛ فالإتباعية هي مابقي عالقا في الذاكرة (2)(والأفضل هو الاكثر إتباعا والأعلم بسنة ماضيه
سكا بخيط من القدامى، تشكل لحظة إفلاته من آثاره الأولين وسيرتهم، ما بقي الإنسان مم

 خطوة في الإبداعية.

)والإتباعية هي تجاوز للزمن وتغلبها عليه فتقادم الزمن جدار يرتفع بين الأول ومن 
ومن هنا كان  يأتي بعده، انه مسافة بعد، والاتباعية استئصال لهما بغية القرب من الأول،

؛ فالتابعي من حافظ على (3)عاملا في الابعاد.( الحفظ عاملا في التقريب، ويعتبر النسيان
 سيرة السابق وكان وفيا له، وان فصله زمان فذاكرته كفيلة بالوصل.

)تكرار لعمل إلهي وتوكيدا له، ويكون اول من بدا  أدونيسأما عن السنة فهي بحسب 
.إليه.(هذا التكرار على الأرض أقرب الناس إلى الله، فممارسة السنة تشبه بالله وتقرب 

(4) 
ولكون السنة تقليد ولكون النبي أول من قلد العمل الإلهي وضرب لنا مثلا عن الوضوء 
وكيف توضأ النبي  كما علمه الروح الأمين، فهو تقليد لله إذن فالسنة عمل كامل يقول 

، فوجب الاقتداء (5)وهي كاملة ثابتة، ومنه فهي )الحقيقة المطلقة والمعرفة المطلقة( أدونيس
ا. لكونها تثبيت لوحي الله، يستلزم أنها تحويل وتغيير لما سبقها من عقائد وإتيان بشيء به

                                                      
 .  717أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص  -1
 .  712صوالمتحول )الأصول(، أدونيس: الثابت ينظر:  -2
 .  712،  صالمرجع نفسه -3
 .  711، صالمرجع نفسه -4
 .  780ص  ،المرجع نفسه -5



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

81 
 

جديد، والكفر تبعا لذلك هو إرتداد لما قبلها. أو تطلعا لما بعدها مما يتجاوزها ويناقضها، 
وهذا تطابقا مع الكلمة التي قالها أبو جهل عما جاء به النبي )أتانا بما لا يعرف( وهي ذات 

 ( 1) .لكلمة التي ستطلق لاحقا على من يتهم بخرق السنةا
 

اما فيما يخص القرآن فكان التفسير منذ بدايته  قائما على النقل مما ورد عن النبي 
كمصدر أول في الأمور التوقيفية، والتي ليس للعقل فيها مجال )كتفسير الحروف المقطعة: 

(، هذا التفسير الذي بدأ في عهد النبي أين ألم، حم، يس، وكأسباب النزول والناسخ والمنسوخ
كان الصحابة لم تتجاوز تفاسيرهم إلا ما غمض من القرآن فيسألونه عن الآيات التي أشكل 
معناها عليهم فيوضحها لهم، ومنه فالسنة تفسير للقرآن وبيان له، وواصل الصحابة المسير 

تابعين شمل التفسير أكثر آيات على ذات النهج ولم يعرفوا للخلاف مكانا، وبقدوم عصر ال
القرآن، وصار تفصيليا لكل آية ولفظة وظهر الخلاف حول المعاني وخصوصا ما تعلق 
منها بآيات القدر أو الجبر وبدأ التأثر بأهل الكتاب، وبانتهاء عصر الصحابة كانت النظرية 

خير  الطبري فكان ، (2)الاتباعية في تفسير القرآن قد استقرت على الأخذ بالمأثور ونبذ الرأي

 مثال لهذا النهج. 
  في الدين عبر تغليب العقل على النقل، وفي تجاوز النص إلى  التحولويتجلى

المعنى، وفي تغليب الباطن على الظاهر، كما نرى في حركات الاعتزال والباطنية والصوفية 
 .(3)وسواها

زة في الفكر العربي، أن النقل هو بوابة الاتباع ،ومرتكزه وسمته البار  أدونيسيؤكد 
وتقدم العقل ليحل محله، في شكل حركات ومذاهب غير نقلية هو ما شكل التحول وزعزع 

 الثبات. وضرب أدونيس لنا  أمثلة عن ذلك التحول فكانت:
o حركة الاعتزال  : 

                                                      
 .  780ص أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(،  -1
 .    781ص  ،المرجع نفسه -2
  . 77عبد الله عبد الدائم: حول رسالة أدونيس التراث العربي بين الاتباع والابداع، ص -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

82 
 

حركة تمجد العقل وتبعثه ليملك زمام المعرفة، في مساواة له بالدين )يرى أن الدين هو  
فالعقل ليس مقيدا بأي نظام، أو شكل للمعرفة مسبق، وإنما هو مبدأ كلي نفسه عقل، 

 .(1)وضروري(
وعلى عكس الإتباع وجموده والذي قدم الشرع على العقل واعتبره )تابعا لا يحسن ولا 

. تأتي الاعتزالية وتتجاوز هذا المفهوم بل وتقلبه، مقدمة العقل (2)يقبح ولا يقتضي ولا يوجب(
له متنفسا فيها، يوافق توجهه الفكري ليدخل في عباءة الاعتزال   أدونيسجد على الشرع، لي

القائمة على أن: )العقل هو القوة في اكتساب المعرفة وهو العلم في ذاته. في تقديم واضح له 
(3)( على الشرع

. 
وتبناها بحذافيرها حين عرف أصل العقل في المعرفة:)أن العقل أصل المعرفة وانه   

ة الحسن والقبح بالعقل، وأن على الإنسان أن يعرف الله بالدليل العقلي، أو النظر تجب معرف
 (أو الاستدلال

(4)
 . 

وقوة هداية في آن، وبما أن العقل مصدر للمعرفة فهو  أدونيس)فالعقل قوة إدراك يقول 
ذا كان مقياس الحقيقة، فلا يؤخذ بأي شيء سواء كان تقليدا أو خبرا متواترا ،أو إجماعا إلا إ

، وإن جاء من ظاهر الوحي ما  (5) مطابقا للعقل، وكل ما يتناقض مع العقل لا يعتبر علما(
يناقض العقل)وجب تاويل هذا الظاهر، في ضوء العقل، بما يؤدي إلى إلغاء التناقض. ومن 
هنا لا يعود العقل مقياسا للمعرفة وحسب، وإنما يصبح كذلك مقياس الأخلاق فهو مقياس 

بين الخير والشر...والإنسان هو الذي يعرف بالعقل الخير فيفعله أو لا يفعله، والشر  التمييز
فيفعله أو لا يفعله، وهو يفعل أو لا يفعل بإرادته وحريته واختياره ولهذا كان مسؤولا عن 

                                                      
 .  41أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص  -1
 .  45الأصول(، ص تأصيل أدونيس: الثابت والمتحول ) -2
 .  45المرجع نفسه، ص -3
 .  45المرجع نفسه، ص -4
 .  46ص، المرجع نفسه -5



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

83 
 

لم يخرج من عباءة  أدونيسفنجد  ؛(1)أفعاله، فالعقل أصل المعرفه والحرية أصل الأخلاق(
لكن يريد من كل هذا أن يصل بالإنسان إلى منطقة حرة، يكون العقل فيها مقياسا الاعتزال، و 

للأخلاق، فالفرد حر في توظيف عقله، وإدراك ما يجب إدراكه من قيم بكل حرية، والوصول 
إلى نقطة الخير والشر فيه، وله أن يغلب أي نقطة شاء. فالحرية أصل الأخلاق. ومنه 

 . هذه المعرفة العقلية المطلقة والتي ركنت الشرع جانبا. فالإجبار ثبات والحرية تحول
ليؤكد مرة اخرى على)أن أهم ما أدى إليه تقديم العقل على الشرع بحسب هو التوكيد 
المطلق على حرية الإنسان وابداعه، وأن البلد الذي لا يستطيع أن يمارس فيها الإنسان 

؛ ليتجاوز (2لدين والعقل والحرية()حريته إنما هي بلد كفر أي أنه في منظوره نقيض ا
المفاهيم مرة أخرى أين يصبح الكفر هو الخروج على العقل وليس الخروج على الشرع. 

 ويصل في الأخير إلى أهمية التحول ويطرحه على لسان المعتزلة على ثلاث: 
 : فالعقل طريق المعرفة والاستدلال على الله والدين والأخلاق.ما يتصل منه بالمعرفة -
 :التوكيد على الإرادة والحرية.ما يتصل منه بالمسؤولية -
 .(3): الدفاع العقلي على هذا كلهما يتصل منه بالمنهج -

)واعتبر العقل أساسا ومقياسا، فلا يجوز الاعتقاد إلا بعد النظر العقلي؛ لأن أي اعتفاد 
للكشف عما  لا يكون إلا بالنظر لا يكون في الغالب إلا جهلا، ولأن النظر ليس لذاته بل

(4)يؤدي إلى خير الانسان وصلاحه(.
  

فإن كان قد غاب عن المعتزلة أن العقل وحده لا يكفي أن يكون بابا للمعرفة، فكيف 
أن العقل بمفرده هو الانعزال التام عن كل أنواع المعرفة، وليس العقل إلا  أدونيسيغيب عن 

 ق،  حصرنا عموم المعارف عن العالم.بابا من أبوابها. فإذا حصرنا العلوم في الفكر والمنط

                                                      
 .  46الأصول( ، صتأصيل أدونيس: الثابت والمتحول ) -1
 .    87ص ، المرجع نفسه -2
 .  41ص  ،رجع نفسهينظر: الم -3
 .  41المرجع نفسه،ص -4



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

84 
 

o  :الصوفية 
من الاعتزالية ليعرج على الصوفية، والتي تشكل خروجا آخر، وهذه  أدونيسينتهي  

المرة الخروج على الاعتزال، وترى في العقل عجزا  كاملا عن الوصول إلى المعارف 
ا، ولا علاقة للمعرفة المطلقة، والتي لا يمكن الوصول إلا إذا اتخذنا من القلب معراجا له

بالنقل أو العقل وهو تحول على تحول، وخروج فوق خروج، فالصوفية تغير المفهوم التقليدي 
 الديني بين الله والانسان.

فالصوفي)لا يسمى عارفا إلا في حال فنائه في الله... وأن الإنسان لا يلاقي نفسه إلا 
ر الالهي... وأن الحقيقة ليست حسية عقلية بتغربه عنها، فبهذا التغرب لا يبقى فيها إلا النو 

هذا القلب  ،(1)ولا نقلية شرعية وإنما هي إلهامية ذوقيه. وأداة الوصول إلى الحقيقة...القلب(
الذي مجده الصوفي وجعله المعبر إلى الذات الإلهية، وإلى ما تجسد عنها من معرفة 

، فالمعرفة هي الغاية، (2)وأسرارا الكون(وأسرار: )اللطيفة الإلهية التي يدرك بها الصوفي اَلله 
المعرفة قائلا:  أدونيسوالقلب هو الوسيلة والتماه مع الذات العليا هو الطريقة، وقد عرف 

، في هذا الإتحاد وصول إلى المعرفة (3) )علاقة إتحاد بين الذات العارفة والشيء المعروف(
ه وبين العارف..فلا نعرف الوجود إلا من  الداخل يقول أدونيس،)ذلك أنها تلغي المسافة بين

ولن تصل إلى درجة المعرفة المطلقة حتى يصل الصوفي إلى درجة )الفناء(،  (4)بالشهود(
والذي يراها الصوفي أنها هي درجة)البقاء في أبهى درجاته واغناها فالفناء زوال 

                                                      
 . 15-18صالأصول( ، تأصيل أدونيس: الثابت والمتحول ) -1
 .  15ص ، المرجع نفسه -2
 .  11، دت،بيروت، ص 1دار الساقي، ط أدونيس:الصوفية والسوريالية، -3
 .  11المرجع نفسه، ص  -4



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

85 
 

)فمعرفة القلب  نهوم .(1)العائق..فبقدر ما تكون أجنبيا عن نفسك تكون قادرا على المعرفة(
 .(2)إدراك مباشر للشيء، ومعرفة العقل إدراك جانب من جوانبه(

)كلها غرابة وتخييل ولا  ادونيسفي تجربة يقول   الشطحهذا الصوفي الذي يلجأ إلى 
، ولما )كانت غاية (3)معقولية وهي شنيعة بحسب الظاهر لكنها صحيحة بحسب الباطن(

معنى هذه التجربة أن يصبح الصوفي هو الله، أو يصبح  التجربة الصوفية معرفة الله فإن
الأنا هو الأنت... فناء الصوفي عن نفسه في الله ...شكل من أشكال البدلية... فيها يصبح 
الإنسان مثيلا لله، وهي بداية البدلية، والتي هي بداية لانقلاب يأخذ فيه الإنسان مكان الله 

 . (4)ودوره(
ورة العالم وعلاقاته ومفاهيمه..فتبطل مقولة الزمان والمكان )عند هذه النقطة تتغير ص

بحسب العقل..ويحضر الصوفي مع الله، متحولا إلى نور محض، وهو حجاب يمنع 
الرؤية..والصوفي الذي يصل إلى هذا المقام يصرح أنه أعظم من النبي وقدرة الله تصبح هي 

  (5)نفسها قدرة الصوفي فلا يحدها شيء(.
لصوفية تجربة الوجود والمعرفة من إطار العقل والنقل، إلى إطار القلب )لقد نقلت ا

وأصبح الوجود حركة من التحول. وأصبحت المعرفة معاناة، فأن تعرف هو أن تتحد بالله. 
 .(6)وحينها لا يبحث الصوفي عن المعرفة بل يصبح هو مصدر المعرفة(

ام حد الإنتهاء وبداية المعرفة هذا التماهي بين المتصوف والذات العليا، التماه الت
المطلقة والثابتة، إنتهاء السلطة العليا في ذات المتصوف ومبادلة الدوار، تقارب بين  نيتشه 
في موت الإله وخلق مجموعة قيمه الحرة، وانطلاق سلطة الإنسان بكل حرية في الوجود عند 

                                                      
 .  11أدونيس:الصوفية والسوريالية ، ص  -1
 .  15الأصول(، ص تأصيل الثابت والمتحول ) أدونيس: -2
 .  16ينظر : المرجع نفسه ، ص  -3
 .11-16المرجع نفسه، ص -4
 .  14، ص المرجع نفسهينظر:  -5
 .  11، ص المرجع نفسه ينظر: -6



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

86 
 

الصوفي، ولأجل هذا يتهم ، بوصف المعرفة الشهودية هي الحقيقة الثابتة في محراب أدونيس
 أدونيس التراث جملة بالجمود.

لهذا الفكر الصوفي وهذه المعرفة المطلقة، هو يتجاوز الوحي جملة  أدونيسوبتبني 
بقوله:) إن القراءة السائدة للوحي التقليدي تعطي للموحي أي الله صورة، يبدو معها كما لو 

بمعنى أن الله غير متجل،  ؛(1)ل الكون(أنه يجهل ماهو لانهائي مخبوء داخل الإنسان وداخ
ثم يردف ويقول:)الكتاب المقدس ليس الله، ليس هو الإله الروحي لأن الإله يتجاوز ويسمو 

؛ فالله أسمى يقول ولا محدود فلا يمكن حجزه في كتاب (2)على الكتب التي تخبر عنه(
داخل خطاب يفقره ويحوله تختلف قراءته، )فهناك قراءة دينية معينة تضع لله حدودا وتسجنه 

ليخلص في الأخير أن الله يتجاوز كل الخطابات وكل النظم  وكل  (3)إلى مجرد وظيفة(.
 وحي، لأنه لامتناهي منفتح دائما على لا تناه أعظم.

يجعله يرفض أن يكون الله محدود، قابع في كتاب  لأدونيسالمشرب الصوفي الجلي 
الواسطة ويترك المجال مباشرا في علاقة تماه ومرهون بوحي، فهو يرفض الوحي ويرفض 

بين الانسان وخالقه على أوصال القلب، فيصل الانسان بقلبه إلى الله ويتحد معه، وتصبح 
 !المعرفة مطلقة، فما حاجة الإنسان إلى واسطة تنقل معرفة هو مصدرها

أن  يتهم النص بأنه يحجر على الله،  فالله ليس محدود ولا يمكن لكلام فأدونيس
يختصره، فالله متجل في كتابه وفي كونه، وفي آياته المبثوثة على إمتداد المكان والكون 
والزمان، ما نقصت المعرفة به إلا لنقص في طالبها، والقول بأن  النص القرآني ثابت 
وعاجز عن الإنفتاح أكبر خطأ، فالنص القرآني منفتح ما امتد الزمان وما الحقائق التي 

لعلم حديثا إلا دليل على المعارف الكامنة اللامنتهية فيه، وما القلب والعقل إلا توصل إليها ا

                                                      

 .  4أدونيس: الهوية غير المكتملة، ص -1
 .  4ص  المرجع نفسه، -2
 .4ص  المرجع نفسه، -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

87 
 

أدوات ينطلق منها الباحث للوصول إلى المعرفة وليس إلى الله. والحقيقة الثابتة أن الإنسان 
 مهما اجتهد فسيبقى عاجزا عن أدراك كل المعرفة. 

 :السياسة موقفه من - ت
ة شؤون الخاصة والعامة وفق المصلحة، والسياسة )أبسط تعريف للسياسة أنها إدار 

تستمد إشكالاتها من المنظومه الفكرية في نطاق مجتمع ما والتي لا تنفصل عن كافة النظم 
 الإقتصادية والاجتماعية والدينية والثقافية والتاريخية(.

(1)  

  في السياسة: في القول بسلطة الخليفة الدينية، وبضرورة طاعة  الثباتيتجلى
(2)الخليفة)ويجعل الخلافة في قريش( فضلا عما اتسم به من تسلط وعنف. 

 

الذي تأسس في بداية العهد  والمتحول الثابتاصول الصراع بين  ادونيسفقد تتبع 
حدث انشقاق داخل الجماعة الاسلامية كان في اساسه )منذ الخلافة الأولى الاسلامي،

. صراع أطاح فيه اتجاه (3)سياسيا يدور حول من يخلف النبي ثم أصبح دينيا(
الثبات)القرشيون( باتجاه التحول )الانصار( في اجتماع )سقيفة بني ساعدة(، نواة الخلاف 

من ارادة الناس العامة  وأنها:)لا تستمد قوتها-أدونيسبحسب تعبير -الأعظم في الإسلام 
الحرة، بقدر ما تستمد من ارادة بشر معينين خاصين ومن الخليفة، باعتبار أنه يمثلهم من 

   (4 )جهة، وأنه من جهة ثانية رمز لممارسة المبادئ الاسلامية في أفضل صورها(. 
ضحة مؤكدا على أن االذات الوحيدة أو الإرادة الوحيدة هي ذات الخليفة. في إشارة وا 

إلى الاستبداد السلطوي وانفراد تام بالقرار. وخروج عن الذات العامة أو الجماعة. فالخليفة 
 )هو الانسان الوحيد الذي يمكن القول عنه أنه حر، والأكثر معرفة وحكمة( أدونيسبحسب 

ومنه فالخليفة هو السلطة وهو الذات الحرة و الذي لا يريهم إلا مايرى. فلا يصبح  ؛(5)
                                                      

 .24نص وتشكلاته الثقافية في الفكر الحداثي عند ادونيس، صهوية المري: ال -1
 77عبد الله عبد الدائم: حول رسالة أدونيس التراث العربي بين الاتباع والابداع، ص -2
 .  26أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص  -3
 .    725-728،  ص المرجع نفسه -4
 .  725المرجع نفسه، -5



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

88 
 

ان حق إلا بقدر ولائه للسلطة، إن اكتساب الحق أو الشرعية خاضع لترمومتر الولاء. للانس
فكل حق جزئي هو حرية جزئية أو نسبية فلا يكون الحق إلا  أدونيسوهو ظلم تام بنظر 

 بقدر الولاء وهذا هو الاجحاف برأيه.
في شكلها ( لتنتهي  بالمامةهذا الخلاف الذي كان في بدايته مشكلة فقهية تتعلق ) 

الديني  باعتبارها الخلاف الاعظم. والذي تجاوز الإمامة إلى مسائل أخرى دينية وثقافية 
(1)واقتصادية واجتماعية، كان المظهر الاول لهذا الخلاف قبليا أنتهى بانتصار قريش،

 

 واقترن مبدأ اتباع السلف بمبدا قرشية الخلافة، ومن هنا لم تعد الخلافة فكانت الخلافة فيهم
مستشهدا بقول ، (2)امرا يتولاه الأفضل وإنما تحولت إلى مغالبة ينتصر فيها الأقوى والأكثر

، معتبرا (3)عثمان ) والله لأن اقدم فتضرب عنقي أحب إلي من ان أخلع قميصا قمصنيه الله(
أن مقولة عثمان هي استبداد بالخلافة وأخذها بغير وجه حق وبحجية الأغلبية القرشية، وأنه 

ى في الوقت المناسب أن سلطته حق إلهي، وحق ملكه له الله وما اعطاه الله لايجوز ادع
لمخلوق سلبه، وفي هذا تجاوز بالغ فيه أدونيس في حق عثمان، فليس مثل عثمان من 
يتمسك بالخلافة لأجل السلطة، وليس مثله من يتهم بالاستبداد، رجل استحت منه الملائكة 

فما كان تمسكه بالخلافة إلا لوعد قطعه للنبي والتزام بوصيته، فاستحياء البشر منه أولى. 
 وحقنا لدماء المسلمين.

، )أن مقتله اختبار نموذجي لطبيعة العلاقة بين الإرادة البشرية والحق أدونيسيقول  
؛ غير أن العبارة الدقيقة هي الاختبار النموذجي الذي تغلبت فهي الارادة البشرية (4)الإلهي(

دة الالهية، في انزال واضح للمقدس وإعلاء لارادة للإنسان وإمكانيته أن يغير ماهو على الارا
 ثابت وقار.

                                                      
 .    725،(بت والمتحول )الأصولأدونيس: الثاينظر:  -1
 .726ص  ،المرجع نفسه -2
 .726المرجع نفسه، ص -3
 .726ص المرجع نفسه، -4



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

89 
 

فالسلطة تبدا من قرار تغيير ومقتل عثمان كشف عن تناقضات المجتمع الإسلامي  
في بدايته الذي شكل ارهاصا للصراع السياسي الثقافي صراعا عنيفا وجذري. وكان )تأكيدا 

،هذه اللحمة بين الثنائية انجر عنه انقسام بين (1)ضوية بين الدين والسياسة(على الوحدة الع
المسلمين فظهرت فئة مسحوقة وأخرى ساحقة في انقسام اجتماعي انجر عن الانقسام الفكري 

 السياسي، بعد عثمان واشتداد الصراع  بين أنصار علي  وأنصار معاوية.
ما استندت عليه السلطة والتي كانت تعتبر ليستمر الأمر كذلك حتى الدولة الأموية و  

، (2)نفسها بحسب ابن خلدون: )نيابة عن صاحب الشرع في حفظ الدين وسياسة الدنيا(
وأقرت أن) كل خروج عليها إنما هو خروج عن الأصل وهو بالتالي خروج عن الاسلام... 

ئدة عن القرآن والسنة هكذا ورثت الخلافة الأموية المعاني المستقرة الشائعة مفاهيم كانت سا
 والسياسة

(3) . 

كانت الخلافة مدار خلاف بين المسلمين منذ وفاة النبي صلى الله عليه وسلم، وزاد في 
حدة الخلاف أن النبي لم يستخلف أحدا بعينه، وليس في القرآن نظام محدد، وإنما جعل الله 

باجتماع السقيفة والذي كان رأيا تعالى أمر المسلمين شورى بينهم وهذا يعتبر نظرا، إذا قارناه 
 ..أن الرأي كما يصيب قد يخطئ أدونيسوممارسة، ويقول 

وهكذا استمر الحال في تفوق للثبات على امتداد الرقعة الإسلامية، مكانا وزمانا مما (
انجر عنه مشكلات محدثة، أدت إلى تفكك المجتمع الإسلامي، بدءا من عهد عثمان بسبب 

الحاكمة والمحكومة، والتي تسببت في مقتل عثمان وسمي الثائرون الفرقة بين الطبقة 
بالغوغاء، مما انجر عنه انقسام فكري، وانتقل نزاع السياسة إلى تعصب ونزاع في المعاني، 
وظهرت الفرق وحملوا القرآن ماشاء لهم أن يحملوه من معاني، تثبت الطاعة وتتصل 

 بالإمامة .

                                                      
 .  726، ص (أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول -1
 .724،  صالمرجع نفسه  -2
 724المرجع نفسه، ص -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

90 
 

رق المسلمون بعد استشهاد عثمان )هكذا أعلن... نهاية واستمر النزاع واشتد إلى أن تف
دور التبشير وبداية دور التحقيق، بمعنى كيف يتحقق الدين أي كيف يتحقق الإنسان الذي 

لحظة الوصول إلى الإنسان  أدونيسراية التحول قد رفعت بحسب ؛ (1)(نادى به الدين

 ومفارقة الوحي والمقدس.
  إنكار كون الخلافة  لقريش أو للعرب، وفي القول  في السياسة: في التحولويتجلى

بالمساواة بين العرب وسواهم، وفي إنكار وجوب طاعة الحاكم، وفي التأكيد على ضرورة  
(2)محاربة الظلم والطغيان، والعمل على إقامة نظام إقتصادي اجتماعي عادل.

  
كلت تحولا مجموعة مراحل للتحول في شكل فرق ثورية وفكرية ش أدونيسثم يقدم 

 وتغييرا ثقافيا في التاريخ العربي الإسلامي، وتبلورت على أساسه ما تلاحق بعدها:
o الخوارج : 

)كان الخوارج الذين وضعوا نظرية خلع الإمام الجائر، واستبدلوا مبدأ القرشية في 
 الإمامة بمبدأ الجدارة، والأحق وقد يكون هذا الحق من غير قريش(

وهذا إيذان بتحول ، (3)
 .ادونيسجذري يعصف بالثبات الذي ساد لزمن وتسيس الدين بحسب 

)فمشكلة الخلافة شكلت النواة الأولى للتحول، والتغير الثقافي الفكري، الذي عرفه  
المرجئة..(  -الصوفية -الجهمية -المسلمون، إذ فتحت الباب واسعا لبروز الفرق )القدرية

الذي لا يعنيه المقدس أو الديني. ذلك أن  سأدونيكما فتحت باب القراءة والتأويل أمام 
(4)الحداثة ترتكز على فكرة التجاوز ومبدأ التعددية القرائية(

. 

فمنذ السنة الأربعين للهجرة ظهرت الحركات الثورية، بعد مقتل علي والتي كانت أرضا 
لنشوء كثير من عناصر التحول، التي كانت  في شكل معارضه للحكم  ادونيسخصبة يقول 

                                                      
 .748أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(،  ص  -1
 .  77حول رسالة أدونيس التراث العربي بين الاتباع والابداع، ص عبد الله عبد الدائم: -2
 .  745أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص  -3
 .721حنان حطاب، الحداثة وسؤال التجاوز في فهم الثابت والمتحول عند أدونيس،ص -4



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

91 
 

لأموي، والتي قادها سليمان بن صرد إثر تنازل الحسن بن علي عن الخلافة لمعاوية وعلى ا
إثرها سمى الحسين بـ )مذل المسلمين( ليقود المعارضة الثانية قيس بن سعد بن عبادة، 
والذي انتهت بمقتله وأصحابه، واعتبر مقتل الحسين مرحلة  انتقلت فيها المعارضة من 

 امت معارضة الحسين على ثلاثة مبادئ:النظر إلى العمل، وق
 أن أهل البيت أولى بالخلافة .7
 وأن آل امية يدعون ماليس لهم .2
 أن من لم يغير الجور بالقول والفعل يكون هو نفسه بمنزلة الجائر. .1

(1)
  

ليظهر المطالبون بالقضاء على قتلة الحسين في شكل آخر للتحول، وهكذا كان 
مل أو الممارسة، ووحدوا بين الإيمان والعمل. فكانت ثورات الخوارج أول ربط بين النظر والع

متلاحقة رافقت الخلافة الإسلامية، حتى العهد الأموي وآخر خلفائها، في مسألة الرد على 
 الطغيان بالقوة والعنف، وكان كل تغيير يخلق ثورة جديدة ويحدث تغييرا جديدا.

o  :)الأرجاء ) الاتجاه القدري  
الانسان حر في أفعاله. وهي ضد الجبرية وتنفي السلطان المطلق:) والقدرية تعني أن 

ما جعل منها  ( 2)الجبرية التي ترى أن الإنسان مسير، وأن جميع أفعاله مقدرة سلفا من الله(
 .أدونيسالحكم الأموي مبررا لفعاله وتجاوزاته بحسب 

لب، وما وقر فيه حركة تقول بحرية الإنسان في اختيار أفعاله، بعيدا عن مناط الق  
)ويعني أن الحكم على الإنسان أو له، وعلى العالم أو له، إنما  والأرجاءمن إيمان أو كفر، 

؛ اتجاه يرفض الحكم على أفعال الإنسان (3)هو لله وحده، فلا يجوز للإنسان أن يحكم((
بالفصل بين عمله وإيمانه، فالأعمال لا تشكل ترجمة لما يحمله الانسان من إيمان، 
)فالأساس هو الإيمان بوحدانية الله، ولا يجوز الحكم على المؤمن بها، أنه كافر مهما ارتكب 

                                                      
 .  746أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص  -1
 .  716المرجع نفسه، ص  -2
 .  718المرجع نفسه،  ص  -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

92 
 

؛ لأن مثل هذا الحكم لله وحده، ويمكننا اختصار هذا التوجه بأن الانسان (1)من أفعال آثمة(
 حر في إيمانه، وليس هناك معيار لصلاحه أو عدم صلاحيه، والأمر كله لله.

الإنسان ما شاء من الآثام، ويظل صالحا بمقاييس الأرجاء، دون أن  بالتالي قد يرتكب 
يخرجه فعله من خانة الإيمان، وقد يرتكب صاحب السلطة ماشاء من تجاوزات دون أن 
تخرجه تجاوزاته أو فساده وجوره من خانة الصالحين، وقد يبقى في سلطته ماشاء له البقاء 

لدين، ونزل لأجله الوحي، فمن أجل تعريفات تحت معيار الأرجاء، وليس هذا ماجاء به ا
الايمان: هو ما وقر في القلب وصدقه العمل، فالعمل ترجمان الإيمان والصلاح وليس 

 بمعزل عنهما.
اعتبر العمل عند أصحاب هذا التوجه، ليس ركن من أركان الايمان، يرفضون الثورة  

  لا تخرجه المعصية من الإسلام.على النظام مهما كان فساده وكل من أعلن إسلامه مؤمن، و 

فالحكم على الإنسان بالإيمان أو الكفر لله وحده، وعلى الناس الاهتمام بالحياة وشؤونها 
 وترك الخلق للخالق

قائما على مبدأ الحرية وتحمل المسؤولية. فالإيمان معقود بالقلب لا علاقة للآخر به  
في دعوة لتساوي العقائد وتماهي  مهما ارتكب من آثام. على اختلاف عقيدته ومذهبه.

 الإنسان بالإنسان في آدمية مطلقة. الانسان فيها حر وقلبه المعيار.
)وحين يلغى الشكل الطقسي ولا يبقى غير الباطن والنية، يتساوى الإنسان والإنسان،  

، (2)وتتجاوز الشعوب ما يفرقها إلى ما يوحدها...ويجعل من القلب البشري نقطته ومداره(
أن أدونيس يعود بنا إلى جذوره الصوفية ويجعل الوصول إلى الله بالقلب ومن خلاله، وما وك

سوى ذلك من متعلقات الدنيا وجب تركه، ومن هذا المنطلق رأوا أن الالتقاء مع الحكم 
الأموي وترك الفرق لا يفسد للأمر قضية،  فاعترفوا بالحكم الاموي في التقاء مع اهل 

 الاتباع.
                                                      

 .  718أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ، ص  -1
 .    718ص  ،المرجع نفسه -2



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

93 
 

o لشيعي : الخوارج و نظرية الإمامة:الاتجاه ا 
فكما أن القدرية فصلت بين الإيمان والعمل، وجعلت لكل منهما مدارا وليس الأول 
دافعا للثاني، وليس الثاني ترجمة للأول، كانت الخوارج على خلاف ذلك حين جمعت بين 

 يها.  النظر والممارسة، وما أفعال الإنسان إلا ظاهر واستحضار لدواخله وما تبطن ف
 والخوارج حين نشات استقر بالإمامة) ثلاثة مبادئ(:

 مبدأ نصب الإمام أو الخليفة -
 مبدأ قرشية الخلافة -
 .(1)مبدأ وجوب طاعة الإمام -

نظرية تقول بإمامة علي والذي اقترن مفهومها بمفهوم التشيع، والقول بأفضلية علي بعد 
عنهم من رأى إمامة غيرهم كإمامة النبي وباستمرار الخلافة في ذريته من فاطمة، ليخرج 

 محمد بن الحنفية. في سير الخلافة وألحق بها. في شكل من أشكال التجاوز.
فجاء الخوارج  كخروج عن نظرية الإمامة التي فصلت بين الإمام والخليفة، وكانت من 

كتجاوز سياسي، )فيجوز أن  تكون الإمامة في غير  أدونيسأمثلة التحول التي طرحها 
وجوزوا أن لا يكون في العالم إمام أصلا، وغن أحتيج إليه فيجوز أن يكون عبدا أو  قريش

 ، في رفض صارخ لمبادئ الإمامة الثلاث.(2)حرا أو نبطيا أو قرشيا...(
-فكانت فرقة الخوارج هي التحول في العهد الأموي بشكله النموذجي الأولي السياسي

  (3)الفكري(.

o   الزنج ثورة : 
يستشهد على تلك الحركات الثورية، والتي أضافت جديدا إلى بعدي  ونيسأدولا يزال 

ه، قام بها رجل ادعى أنه )علي 255النظر والممارسة  فيذكر ثورة الزنج التي كانت عام 
                                                      

 .    748أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص  -1
 .    748المرجع نفسه، ص  -2
 .    748ص   المرجع نفسه، -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

94 
 

بن محمد بن أحمد بن علي بن عيسى بن زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب 

 وجمع إليه الزنج(
دها الطبقي: والتي تبدوا كثورة عبيد على أسياد والتي كشفت عن بع، (1)

ووعد بحياة كريمة. يكون فيها واحدا منهم، واستمرت لأربع عشرة سنة، وهي ثورة فقراء 
(2)مسحوقين على أسياد ظالمين.

 

o  :ثورة القرامطة 
نعت أطلقه عليهم أعداؤهم تحقيرا، مأخوذة من قرمطونا النبطية وتعني الخبيث 

كان النبط قاعدة الحركة القرمطية، ووضعهم البئيس وفقرهم الشديد والتي والمحتال، وفيها 
والتي  (3)دخلت فيها قبائل بادية الشام،  وجنوبي العراق وهي قبائل مضرب المثل في الفقر

انظم إليها عامة الشعب، واستفادت من أخطاء سابقتها، واستعانت بالكتمان لتكون في مأمن 
لظروف الإقتصادية والاجتماعية مواتية لأي تحرك بسبب ظهور من طغيان السلطة، ولكون ا

طبقة اقطاعية سيطرت على أملاك الفلاحين الصغار، فظهرت طبقة غنية تملك كل لشي 
والاستعداد لقبول أي دعوة يرون فيها طريقا  ، مما دفع الفلاحين إلى التذمر(4)وطبقة معدمة

 لتحررهم.
ه، والتي اتخذت من الطبقة 1منتصف القرن  التي نشأت من الحركات مجموعةفكانت 

على تحقيق ذلك،  حمدان قرمطالمسحوقة قاعدة لها، في طريقها لتغيير الأوضاع وعمل 
عبر ممارسة شكل نموذجي من المساواة بين أفرادها، وأهم ما في الحركة القرمطية بحسب 

شكل تحولا فريدا  ، وهو ما(5)أنها تتجلى في إعطاء الدين بعدا ماديا اقتصادي أدونيس
 لصالح الفئات المسحوقة، وفي التوحيد بين النظر والممارسة.

                                                      
 .  65-68الأصول(، ص تأصيل أدونيس: الثابت والمتحول ) -1
 .  66المرجع نفسه، ص  -2
 .  66المرجع نفسه،  ص  -3
 .  61المرجع نفسه ،ص  -4
 .  64ص ،المرجع نفسه  -5



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

95 
 

إلى خروج جديد ومثال للتجاوز تمثل في آراء كل من ابن المقفع وابن  أدونيسليعرج 
من أوائل  ابن المقفعالراوندي، أصحاب المنهج التجريبي ودعوة إبطال النبوة؛ وإن كان 

ين، فانتقد الدين والإسلام، ووصل إلى القرآن بنقده، وما فيه من الداعين لإعمال العقل في الد
عقائد، وتجسد هذا في باب مرزويه من كتاب )كليلة ودمنة(، وما يقره من كثرة الأديان، 
وادعاء أهل كل دين انه أهل الحق المتفردين به، وما سواهم ضال. وأن )الدين انتشر إما 

، في تأكيد على (1يلة للعيش وتحصيل المنزلة في الدنيا..()بالوراثة أو الإكراه، أو باتخاذه وس
أنه يرفض الدين ماكان الهوى سلطانه، ويقبله ماكان العدل سلطانه. فابن المقفع ينطلق من 

 العقل والتجربة في رفضه للدين.
قائلا: )إن العقل أعظم نعم الله...وأنه  ابن الراونديالموقف العقلي  هذاعن  يبتعدولم 

؛ فابن (2)ي يعرف به الرب ونعمه، ومن اجله صح الأمر والنهي، والترغيب والترهيب(هو الذ
الراوندي يبالغ في تمجيد العقل وإنزاله المنزلة العليا، وأنه أعظم ما تكرم به الله على عبده، 
وأنه وبه يمكن الوصول إليه، فالعقل مؤهل بما فيه الكفاية لأن يوصلنا إلى خالقه. في دعوة 

 ل العقل وهو ما انتهجه العقلانيون ونادوا به.لإعما
مجاهرا بنفي النبوة، والتي شكلت الثبات في وقت سبق؛  حديثه ابن الراونديثم يتبع 

وتجاوزه شكل التحول والخروج من صومعة النبوة إلى دير العقل:) إن كان الرسول يأتي 
ا النظر في حجته وإجابة مؤكدا لما فيه التحسين والتقبيح، والإيجاب والحظر، فساقط عن

، ومنه فالعقل هو أصل العلم والمعرفة والعمل (3)دعوته، إذ قد غنينا بما في العقل عنه(
 والنبوة تابعة له إن وافقته، ومرفوضة إن خالفته.

                                                      
 .  11الأصول ، صتأصيل أدونيس: الثابت والمتحول ) -1
 . 74المرجع نفسه، ص  -2
 . 74المرجع نفسه ، ص  -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

96 
 

، وهو (1))في الحالتين لا معنى لها، والعقل أصل والنقل تابع له(أدونيسفالنبوة يقول  
ل ناقد للإسلام، ثم يطرح أمثلة تنأى عن مرضاة العقل جاء بها ما شكل ذريعة يلج منها ك

النبي مثل )الصلاة، رمي الحجارة الطواف حول بيت لا يسمع ولا يبصر، والعدو بين حجرين 
لا ينفعان ولا يضرانوهذا كله مما لا يقتضيه العقل... وما الطواف على البيت إلا كالطواف 

 .(2)على غيره من البيوت(

ساؤلا يتركك للوهلة الأولى حائرا، لكنك تبقى كذلك إذا كنت جاهلا لما جاء ثم يطرح ت
الاغتراب بالدين كل ذلك النحو، وهذا  علىبه النبي الكريم، وما ذهولك الأول إلا لجرأة هؤلاء 

ينم عن جهل وقابلية للرفض، وتعظيم لمخلوق)العقل( وتهميش لشرعة خالقه، وجرأة على 
ق  عَن  الْهَوَى الله عز وجل، النبي. والذي قال عنه  ، (3)إ نْ ه وَ إ لاَّ وَحْيٌ ي وحَىٰ﴾ .﴿ وَمَا يَنط 

في إطلاق لسلطة العقل، وتحجيم للغيب فإن غاب ذهنك، وحجبت رؤيتك عليك أن تدرك أن 
ماجاء به النبي من حقائق يراها العقلانيون لا تتجاوز فلاتر عقولهم فعليهم أن يدركوا أن من 

يد  الْق وَىٰ﴾ما رفضته عقولهم هو خالق تلك العقول ذاتها علم النبي ب (4)﴿ عَلَّمَه  شَد 
. 

المعجزات وينفيها في جملتها، وهذا تحصيل حاصل لتمجيد العقل  ابن الراونديينتقد 
فمالا يقبله العقل والمنطق مرفوض، والمعجزة فوق احتمال العقل وقدرته، فكيف يقبلها:)أن 

ثم ينفي ، (5)ما يبعد الوصول إلى معرفته، ويدق عن المعارف لدقته( المخاريق شتى وان فيها
ما نقل من معجزاة عن النبي صلى الله عليه وسلم مثل : شام أم معبد، وحديث سراقة، 
وكلامالذئب، وكلام الشاة المسمومة، نزول الملائكة نصرة لأهل بدر، متسائلا:)أين كانت 

ي مابين القتلى فزعا، وما باله لم ينصروه في ذلم الملائكة في يوم أحد، لما توارى النب

                                                      
 . 74الأصول( ، ص تأصيل أدونيس: الثابت والمتحول ) -1
 . 74فسه ، ص المرجع ن -2
 .4-1الآية  :سورة النجم  -3
 .5سورة النجم: الآية   -4
 74الأصول(، ص تأصيل أدونيس: الثابت والمتحول ) -5



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

97 
 

وأنها إذا كانت نصرا من الله فلما لا تنزل في  ثم يسترسل في رفض المعجزات ،(1)المقام(
أشد اللحظات ضيقا وأكثر حاجة إلى النصرة. وكأنه له تخير الضيق والحاجة، وكأن مدد الله 

 ضيق هو المقدر لوقت رفعه وكيفيته.يأتي وفق حاجة البشر؛ نسي أو تناسى أن خالق ال
ينتقد منهج النبي في الفكر والعمل قاصدا ابطال دعوه النبوة، فهو يستغرب كيف ان 
النبي نفى صلب المسيح رغم أن ملتين عظيمتين اكدتاه ويقصد بهما المسيحية واليهودية 

والعدد. أليس في  فكيف لفئة قليلة تتهم بالزور والكذب فئة كبيرة، وكأن الحق مرهون بالحجم
 .(2)﴿ كَم م  ن ف ئَة  قَل يلَة  غَلَبَتْ ف ئَة  كَث يرَة  ﴾ قول الله تعالى رد كاف:

إعجاز القرآن فيقول)أنه لا يمتنع أن تكون قبيلة من العرب أفصح  ابن الراونديينتقد 
من تلك من القبائل كلها، وتكون عدة من تلك القبيلة، أفصح من القبائل كلها، ويكون واحدا 

النبوة: ، ليصل إلى حوصلة مفادها أن العقل يناقض (3)العدة أفصح من تلك العدة(
، وهو هنا يشير إلى الفصاحة والبيان والذي (4))فالإنسان هو الذي ابتكر بعقله كل شيء(

شكل إعجاز القرآن وماجاء به النبي، قائلا بأن البيان قد تكون خصيصة لقبيلة دون القبائل 
ها، إذ قد يكون مجموعة من ذات القبيلة أفصح من باقي أفرادها، ولا مزية لهم فقد ولا مزية ل

يكون أحدهم أفصح من بعضهم، بالتالي البيان والفصاحة قد تلازم جزءا على كل، وقد تكون 
 تفردا وليس إعجازا.

لكنه لا يكتفي بهذا ولا يحجم بل يبتعد ويسترسل )وهب أن باع فصاحته طالت على  
، فإذا كان (5)فما حكمه على العجم الذين لا يعرفون اللسان، وماحجته عليهم؟( العرب،

إعجاز النبي بيان القرآن وظاهر به على قبيلته الأكثر بيانا وألجمهم وأعجزهم، وشهدوا له 

                                                      
 . 74ص  ، المرجع نفسه -1
 .281البقرة: الآية سورة   -2
 . 76الأصول(، ص تأصيل أدونيس: الثابت والمتحول ) -3
 . 75المرجع نفسه، ص  -4
 . 76المرجع نفسه، ص  -5



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

98 
 

بالنبوة لإعجازه،  فكيف يظهر حجته على من لا يملك اللسان العربي ولا يعرف البيان ولا 
 فما حجته أمامهم وكيف يظهر الفرآن على كتبهم ويقنعهم بنبوته. سلامة لآلة بيانه،
)لم يكن  يرى  ابن الراونديليذكر بعض الأخبار التي تقول بأن  أدونيسثم يذهب 

وجعله أحسن من )إنا  أكثم بن صيفي، ووصل أن قدم كلام (1)القرآن هو الأكثر فصاحة(
ليعلي من قيمة  ابن الراونديحت جناح أعطيناك الكوثر(؛ تجاوز رهيب ينطلق منه أدونيس ت

العقل ويسقط النبوة وليس فقط ينفيها،بدليل أنه يرى أن )أصل اللغة ليس نبويا وأن الأنبياء لم 
يتلقوها بالوحي الإلهي، فاللغة نتاج إنساني قديم لا أول له وهذا يعني أنها إصطلاح 

ت يعبر بها كل قوم عن ، وكأنه يحملنا إلى تعريف ابن جني للغة )أصوا(2)وتواطؤ(
 .(3)أغراضهم(، بالتالي )ليست توقيفا ووحيا(

وتطرف ابن الراوندي أين بلغ مبلغا بأننا لسنا بحاجة إلى النبي، فكلامه إما معفولا أو 
غير معقول فإن كان معقولا فالعقل كاف عن كلامه، وإن كان غير معقول فهو مرفوض. 

؛ تماد لا (4)د الإنسانية ودخول في حد البهيمية(معللا)إذ قبول ماليس بمعقول خروج عن ح
الذي ينأى بنا شيئا فشيئا ليخرجنا من حدود المعرفة  ابن الراونديحدود له يتخبط فيه 

والوحي، ويجعلنا نرد النبوة ويريدنا أن نركب العقل ونفارق خالقه، فإذا ركبناه أخرجنا من 
 يد.أسوار الدين. ورمى بنا في صحراء الجاهلية من جد

لا يقبل حقيقة  ابن الراونديهذا الانحراف الكلي نحو العقل حد التمجيد، جعل من 
دونه، بل جعله هو الحقيقة في ذاتها، وأصل المعارف كلها، وبهذا يخرج من دائرته كل 
معرفة لا تخضع لسلطانه، ومنه فكل الغيبيات مرفوضة رفضا قطعيا، كون العقل يقف 

قبول مخرجاتها، بالتالي سوف نلغي ما أخبر عنه النبي ونلغي  عاجزا أمامها، فلا يستطيع 

                                                      
 . 76الأصول (، ص تأصيل أدونيس: الثابت والمتحول ) -1
 . 76المرجع نفسه، ص  -2
 . 76المرجع نفسه، ص  -3
 . 77المرجع نفسه، ص  -4



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

99 
 

الاسراء لأن العقل أمامه عاجز، وسوف نلغي إمامة النبي لجموع الانبياء يوم الإسراء، 
وسوف نلغي المعراج تبعا لذلك، ونلغي سدرة المنتهى، ونلغي مشاهدا من النعيم والعذاب ، 

ونلغي الحساب، ونلغي الملائكة ونلغي جبريل، فنجد  ونلغي الجنة والنار، ونلغي يوم القيامة
أنفسنا  قد نفينا الله جملة، فباب العقل باب الحاد إن ف ك لجامه، وأشرع على مصراعيه، فلا 
يمكن لعقل أن يحتوي الله، فالعقل مخلوق، ولا يمكن لمخلوق أن يحتوي خالقا، ويشمله 

 ويعرفه حق معرفته.
وانتهى إليه سبيله، وانطلق منه رفضه،  أدونيسعليه مرفأ رسى  شكل ابن الراوندي

ورأى فيه مالم يرى في غيره، فمجد العقل كما مجده، ورفض النبوة كما رفضها، وقال بأن 
الدين انتهى زمن النبوة، وماكان بعده دين الخلافة،  و أن لا أفضلية إلا لما فضله العقل 

ى بحرية الإنسان في اختيار من الأديان ما وقدمه، وأن الإنسان هو الآخر ولا إمتياز، وناد
يشاء، وأن يعتقد من العقائد ما يشاء، وأن يعبد من الأرباب ما يشاء، وأن يكون العقل وحده 
منفاه، وأن لا يقبل بسواه، حكما ودليلا في الوصول إلى الآخر وتحرر من كل ماهو غير 

 بامتياز وإن لم يجاهر.  راواندياإنساني بزعمه، فكان 
 : لاصةخ

خص الله تعالى قريشا بأن أنزل القرآن الكريم بلغتهم وفيهم، أين ربط المسلمون الأوائل 
بين الدين وتنظيم أمور الدولة والحياة، وأيضا ربطوا بين الدين واللغة والشعر والفكر، فكانت 

ر، القرشية معيارا لصحة الخلافة فيهم، وكان الشعر الجاهلي نموذجا لما يأتي بعده من شع
 حيث أن الدين معيار لصحة أي قرار سياسي أو تعيين نظامي. 

كان مفهوم الثبات والتحول قائما على مدى اتباعنا للتراث، الاتباعية التي تحددها 
طريقة فهمنا للنص الديني، وطريقة الفهم هذه محكومة بظروف اقتصادية واجتماعية، لهذا 

لعربية الإسلامية، وكانت بوادرها من اجتماع كانت نماذج فهم متباينة جاهزة على الساحة ا
السقيفة التاريخ، والذي شكل نواة الخلاف الأولى وعتبة الإنقسام، التي انجر عنها تاريخ نزاع 



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

100 
 

عنيف لاحقا. والذي خرجت منه القرشية منتصرة وأحدثت جبريتها بحكم أنها المنتصر، 
 تبني آرائه.والمغلوب مجبور على اتباع سنة المنتصر وطريقة فهمه و 

غير انه وفي الجهة المقابلة بدأت تظهر تيارات تحررية تنفرد بطرق فهمها وتناهض 
القرشية في تسلطها فانعزلت عنها في فهمها، وتبنت لنفسها طرق فهم جديدة، قائمة على 

 التأويل وجديد التخريج.
لقبلية فظلت قريش تستند إلى أحقيتها في السياسة، وشرعيتها عودا على الشرعية ا

والدينية، بينما كان التجديد المتعالي حركيا وثوريا بمثابة تجاوز، عبر تبنيه لفكر وفهم جديد 
 للدين، وانتصار لحقوقه الاجتماعية، وتسلط النظام واستبداده بالشرعية .

وكانت فترة الخلافة الأموية مرحلة صراع عربي عربي، وصراع عربي موالي، والسلطة 
جاهلي، فسرت فيه السنة كما فسرها الصحابة والتابعون، بغية تثبيت كانت قرشية بتعصب 

 سلطتها، تتكأ فيه على مسوغ ديني.
وكما أن السياسة عادت إلى ما قبل الاسلام من جاهلية في ارتكاز على القبلية  

لشرعيتها، وعلى الدين كمسوغ لسلطانها، نجد الشعر كذلك عاد إلى الجاهلية في تحرر من 
عه الاسلام وصاغه. فكان الشعر محاكاة لشعر الجاهليين، والفكر الديني محاكاة كل قيد وض

 للمسلمين الأوائل. أين صار الدين خلالها دين النظام وخدمة للسياسة.
ومنه كان الثبات متجسدا في القديم بكل تراثه الديني القبلي، وكان التحول دعوة 

بقات المغلوبة في وجه الحكم القبلي لمناصرة الحقوق ومناهظة الاستبداد، ونهوض الط
الغالب، عبر فهم جديد للنص الديني. وخروج عن السائد الموروث. وفي عودة كل شيء 

 للإنسان وحقه بالحياة الكريمة الحرة.
ومن هنا اختلفت مهمة الشاعر، فمن اتبع خط السياسة جاء انتاجه قبليا حاضنا للقيم 

ين جاء شعره في سياق التجاوز.والتحول والخروج عن السائدة، ومن انخرط في ثورة المغلوب
 التقليد. عبر تأويل للمعاني وخلق قيم جديدة.



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

101 
 

إذن فالتحول هو كل ما ينطلق من الانسان، كقوة حرة كاملة وعودة إليه. باعتباره 
 أدونيس.الوسيلة واالغاية والهدف برأي 

 
 مفهوم الإسلام والإسلام الأيديولوجي عند أدونيس: .2

: معتقد ديني إلهي خارج نطاق العقل البشري، كما أنه خارج نطاق السيطرة مالإسلا
البشرية، ولا دخل للإنسان في )صنعه(، يتسم بالثبات خاصة في جانبه التعبدي، غير قابل 

 .(1)للتطور أو التدهور عقيدة وشعائر
تطوير الإسلام دين ثابت لا يتغير، كامل لا ينقص، كل لا يتجزأ، إنه لا يحتاج إلى 

ولا يقبله، ولا تؤثر فيه الأحداث الاجتماعية والتطورات الحضارية، والانقلابات الفكرية 
والثورات السياسية، لأنه بني على الوحي السماوي، وتنور بنور الله العزيز الذي لا يأتيه 
الباطل من بين يديه ولا من خلفه، وعاش تحت ضلال النبوة، التي لا دخل فيها للآراء 

انية التي تخطئ وتصيب، والتجارب العلمية التي تنجح وتخفق، والأفهام البشرية التي الإنس
  (2)تختلف مداركها ومستوياتها.

أَلَمۡ تَرَ كَيۡفَ ﴿وقد صور الله عز وجل ثبات هذا الدين في القرآن الكريم في قوله: 
مَآء  ٱل هَا ثَاب تٞ وَفَرۡع هَا ف ي مَثَلاا كَل مَةا طَي  بَةا كَشَجَرَةٖ طَي  بَة  أَصۡ  للَّّ  ٱضَرَبَ  ( ت ؤۡت يٓ أ ك لَهَا 28) لسَّ

ين ِۭ ب إ ذۡن  رَب  هَاۗ وَيَضۡر ب   ونَ ) لۡأَمۡثَالَ ٱ للَّّ  ٱك لَّ ح  مۡ يَتَذَكَّر   . (3)﴾( 25ل لنَّاس  لَعَلَّه 

للتطور إقرار رباني بصفة الثبات الملازمة للدين، وأن الكلام الإلهي لا تبديل فيه، قابل 
الزمني كما تنمو الشجرة الطيبة، والتي أصلها يبقى ثابت في أرض قوية، غير أن فرعها في 
السماء، وكذلك الدين كلام رباني ووحي أصيل، يؤتي أكله كل حين عبر قراءات تتجدد 

                                                      
 .  25، ص  2004، 2أحمد البغدادي، تجديد الفكر الديني دعوة لاستخدام العقل،  مؤسسة الانتشار العربي،  ط -1
، 7111، 7الممتحن تقديم المفكر الاسلامي الكبير، المختار الاسـلامي للطباعـة والنشـر، طأبو الحسن الندوي، الاسلام  -2

 .17القاهرة ص
 .25-28إبراهيم: الآية  -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

102 
 

بتجدد حاجات الانسان، باختلاف زمانها ومكانها، إعجاز قرآني وصلاحية مطلقة في الزمان 
 والمكان.

الثابت في الإسلام هو ذلك المفهوم المعلوم عند الصحابة، الثابت في القرآن والسنة ق
والذي يجب على المسلم المؤمن أن لا يخرج عنه، لأنه جوهر ما أتى به النبي الكريم. 

 باعتبار أن خط الحياد دقيق شفيف، وقد تزل القدم عند أول تجاوز.
إيديولوجيا؛ تسلط الخلافة على الدين لإحكام  الإسلام انتهى زمن النبوة، وما كان بعدها

وأن لا ثبات إلا ماكان زمن النبوة، وماجاء به النبي من وحي أدونيس شرعيتها، راوندية 
إلهي مطلق، وأن ما كان بعده تجاوز وانحراف من المطلق إلى الوضع والاستلاء عن 

 الخطاب الإلهي، وتوظيفه في مضامير السلطة.
لام دين ينطلق من الحرية الفردية، بعيد تماما عن الجبرية موافق وذهب إلى كون الإس

ماذهب إليه الحسن البصري في ماهية الإسلام، وتأكيده على حرية الإنسان، )وفي رأيه أن 
الإنسان حر مختار، وأن الموقف الإسلامي الأصلي هو القول بحرية الإنسان، وان النبي 

 الإسلام نفي للجبرية(بعث إلى العرب وهم قدرية مجبرة، وان 
وهذا ما يثبت أن الحسن  ،( 1)

وتبناه حين استشهد به، فالدين  أدونيسالبصري كان ضد السلطة الطاغية، وهو ما دعمه 
هو دين الفرد لا دين الجماعة، وعلى الإنسان أن يكون حرا في إسلامه وإيمانه داخل 

 جماعته؛ أن يؤمن أو لا يؤمن.

لام انتصار الثقافة على الطبيعة، بل انفصال عن الطبيعة :)أن الإسأدونيسكما ويرى 
فإذا كانت الحقيقة موجودة في الكلام الموحى، فإن الإنسان تبعا لذلك، يتكون وينمو بالأجوبة 

؛ كون الإنسان يرى بقدر ما ادونيسوهو ما يدعو إليه ، (2)الجاهزة في الوحي لا بالأسئلة.(
مبثوثة على امتداد فكره وحاجاته المعرفية والاجتماعية يطرح من أسئلة، تلك الاشكاليات ال

والسياسية، ومحاولة الخلاص من حالة الثبات، وإحداث خلخلة خلاقة، قطيعة تامة مع 
                                                      

 .  196أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص  -1
 .755،  ص المرجع نفسه  -2



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

103 
 

التراث، فلن تكون هناك نهضة دون قطيعة كاملة الأركان بدءا من النص الديني وعاء 
تراث جاهز وسابق، وإذا اعتبرناه كذلك الإسلام، مقر أن الإسلام بالمفهوم السائد هو ثقافة أو 

فإنه كوحي سماوي كامل الاجابات، من كلامه نستنتح أن الإنسان كعقل مفكر  أدونيسيقول 
لن يحتاج لطرح أسئلة بحكم اجاباتها الجاهزة مسبقا، ومنه فنحن لسنا بحاجة لاعمال عقل، 

 ولا توظيف فكر؛ تناقض يدور فيه وحوله أدونيس. 
)ينفي الإنسان من داخله الحميم الخاص، لكي يثبته في الخارج  -لإسلاما-هذا النظام 

، باعتبار أن مسألة الإيمان هو أمر فردي، ولا يجوز أن نقحم الإنسان في إيمان (1)العام(
الجماعة قصرا، وهو بهذا يعتبر الاسلام حالة جمود، لا تغطي إجابات مجموع الاسئلة 

 الممكنة الطرح.
ديدة ونظام جديد، وهو تحول بالقياس إلى ما قبله، وثبات بالقياس إلى فالإسلام )رؤيا ج

؛ تحول بالنسبة للزمن الجاهلي، لكنه حالة ثبات مطلق مقارنة بزمن الخلافة، وما (2)ما بعده(
انجر عنها من ثورات وأحداث ووقائع، زعزعت التاريخ وشكلته، وفتحت الباب أمام صراع  

 اضح بين إسلام النبوة وإسلام الخلافة.يتجدد ولا ينته، مع تفريق و 
قد انتهى زمن النبي، حيث كانت الحقائق مطلقة في  ادونيسإسلام النبوة الذي يراه  

اتصال إلهي عبر الوحي، وأن ما بعده هو إسلام الخلافة،  أين أصبح الدين مرجعا ترتكز 
 في شرعيتها؛ تسييس الدين وإسلام السلطة . -الخلافة–عليه السلطة 

غياب النبي تصارع تياران  أدونيسفمنذ أن انتقل النبي إلى جوار ربه، أو كما يصفه 
أحدهما ديني أدخل الدين مضامير السلطة، وارتكزت عليه في الشرعية مع القبلية القرشية 
وجبرية الطاعة، وأي خروج عنها هو خروج عن الحق، باعتبارها الحق عينه، وتيار ثاني 

                                                      
ـــــ -1 ـــــروت،دونيس، ال ـــــة، دار الآداب، بي ـــــي وآفـــــاق الكتاب ـــــنص القرآن ـــــيس، ال ـــــة، دار الآداب، ادون ـــــاق الكتاب ـــــي وآف نص القرآن

 .78،ص7111، ،7بيروت،ط
 .  35أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص  -2



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

104 
 

ل، جعل الإسلام مرتكزه والحق معياره، ووجوب الطاعة ما التزم الحق يمزج بين الدين والعق
 والصلاح.

:)جمال أبدي لا يتغير لا يزول ولا يعرف الصيرورة، أدونيس يقول والإسلام في حقيقته
(1)الجمال مطلقا( تخلفا أو نموا..إنه

ما دخل دور العبادة وترك دواوين السلطة والسياسة. ؛
وظيفها وتدخله عباءة الأدلجة. فما لقيصر لقيصر وما لله لله. وننزل حتى لا يكون أداة يتم ت

 مكانه القانون والمدنية. ومنه فالاسلام ما كان زمن النبي أما ما كان بعده فهو أيديولوجيات.
 مفهوم الأيديولوجيا:

الأيديولوجيا مفهوم يصعب حصره، فقد ظهر المصطلح في القرن الثامن عشر عند 
د به )علم الأفكار وبما أن التحليل هو المنهج الوحيد الذي يعترف به العلم، الفرنسيين ويقص

ويطبفه باتت تعني )تحليل الأفكار(؛ أي تحليل مصادرها، وهذا يتطلب إرجاع الأفكار إلى 
عناصرها الأساسية التي هي )الأحاسيس(، ولكن لا يصعب إكتشاف الصلة الوثيقة بين 

ة؛ أي الإيمان اللامتناهي بجبروت الروح والمصادر المذهب الحسي والعقيدة الديني
؛ الأفكار المسبقة الموروثة عن عصور الجهل والاستعباد والاستغفال، تقليد (2)الخالدة(

 موروث. ليستلمه الألمان:

  منظومة فكرية تعبر عن روح تحفز  -هيغل والرومنسيين -الفلاسفة الألمانفكانت عند
 ي مسيرة التاريخ العام.حقبة تاريخية إلى هدف مرسوم ف

   الأيديولوجيا منظومة فكرية تعكس بنية النظام الاجتماعي، المارسكيوفي الاستعمال:
 انطلاقا من البنية الباطنية للمجتمع الانساني، الذي يتميز بانتاج وسائل استمراريته.

                                                      
 .  65-68، ص نيس: الثابت والمتحول )الأصول(أدو  -1
 .11ص،2074، ،2ط،ميلانو،إيطاليا، منشورات المتوسط ت: فواز طرابلسي ،قضايا مادية التاريخية، أنطونيو غرامشي -2



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

105 
 

 :الأيديولوجيا مجموعة أوهام وتعليلات وحيل يعكس بها الانسان  وعند نيتشه–
وهي تشكل على المستضعفين وضحايا الحياة، الذين نحتوا عالما  (1)قانون الحياة. -يةالضح

وهميا يوازي العالم السفلي الحقيقي، فاخترعوا الثقافة والحضارة لأنها تقاوم )الأسياد( الذين 
يديرون أمور الحياة، ومنه فالايديولوجيا ستار يبعدنا عن الحياة، ومجموع الحيل والتعليلات 

 (2)ي تعاكس القانون الطبيعيالت
. 

 فألبس الأيديولوجيا رداء نفسيا، فجعلها مجموع الأفكار الناجمة فرويد سيغمون  أما :
 الضروري لبناء الحياة. (3)عن تعامل يبرر السلوك المضاد للقانون 

(4)
  

  فيرى أن الأيديولوجيا قائمة على: الرغبة والمؤسسات والقيم، وتتولد عن  باشلارأما
سياسية واجتماعية لم يقع اشباعها، فيتم اللجوء الى مؤسسة داخل المجتمع لاشباعها، رغبة 

 تكون القيم أرضية اجتماعية لخدمة مسلكها.
نسق فكري متكامل،يمثل دليلا لعمل سياسي، ويطرح رؤية  فالأيديولوجياوباختصار 

قتصادية ويخلع للتاريخ، ويعطي الحياة معنى وهدفا، ويبرر الممارسات الاجتماعية والإ
 .(5)الشرعية على النظام السياسي، وقد يكون هدفها تغيير الوضع القائم، أو الحفاظ عليه

على الإسلام، الذي انتهى مع النبي صلى الله عليه وسلم  أدونيسعملية إسقاط قام بها 
، ويرى أنه تحول إلى سلاح من أجل يديولوجيابوصفه رسالة، والذي رأسا تحول الى أ

مع الخلافة الاولى، هذا التحول قتل أربعة خلفاء مؤسسين، ثم كانت موقعة الجمل،  السلطة

                                                      
 .710-721ص  2072، ،4عبد الله العروي: مفهوم الايديولوجيا، المركز الثقافي العربي ، الدار البيضاء ،ط -1
  77، ص 2001، 7عمار علي حسن:  الايديولوجيا الموسوعة السياسية للشباب ،نهضة مصر للطباعة والنشر، ط -2
 .71المرجع نفسه، ص -3
 710يا، صعبد الله العروي: مفهوم الايديولوج -4
 .75، صعمار علي حسن:  الايديولوجيا الموسوعة السياسية للشباب -5



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

106 
 

ويجب تذكر ما حدث للأمويين وماذا فعلوا وماذا حدث للعباسيين وماذا فعلوا، وكيف أتت 
 الدولة العثمانية.

(1)  

أن الإسلام كله تأسس في الدم في العنف وفي القتل، وأن العنف لا زال  أدونيسيقول 
يترصد بكل بقعة مسلمة، كيف يمكن أن يصمد الإسلام في ظل هذا التقسم. وأن العنف 
الموجود اليوم له جذور في التراث الإسلامي، التراث المستمد من النص الديني. فالدين برأي 

)هو في كيفية تعقله، وكيفية فهمه، ولا يصبح عامل تقدم أو تخلف إلا بدءا من هذه  أدونيس
 سألة ليست في النص بذاته وإنما في كيفية قراءته، وفي مستوى هذه القراءة(الكيفية، فالم

(2)
   

ولكون القراءة ابنة ظروفها الاقتصادية والإجتماعية، والقارئ ابن مجتمعه ورهينته فهو 
يقبل على النص بكل أحماله الثقافية والمجتمعية والاقتصادية، فتاتي القراءات مكبلة 

اف عن مقاصدها، فنصبح أمام قراءة خارج النسق، ينجم عنها إسلام والتأويلات أكثر انحر 
مختلف، إسلام آخر محمل بشحنات العنف، إسلام مفارق لإسلام النبوة، فإذا انطلقت هذه 
القراءة من واقع مسحوق مضطهد قد تأتي قراءات أكثر سحقا لمقاصدها الأولى، وأكثر بعدا 

يديولوجيا، أمام أفكار تكونت نتيجة قراءة النص)من عن الاسلام الأول، فنجد أنفسنا أمام أ
طرف عقل صغير عقل ضيق عقل متعصب من خلاله  يصبح هذا النص صغيرا تعصبيا 

 وضيقا( معللا) لكون النص هو قارئه(
(3). 

قراءة تجد في العنف مرتعا لها. وما انجر عنا من ثورات ألقي عليها ثوب الربيع  
 سلام غطاء ومتكأ. مجازا والعربي كينونة. والإ

                                                      

 عربي.   bbc news، 2075/ 07/ 76)أدونيس: الشاعر والمفكر ادونيس عن جذور العنف في التاريخ العربي  -1
https://www.youtube.com/watch?v=5nS_0aC1JYY&t=424s 

 .  740ص أدونيس: المحيط الأسود، -2
 Monte Carlo حــوار تلفزيــوني: التطــرف الــديني وظــاهرة الارهــاب مــع الشــاعر أدونــيس  مونــت كــارلو الدوليــة -3

Doualiya  04/01/2075  ،https://www.youtube.com/watch?v=MxfaoxurgpY&t=1536s 

https://www.youtube.com/@MC_Doualiya
https://www.youtube.com/@MC_Doualiya


 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

107 
 

قد يقترف الإنسان من الأفعال ما يسلخه من إنسانيته  أدونيسفباسم الأخلاق يقول 
)فيمكن ارتكاب فظاعات باسم الأخلاق، ومن الممكن أن تكون الأخلاق شيئا مغرقا في 
الرجعية، يمكنها أن تصادر حرية الفرد، وتفرض قواعد مستحيلة لا تطاق ولا إنسانية.. فباسم 

لاقية معينة يمكن تدمير مجتمع بأسره، وتدمير الإنسان، وتدمير ثقافة، او حضارة أخ
  (1)بأسرها(.

فما لم نعد الى دراسة الجذور التي أدت الى تنامي ظاهرة العنف بهذا الشكل لا يمكن 
التغلب عليها سياسيا، لذا وجب التغلب عليها ثقافيا أولا. مقرا بأن قراءة النص الديني السائدة 

 إنما هي قراءة أيديولوجية، تحوله إلى مكان للصراع، هذه القراءة:

 .تقتضي العمل للفوز بالسلطة، من أجل تعميم حقائق القراءة 
 .تصبح المعرفة سلطة، والسلطة معرفة: تتماهى الحقيقة والقوة 
 .هذه القراءة الأيديولوجية السياسية تثير بالضرورة قراءة أو قراءات أخرى 
 ديني مكانا لحرب القراءات )التأويلات(، أعني مكانا لحرب السلطات، يصبح النص ال

 من حيث أن القراءة الأيديولوجية تحوله إلى وسيلة للتغلب والسيطرة.
  السلطات، ويوصف كل من هذه أنها  -يسوغ العنف بوصفه جزءا من هذه القراءات

لك تفسر كل تعارض معها تمثل الحق، وتتطابق مع الإرادة الإلهية، ومن حيث أنها تبعا لذ
 على أنه تعارض مع الحق.

 توصلناهذه القراءات إلى عالم تتحرك فيه)عقائد(أو)مذاهب(كل منها عالم مغلق بدوره 
 دنيوية، بحسب الفهم السائد، ندرك كيف -وبما أن قراءة النص الديني الإسلامي دينية

بعض الحالات دينيا أو يتبادل المقدس والدنيوي موقعيهما، وكيف يصبح العنف نفسه في 

                                                      
 .  224يس، صنينار إسبر: أحاديث مع والدي أدون -1



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

108 
 

، )وبذلك أصبح العنف خصيصة لازمت الإسلام ... واتخذ اقتران الدين بالسياسة (1)مقدسا

(2)مظهرا عنفيا(
. 

قامت في مناخ بدوي، قائم على القبلية  أدونيسفالدولة الإسلامية الأولى بحسب  
نصار في محاولة فكانت العصبية القبلية هي الأساس التي نشأت عليه. وأن ما قام به الأ

لتولي الخلافة ماهو إلا محاولة للمشاركة في الحكم، أو بشكل آخر هو ممارسة للديمقراطية. 
هذا المقترح الذي رفض وظلت السلطة في حضن القبيلة. وما شكل الشرعية في زمانها. ولم 
يفصل في الأمر إلا عمر بن الخطاب كخليفة، الذي فصل في أمر الخطاب بين النبوة 

رجعية دينية وقبلية كمرجعية شرعية ،وبين الخلافة كسلطة، قائلا: )النبوة منكم والخلافة كم
على وجوب طرح الأسئلة؛  أدونيسلغيركم(، فتأسس الصراع مع تأسس الخلافة. ويصر 

 لنرى )لماذا مات الخلفاء المؤسسون قتلى، ماعمق الصراع الدائر بين العرب(.
(3)   

)تنظير ديني أيديولوجي لمفهوم  دولة الأموية هو نتاج صراع؛وما تبلور بعدها خلال ال
الخلافة ولعلاقة الإنسان بالنظام في امتداد للممارسة، فقد كانت الخلافة تمارس باعتبارها 
ولاية مثبتة وتفويض من الله  أما البيعة فما هي إلا إقرار بالاختيار، والخضوع له رمزا لاتباع 

 .(4)طاعة له، والخروج عليه هو خروج عن ارادة الله( الحق والطاعة للخليفة تعني

ة يوإلا انقلب الدين عبود ،ن الحرية الدينية يجب أن تكون عقيدة أخرى أيعتبر  فأدونيس
، وهو ما قامت عليه الدولة الأموية، أساس أيديولوجي  تمثل في نمط الفكر واضطهاد

ولة الانتاج، وأدواته في عزل تام المتعصب للعرب والقرشية، وأساس اقتصادي أين تملك الد
لغير العربي عن الحياة السياسية الفكرية، وأن الفتوحات شكلت قوة اقتصادية استأثرت بها 

                                                      
 .  76-75أدونيس: المحيط الأسود، ص  -1
 .  141أدونيس: الثابت والمتحول )الأصول(، ص  -2
 عربي.   bbc news، 2075/ 07/ 76. أدونيس: الشاعر والمفكر ادونيس عن جذور العنف في التاريخ العربي  -3

https://www.youtube.com/watch?v=5nS_0aC1JYY&t=424s 
 .  32الأصول(، ص تأصيل لثابت والمتحول )أدونيس: ا -4



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

109 
 

الطبقة السلطوية، مما شكل انقساما طبقيا أفرز انقساما أيديولوجيا خلق صراعا ضد الدولة 
 الأموية وتركز على:

 .إحلال الإسلاموية محل القبلية 
 لبنية الاقتصادية السائدة ببنية جديدة.إستبدال ا 

 تلك الأيديولوجية التي انتهجتها الدولة الأموية قامت على:

 .اغتصاب حق التفسير وكان وقفا عليهم 
  تكفير جميع الفرق الذين يحاولون تفسير الدين تفسيرا مغايرا يوصل إلى التشكيك بالأسس

الدولة الأموية تحارب أهل البدع والأهواء لهذا كانت  ،(1)التي قامت عليها الدولة الأموية 
 لأنهم يشكلون خطرا على الدولة ذاتها.

وهو ذاته ما سار عليه العباسيون بعد ذلك، باعتبار )الخلافة إرث منحصر في أبناء 
العباس، وليس لأبناء علي بن أبي طالب حق فيها... فهي ميراث إلهي يرتبط بحق القرابة 

 .(2)من النبي(

بما شاءت، الدولة العثمانية  سنة، حكمتها 800ال على ما هو عليه حتى واستمر الح
لازلنا أننا  أدونيسواعتبرت العرب صحراء في ظل تقسيم لم يصمد الإسلام أمامه. ويؤكد 

ويشترط  ولم ننتقل الى بناء مجتمع مدني، ،شعوبا وقبائل ونعيش في عهد الغزو والفتوحات
دون ذلك يستحيل ،و دين دولةأ ن فردي لا دين جماعيسلام الى دين يتحول الإللتقدم أ

  (3).التقدم

                                                      
 .  47الأصول(، ص تأصيل أدونيس: الثابت والمتحول )ينظر:  -1
 .33ص  المرجع نفسه، -2
 عربي.   bbc news،2075/ 07/ 76أدونيس: الشاعر والمفكر ادونيس عن جذور العنف في التاريخ العربي  -3

https://www.youtube.com/watch?v=5nS_0aC1JYY&t=424s 



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

110 
 

امتدت الحرب فيها العربية العربية، لأننا لم نتمكن  أدونيسقرنا يقول  78)وعلى امتداد 
السلطة، ويحتكم  محاريبمن بناء مجتمع مدني، مجتمع يضع الدين جانبا ويخرجه من 

حرر، من أي قبلية أو عصبية، المساواة التي لن لقانون مدني يتساوى فيه الإنسان الحر والمت
تتم إسلا في مجتمع مدني يحكمه القانون فقط لا عصبية ولا طائفية ولا الانتماء الديني. 
ومنه فالبلدان جاهزة لمرحلة فوضى بلا نهاية ودمار بلا نهاية،انفجار في هذا الوضع العميق 

 كامل(الطويل القائم ولا خلاص منه الا في ظل قطيعة ال
(1)

  

وهو ذات ما دعا إليه العلمانيون حين قالوا بوجوب ترك الشريعة على الرف، وأن 
نحتكم إلى قانون مدني ينظم المجتمع وتقوم عليه الدولة؛ لأننا نعيش في مجتمعات متنوعة، 
وحتى لا ينفجر المجتمع من داخله خاصة والظروف التي يعيشها الوطن العربي من 

 تقسيمات وتأخر

تقل إلى الغرب في علاقته مع الثقافة العربية، ومع العرب ونظرتهم الاحتقارية لكل لين
ماهو عربي:)نحن نعيش مع الغرب بثقافة كاذبة فالغربيون لا يفهمون الثقافة العربية، التاريخ 

ربي لا يفهم الثقافة العربية( مستشهدا العربي، موضع تساؤل: ويجزم ان الغالعربي والعقل 
رلي ايبدو ومعلقا بكون العربي لا يملك الحرية لتقبل الاخر، أو فهم حريته: بحادثة شا

)حادثة شارل هيبدو ورد الفعل غير المقبول الناجم عن عدم فهم الثقافة الغربية، وتعبير 
شارل هيبدو عن الحرية، هذا جزء من حضارتهم وثقافتهم ونحن ننظر اليه بشكل مختلف 

الحي والفرد منتهي، بعكس الثقافة الغربية  فهو تعبير عن  لاننا لا نملك حرية فالله هو
حريته وفكره(. وفسرت على أنها جريمة، ويرى ان في الاستهزاء خيانه للثقافة الغربية 

  .ولمبادئها(

                                                      

 عربي.   bbc news،2075/ 07/ 76أدونيس: الشاعر والمفكر ادونيس عن جذور العنف في التاريخ العربي  -1 -1
https://www.youtube.com/watch?v=5nS_0aC1JYY&t=424s 

 



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

111 
 

أن العرب اليوم في مرحلة انقراض، لا في مرحلة ثورة ولا نهوض بحيرة  أدونيسيرى 
عماوة وبضلالة كاملة، هذا يقتلك باسم القومية تجف مليئة بالسمك، يأكل بعضه بعضا ب

وهذا باسم الدين وهذا باسم القبيلة، وليس هناك اي أفق أمام العرب إلا بقطيعة كاملة مع 
العرب مجرد ادوات ف (1) قرن وتأسيس مجتمع جديد على أساس القانون. 74مع الماضي، 

 :مرينأويختزلهم الواقع في . تستخدم
 لديهم ثروة ضخمة 
 فضاء استراتيجي كبير لهم. 

 لاحداث قطيعة مع شيءو القطيعة المعرفية مع التراث؛ وكحل لكل هذا يطرح أدونيس 
وثقافيا)وأول قطيعة يجب أن تقوم في الثقافة العربية الراهنة هي  يجب أن نعرفه جيدا، يقول

  (2.)القراءة السائدة للدين، وقراءة جديدة تفصل بين الدين والدولة( القطيعة مع

 سس:أ 1الثقافة الاسلامية قامت على ف 
 النبوة الاسلامية اخر النبوات 
 الحقائق الاخيرة الحقائق التي نقلت هذه النبوة هي 
 العالم اثنان: مسلم وكافر 

وليست تجربة  ،تحويل الدين الى مجرد تجربة فرديةعبر والقطيعة يجب ان تتم 
 سساأالحكم و  سساأالعقل هو مفتوح على حقائق جديدة، وجعل  وجعل العالم ،مجتمع
(3) النظر.

  

 جمالا:إللثقافة  ن للتراث،يمستوي يؤكد  أدونيس بوجود
 مستوى مرتبط بالسلطة وتأويلاتها الفكرية والسياسية 

                                                      

 عربي.   bbc news،2075/ 07/ 76أدونيس: الشاعر والمفكر ادونيس عن جذور العنف في التاريخ العربي  -1
https://www.youtube.com/watch?v=5nS_0aC1JYY&t=424s  

 ،2074/ 08/ 75أدونيس: محاور مع أدونيس ) الثورة داخل الإسلام( معبرا للديمقراطية،  -2
https://www.youtube.com/watch?v=s4BM0Dyq6u8&t=678s 

  الموقع نفسه. -3



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

112 
 

  الكون وقضاياهبمستوى مرتبط بالحياة وقضاياها والانسان وقضاياه و 
فكانت الثقافة  لمؤسسة،وا في المجتمع العربي هو المرتبط بالسلطةالذي ساد  مستوى ال

 اوالصوفية والفلسفية وكبار خلاقيها لاقو  ،وهمشت الثقافة الشعرية ،ثقافة فقهية مرتبطة بالشرع
 .مصيرا فاجعا

ن نصغي الى ما تقوله يجب أو  ،ن تحاورناأتستطيع  يالى الثقافة التيقول  يجب العودة
من  .(لشعر الفلسفة والتصوفا) :ونعود الى ما همش ،ن نحدث قطيعة مع الثقافة الفقهيةأ

خلال الممارسة والكتابة والتفكير، والذي لا يمكن تحقيقه على مستوى المجتمع إلا اذا تغيرت 
المؤسسات، السلطة هي المؤسسة الأولى ولا يتغير المجتمع إلا إذا تغيرت مؤسساته؛ السلطة 

 . (1)السياسية ومؤسسة التربية ومؤسسة الثقافة
 برأي أدونيس لا يكون إلا بإحدى الطريقتين:والتغيير والتحول 

 الطريقة الثورية 
 الطريقة الديمقراطية 

)وأنه يستحيل أن تكون هناك ديمقراطية، مالم تكن هناك أسس لها، مادام الدين لم 
 .(2)يفصل عن الدولة يستحيل أن تكون هناك ديمقراطية(

ل الدين حرية فردية: أدونيس يطلب إدخال الدين إلى صوامعه، وتحرير السلطة، وجع
 مثل الحب بين الانسان وخالقه، ونستند إلى القانون لبناء دولة مدنية.

الوقوف عنده هو الثقافة العربية وارتباطها بالسلطة وبعدها الديني.  أدونيسفما يريد  
وأما أن يتحول الدين الى مؤسسة وسياسة ونظام يفرض على المجتمع بكامله لا يمكن أن 

)على المسلمين أن يتفهموا أن عدم التدين ظاهرة إنسانية وانا على الآخرين.يكون إلا عد

                                                      

 ،2074/ 08/ 75للديمقراطية، أدونيس: محاور مع أدونيس ) الثورة داخل الإسلام( معبرا  -1
https://www.youtube.com/watch?v=s4BM0Dyq6u8&t=678s. 

،  2075/ 01/ 18أدونـــيس :  التطـــرف الـــديني وظـــاهرة الإرهـــاب فـــي حـــوار مـــع الشـــاعر  أدونـــيس مونـــت كـــارلو الدوليـــة،-2
https://www.youtube.com/watch?v=MxfaoxurgpY&t=1536s 



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

113 
 

تدين هي كذلك ظاهرة  طبيعية، كمثل التدين بالوحدانية، كما عليهم أن يتفهمو أن ظاهرة اللا
خران آفهاتان الظاهرتان شكلان  أو يبطلها، الإنسانية ما ينفيها طبيعية، وليس في الطبيعة

(1)(من الحرية
  

ويقتضي  ،نسانية عالية لايمكن أن يفرض من خارج بقوةإالدين بوصفه تجربة ف)
 يمارس باحترام كامل لحقوق الآخرين الذين يمارسونه.( بوصفه كذلك أن

، ثم يذهب إلى (2)
أن السلطة جزء من المجتمع، والتغيير الحقيقي هو تغيير المجتمع والذي يكون تغيير 

  (3) السلطة تبعا لذلك.

نعرف التجربة الديمقراطية ولا يمكن معرفة وتحليل الواقع العربي اذا اقصينا  ونحن لم
الربيع العربي بنتائجه كان استئنافا لما يجب الخلاص منه وما التأثير الأوروبي الأمريكي، ف

على الدين سياسة وفكر وثقافة وأن يحصر في  يجب ان يتخلى عنه العرب المسلمون نهائيا
فللفرد ان يؤمن أو لا يؤمن  تلزم إلا صاحبها نحترمها وندافع عنها، كونه تجربة فردية لا

... يجب أن تنشأ جبهة مدنية علمانية على المستوى العربي فالدين فردي وليس مجتمعي
تكون شكلا جديدا من انتقاد الموروث وإعادة النظر فيه والتأسيس لقيم جديدة وعلاقات 

  (4.)إنسانية جديدة

                                                      
 .  747، ص أدونيس: المحيط الأسود -1
 .  742المرجع نفسه، ص -2
 ، 2075/ 01/ 76، 28أدونـــــــــــــــــــــــــــــــــيس: الثقافـــــــــــــــــــــــــــــــــة العربيـــــــــــــــــــــــــــــــــة المرتبطـــــــــــــــــــــــــــــــــة بالســـــــــــــــــــــــــــــــــلطة،  فـــــــــــــــــــــــــــــــــرانس  -3

https://www.youtube.com/watch?v=mMw_tYKhDZ4&t=477s 
 ،2074/ 08/ 75أدونيس: محاور مع أدونيس ) الثورة داخل الإسلام( معبرا للديمقراطية،  -4

https://www.youtube.com/watch?v=s4BM0Dyq6u8&t=678s 



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

114 
 

ل اليوم باسم الدين ماهو إلا نتاج قراءة متطرفة للنص الديني أيا وأن التطرف الحاص
كان، فعرف التطرف الديني بقوله )أنها أفكار قائمة على قراءة معينة للنصوص الدينية، وأن 

 .(1)هناك إشاكلية في على من نسقط التطرف على الدين أو القارئ وأنها مسألة معقدة(
ا عن الإسلام بأنه ليس دين تطرف بقدر ماهو قراءة للوهلة الأولى يبدو أدونيس مدافع 

خاطئة للنص من قارئ مخطئ، لكن المتمعن جيدا يرى أن أدونيس يأخذك بالدفاع ليدخلك 
دائرة الشك، وعدم الثبات الديني تحت مظلة الحرية، حين يقول بأن المقصود هو جميع 

هم رصا على خط استواء واحد، النصوص الدينية بمعنى الأناجيل والتوراة والقرآن، وهو يرص
ليتركك وحيدا مع قرار شخصي والمعتقد، في تلميح قناص بأن التدين ليس معيار الصلاح 
والنجاة، بقدر ماهي فطرة الإنسان الصالحة المنتجة لقراءة صالحة وأفعال أكثر صلاح، 

 على أي دين شاء. يدفعك دفعا للشك وينسحب بهدوء بعد التأكد من إصابة الهدف.
يغيب عن أدونيس ان الدين كل متكامل يؤخذ كله أو يترك كله ، وأن الله خالق 
والإنسان مخلوق، الإنسان عبد واللع معبود، وحرية أدونيس ترفع تلك الحدود تجعلها تتماهى 
وتختلط، فالإنسان حر  لكنه عبد لله، ولا يحق لعبد أن يناقش خالقه، أو يدعي منقصة في 

علق بتغيير المقاصد وخلق أخرى بقدر ما تعني أن تأتي الله طواعية كلامه، والحرية لا تت
بكامل فكرك وتأدبك، فلعبادة الله خلقنا وليس لمجادلته، وإن كان لنا الخيار فللإختيار بين 

 الإيمان والكفر، ولا ثالث بينهما. إذن فالدين ليس فرديا بل دين الجماعة، جماعة المؤمنين
 تراث العربي الإسلامي في منحنيين: )الثبات،التحول(:أن ال أدونيسيرى خلاصة: 

  التركيز على الوظيفة الدينية للشعر، أداة يتم توظيفها لإعلاء قيم جاء الثبات في الشعر :
النبي الكريم لتثبيتها وإتمامها؛الشعر في خدمة الدين، ورفض الشعر لغاية الأدب والشعرية، 

                                                      

،  2075/ 01/ 74أدونـــيس:  التطـــرف الـــديني وظـــاهرة الإرهـــاب فـــي حـــوار مـــع الشـــاعر أدونـــيس، مونـــت كـــارلو الدوليـــة، -1
https://www.youtube.com/watch?v=MxfaoxurgpY&t=1536s 



 منهج أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه من الشعر والسياسة والدين      الفصل الثاني: 

115 
 

حقا، وقبول ماكان توظيفا للمبادئ وما تحمله من حفاظا على دوره في القبيلة والدولة لا
 فضائل، ونظمهم على عمود الجاهليين لقصيدتهم وأوزانهم وموضوعاتهم.

 استمر الشعر وظيفيا لكنه خرج من وظيفة تثبيت القيم إلى الدفاع عن التحول في الشعر :
وضوعاته وبناء الحقوق، وحمل هموم الطبقة المسحوقة والانعزال للدفاع عنها، فخرجوا في م

 قصائدهم وأوزانها، وانزاحوا بالألفاظ مبنى ومعنى.
 السلطة السياسية القصرية، والتي نشأت منذ إجتماع سقيفة بني الثبات في السياسة :

 ساعدة، ركيزتها قرشية الخلافة واتباع سنة النبي وسيرة الخلفاء من بعده.
 عنه وما تبعها، وصولا إلى :الذي ظهر بعد فتنة عثمان رضي اللهالتحول في السياسة 

نظرية خلع الإمام الجائر إلى مبدأ الجدارة، وصولا إلى الحركات الثورية لاحقا، وإلغائهم 
 الملكية الخاصة في يد النخبة. وتحقيق العدالة الاجتماعية والاقتصادية للمجتمع.

 الأمة : ماكان تمسكا بالنص وبمقاصده الأولى، وما ذهب إليه سلف الثبات في الدين
 قرنا، وفي انتصار النقل على العقل. 78على إمتداد 

  :وانتصار للعقل عن كل نقل، والخروج عن تفاسير   عبر سيطرة التأويلالتحول في الدين
الأولين؛ وعقلا، تأويلا وتفكيكا، لبلوغ دلالات تنسل ولا تنتهي. ووقف النص على الواقع 

اده، إنطلاقا من الإنسان الحر كما يرى الإجتماعي والظروف الراهنة له، وتطلعات أفر 
وعودا عليه وإليه، بكل انفتاح. سيرا على نهج مزيج من: الاعتزال والصوفية تحت  أدونيس

 إمامة ابن الراوندي. 
  أن الموقف الإسلامي الأصلي هو القول بحرية الإنسان، وان النبي بعث  أدونيسويخلص

 في للجبرية.إلى العرب وهم قدرية مجبرة، وان الإسلام ن
 الإسلام، انتهى مع النبي صلى الله عليه وسلم بوصفه رسالة، ورأسا تحول الى أيديولوجيا. 



 

 
 

 

 الفصل الثالث: 
ي 
 مفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآن 

 

ي بوصفه كتابة .1
 قراءة أدبية و  النص القرآن 

 

ي عند أدونيس .2
 خصوصيات النص القرآن 

 الموقف الأدونيسي من الصفة القدسية .2.1

ي  .2.2
 أرخنة النص القرآن 

 العقلنة .2.3

ي وعدم الإكتمال .2.4
 النص القرآن 

 

ي  .3
 نقدنا لموقف أدونيس من النص القرآن 

 



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

117 
 

 وقراءة أدبية. مفهوم النص القرآني بوصفه كتابة .7
، فالله مطلق والمطلق لا (1)ينطلق أدونيس من أن )الله يتكلم، والإنسان يكتب ويتكلم(

أما الإنسان فهو نسبي بكلامه ومنتهي بكتابتة ،  يحتاج كتابة، لأن كلامه مطلق ولا نهائي،
فالإنسان رأسا يتحول إلى كتابة وتاريخ بعد موته، فلا داخي لأرخنته في كتاب وهو حي، 
تلميح مباشر من أدونيس أننا وإذا قضينا بأن النص القرآني ككتابة هو من الله حكنا بموت 

ت الإله بالتالي فالله تكلم وأوحى، أما ما الله ودخلنا في نفق نيتشه، ورولان بارت،ونظرية مو 
جمع في كتاب فمن عمل الإنسان والإنسان القديم تحديدا الذي مات وانتهى، وإذا كان قد 

 انتهي فليس علينا أن نعيش في جلبابه.
،)النص القرآني كأي نص أدبي تابع لقراءته وتأويله(

من اعتراف  أدونيسينطلق ( 2)
قائلا:)إنني أتكلم عن الكتابة القرآنية بوصفها نصا نص أدبي، واضح أن النص القرآني هو 

منه  ، إقرار صريح(3)(لغويا، خارج كل بعد ديني نظرا وممارسة نقرؤه كما نقرأ نصا أدبيا
ويوضح من البداية أنه يتناول النص في بعده وجوب معاملته كباقي النصوص الأخرى ب

 ته أو بصفته وحيا ربانيا.اللغوي الأدبي، بمعزل تام عن وحيه أو ألوهي
ثم يقول: )أنني لا أدخل في أي تساؤل حول المسافة بين وحيه وتبليغه وتدوينه ولا   

، في تلميح إلى الصفة الشفاهية للنص وانتقاله من مصدر إلهي إلى مصدره (4)حول نزوله(
با كيفية الثاني البشري )النبي( مع كامل القداسة كمتلق أول، ثم يردف قائلا: )وأضع جان

(5)التدوين، ومن دون، وظروف التدوين، والنقاش الذي دار حول هذا كله(
وإن كنت أجزم  

                                                      
 .765، ص7141،  7دار الآداب، ط،كلام البداياتدونيس، أينظر:  -1
 عربي.   bbc news،2075/ 07/ 76س: الشاعر والمفكر ادونيس عن جذور العنف في التاريخ العربي أدوني -2

https://www.youtube.com/watch?v=5nS_0aC1JYY&t=424s 
 .71أدونيس: النص القرآني وآفاق الكتابة، ص -3
 .  71، صالمرجع نفسه -4
 . 71، صالمرجع نفسه -5



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

118 
 

أنه في تصريحه هو يدفع بك للخوض فيه بالإشارة إليه، فهو يعرض عما يريدك أن تبحر 
 فيه ليجنب نفسه شبهة الطعن. وينأي بنفسه بعيدا عما يجعله عرضة للاتهام والنقد.

وعشرين عاما كان نزول القرآن متقطعا قبل أن يكون نصا مكتوبا  على امتداد ثلاث
في مصحف عثمان، فبين متلق الوحي الأول والخليفة عثمان فترة زمنية ظل فيها الوحي 

 محفوظا في الصدور.
:)عمل إنساني قام بها أشخاص كلفوا بها...استنادا إلى أدونيسفالكتابة القرآنية يقول 

 ،(1)الذي سمعه مباشرة من الوسيط بينه وبين الله: الملاك جبريل(سماعه من ناقله النبي، 

عمليه انتقال النص من صفته الشفاهية الإلهية إلى صفته الكتابية البشرية  في مرحلة ما 
 بعد زمن النبوة، وهو تأسيس لما سيأتي بعد ذلك من أطروحات لأدونيس.

لغة ومفتاح التجربة الصوفية، أما هذه الكتابة أمامها أنت بحاجة إلى مفتاحين مفتاح ال
الأولى )اللغة( فإدراك مقاصدها: )ولهذا يمكن وصفه بأنه نص لغوي أعني لابد لفهمه من 

؛ فاللغة والكتابة مفتاح لدخول عالم النص. ودخول الإيمان، )لا لأنه كشف (2)فهم لغته أولا(
ل لأنهم رأوا فيه كتابة لا عهد عن أسرار الكون والإنسان، أو قدم لهم نظاما جديدا للحياة ـ ب

.لهم بما يشبهها(
(3 ) 

 السورة )بانها لوحة فنية أو بساط باذخ من الكلمات( أدونيسيشبه 
(4)

منتظمة في  ، 
خطوط وأشكال وألوان، البياض، علامة الوقف، الفواصل بين الآيات، والصمت؛ وكأنه 

ى تشكلات الفضاء في الشعر، يقارب بين الفضاء البصري في القرآن الكريم ويقترب به إل
 في تماه واضح بين الكتابتين.

                                                      
 20ص الكتابة، دونيس: النص القرآني وآفاقأ -1
 .22المرجع نفسه، ص -2
 .22المرجع نفسه، ص -3
 .21المرجع نفسه، ص -4



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

119 
 

في حين نجده يشبه السور بالبستان)بستان نقدر أن ندخل إليه من أي مكان شئنا... 
 بستان بلا تخوم(

(1). 
ويؤكد على أن)البنية العميقة تكمن في العلاقة القائمة بين الكلمة والكلمة، أو في 

،النظم(
ه الجرجاني والذي اقترح لتقويمه معيارا جديدا سماه وهو ذات ما ذهب إلي(2)

ومنه فالقرآن نظم  ؛(3)بالنظم)إنه طريقة مخصوصة في نسق الكلمات بعضها مع بعض(
محكم. فعلى من يقوم بتفسيره أن يكون:)ملما باللغة نحوا وصرفا واشتقاقا وبعلوم البلاغة، 

ل وبالناسخ والمنسوخ من الآيات وبعلم القراءات وبأصول الدين والفقه، وبأسباب النزو 
 وبالحديث النبوي. والذوق الرفيع، والايمان العميق(

(4)
 . 

هذه الكتابة والتي تشكل وعاء تنصهر فيه الأفكار والأخلاق، والوجود والغيب، ومنه 
(5) .)شبكة تتداخل خيوطها وتنحبك في علاقات متعددة(أدونيسفالكتابة يقول 

   

أساسية في إضاءة الدلالة الكيانية  أدونيسالصوفية والتي يعتبرها وأما الثانية فالتجربة 
للغة والكتابة. فمن منظور التجربة الصوفية النص هو:)دال لغوي لمدلول هو الوجود(؛ 
فكلمات الله دال والوجود بكامله مدلول، هذا الوجود الذي هو تجسد بأكمله لحرفين من 

بوصف   (6))هي برزخ يين الله والإنسان(.أدونيسيقول الكتابة)كن( فكان قائما ومنه فالكتابة 
للغة إلاهية باطنة. وهذا ما يعطي  أدونيسهذه الكتابة هي صورة ظاهرة، وتجلي بتعبير 

للكتابة خطورتها لأنها لغة كونية. لكون الحروف تحمل حقائق فإذا كان حرفان)الكاف 
يجعلنا أمام قوة جبارة وحروف تحمل والنون( قد حملا كونا بكامله ووجودا من الحقيقة، هذا 

                                                      
 .  28ص ،دونيس: النص القرآني وآفاق الكتابةأ -1
 .  25المرجع نفسه، ص  -2
 .26، ص المرجع نفسه -3
 . 21، ص المرجع نفسه -4
 .17، صالمرجع نفسه -5
 .17، صالمرجع نفسه -6



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

120 
 

أكوانا، مقدما كل ذلك في وصف دقيق: )إن حقائق الممكنات هي الحروف الكامنة في 
 ومنه فالغة ظاهر وباطن. ،(1)الحبر والورق..والكتابة هي سر الإظهار والإيجاد(

ة يؤكد أدونيس أن للكتابة القرآنية دلالتين؛)الدلالة في ظاهر اللغة ظاهرية وضعي 
ويقصد بها هنا قراءات المفسرين القدامى المتعارف عليها، التفسيرات  ؛(2)عرفية اتفاقية(

دلالة  ، (3)الجاهزة الموضوعة بفكر تراثي جاهز وجامد، وبين )الدلالة في باطنها ذاتية(
محكومة بمذهب أو اتجاه، أما المساحة بين العرف والذاتية هو مضمار الإنسان الكامل 

. وهو الإنسان الذي أحدث قطيعة بين كل قراءة مسبقة جاهزة وجاء إلى ادونيسبحسب 
النص بكل حرية باعتبار هذا الفكر الحر هو:)البرزخ بين اللغة الظاهر )اللغة الإنسانية( 

 والباطن )الغة الالهية((.
النص القرآني عمل كوني لا يقف على قارئ ولا على زمان ولا على  أدونيسيعتبر 

مع العمل الإنساني، وبوصفه كتابة خاتمة الكتابة،   –فيه العمل الإلهي مكان؛ يتداخل
أنهى الكتابة. فعلى الإنسان أن يكون مواطنا كونيا، وذلك بقدر  أدونيسبمعنى ما يقول 

انفتاحه عن الآخر وفهمه؛ فلن يكون الانسان ذاته إلا بقدر ما يكون الآخر، ويصر على 
 طرح الأسئلة.

آني استعادة لنص سابق له وتحديدا للنص التوراتي، ولكن باللغة ويعتبر النص القر  
العربية ) إنه نص تذوب فيه النصوص الدينية كلها ويطمح إلى أن يخلق من البشر كلهم 

 أمة واحدة...كل كتابة هي إعادة كتابة في سياق آخر(،
في مقارنة واضحة بين النص ( 4)

 راث.القرآني بوصفه تجديد لنصوص سابقة بوصفها ت

                                                      
 .17 ، صي وآفاق الكتابةدونيس: النص القرآنأ -1
 .  17، ص  المرجع نفسه -2
 .  17، ص المرجع نفسه -3
 .  15، ص المرجع نفسه -4



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

121 
 

﴿ فَذَك  ر فَمَآ أَنتَ وصف مشركو مكة الفرآن الكريم بأنه فعل قولي يشبه أقوال الكهان
( ر نَّتَرَبَّص  ب ه  21ب ن عمَت  رَب  كَ ب كَاه ن وَلَا مَجن ون  ( ق ل 10)لمَن ون  ٱرَيبَ   ۦ(أَم يَق ول ونَ شَاع 

نَ  واْ فَإ ن  ي مَعَك م م   ينَ ٱتَرَبَّص  ،(﴾17)لم تَرَب  ص 
أنه قول شعري يشبه أقوال الشعراء، لم يكن ( 1) 

إلا تعبيرا عن إدراك لطبيعته كنص أدبي، كما وصفوه بأنه سحر،)وإن من البيان لسحرا( 
وهذا السحر البياني صلب النص القرآني، ففي سجعه ما يتقاطع مع نصوص الأدب 

مؤكدا على التشابه  وجمالياته، وفي بنية القرآن وفواصله ما يتقاسم مع قوافي القصائد،
 الأسلوبي الذي زاد جمالا في كلام الله تعالى فتحدى وتعدى الجمال بجمال.

حين اعتبر أن القرآن ) هو كتاب العربية الأكبر، وأثرها  أمين الخوليوهو ما أيقنه 
الأدبي الأعظم، فهو الكتاب الذي أخلد العربية وحمة كيانها وخلد معها، فصار زينة 

العربي منزلة هذا الكتاب في العربية ومكانته في اللغة دون أن يقوم ذلك على تراثها..يعرف 
شيء من الإيمان..بل إن الشعوب التي ليست عربية أصلا وارتضت الإسلام دينا..اتخذت 

 .(2)العربية أصلا من أصول  حياتها الأدبية(

والحكمة،  النص القرآني بوصفه كتابة هو خلاصة الكتابات،)الشعر،الخطابة،والمثل،
، ومنه (3)عند العرب قبل الاسلام، والكتابة البابلية والكنعانية،والآرمية،والكتابة التوراتية(

 .(4) يتعدد الكاتب ويصبح جماعة.)إنه البداية والنهاية كتابة في مستوى الكون(
، )تتعانق أمواجه أدونيسأما النص القرآني بوصفه لغة أدبية فهو بحر كما وصفه 

لغة أدبية تشكل ، (5)يعتمد الحوار والسرد، الحكمة، هو تشريع وتسبيح في آن(وتتداخل، 

                                                      
 .17 -21سورة الطور: الآية  -1
 .101، ص 7167، 7أمين الخولي : مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير والأدب، دار المعرفة، ط -2
 .84ة، ص أدونيس : النص القرآني وىفاق الكتاب -3

 .50، ص  المرجع نفسه -4
 .81، ص  المرجع نفسه -5



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

122 
 

)ينبوع للحقيقة تشرب منه  للكتابوصفه ملاراميه في هندسة غير تقليدية، واتفق أدونيس مع 
 .(1)الإنسانية جمعاء(

فالنص القرآني دستور تشكل اللغة فيه محورا ونواة، يقيم دينا بلغة الشعر، يحمل تشريع 
 (2) الدنيا على قوائم الدين،)هذا التمحور على اللغة هو ما يجعله موضوعيا نصا أدبيا(

 :خصوصيات النص القرآني عند أدونيس .2
: )إن القراءة التي سادت والتي لا تزال سائدة هي قراءة الفقهاء، وإن أدونيسيقول 

 (3)رأي(الثقافة العربية السائدة اليوم هي ثقافة الفقهاء: السلطة للنص لا لل
 الموقف الأدونيسي من الصفة القدسية 7.7

أنسنة النص القرآني دعوة أدونيسية للخروج من )المسرح الهزلي مسرح الثقافة العربية 
الأيديولوجيا، ثنائية الأصيل والدخيل –القائم على ثنائية السياسة-بتعبير أدونيس –المعاصرة

 (4)نه هو خروج عن الدين(القائم على تقديس النص السلطوي والذي يعد اي خروج ع
الأولى تحرير النص:)ليس الدين الإسلامي هو الطقوس والعقيدة، إنه  أدونيسفغاية 

؛ هذه الثقافة التي تشكل وعي الإنسان وتؤسس لتموقعه في عالم (5)اللغة أيضا اللغة ثقافة(

؛ فلا يمكن أن نصل إلى (6)أن )أحررها عبر تحرري الخاص( أدونيسمنفتح، فاختار 
 .الحرية إلا عبر تحرير اللغة ) القراءة( والانفلات من التقليد

 –) بوصفه وحيا هو الله، وبوصفه نص مكتوبا  أدونيسالمتكلم في النص يقول 
هو الكلام الإلهي، اللغه، فنحن لكي نفهم النص، نطلب إلى لغته أن تحاورنا وأن  –مقروءا 

                                                      
 .81، ص : النص القرآني وىفاق الكتابةأدونيس -1
 .81، ص  المرجع نفسه -2
 .715،  ص  7141،  7دار الآداب، ط كلام البدايات، :دونيسأ -3
 . 780ص  المرجع نفسه،ينظر:  -4
 . 10الهوية غير المكتملة، ص  :دونيسأ -5
 . 10، ص رجع نفسهالم -6



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

123 
 

ه كل اللغة الإلهية لا يقول كل شيء إلا فالحوار لا يقول كل شيء والنص بوصف (1)تكلمنا(
 إذا حاورناه؛ وينفتح قدر الحوار.

ذلك  أدونيسفالقراءات التقليدية على اتساعها تبقى حوارات مرجعية ناقصة، ويعلل  
فما ك تب ليس عملا إلهيا متعاليا،  بل عمل إنساني قابل  (2))أن الله أوحي ولم يكتب(

لطة القارئ كفرد، تكون هذه السلطة حياة إذا تفرد الإنسان للحوار للانفتاح للتجديد، تحت س
 بها، وتكون إبادة إذا بنت الجماعة عليها سلطتها.

أن النص القرآني محجوب التقديس، فتفاسير القدامى أو كما يسميها  أدونيس يرى 
هو )القراءة السائدة للإسلام( تستعيد نفس الفكرة التقديسية من التوراة؛ كون الله  أدونيس

المشرع وهو الحامي لهذه الشربعة، وأن على الكون كله أن يسير وفق هذه الهوية ثم يكسر 
كل ذلك عبر تساؤل كبير يطرحه مشككا: ) وماذا يفعل إنسان يرى أن الله ليس في المقام 
الأول مشرعا، ولا حاميا للشريعة، ولا ملكا، وإنما هو في المقام الأول جميل وكريم 

 (3).ومحب(

يس يذهب للأخير من خلال سؤاله، وبإجابته يشكل خلخلة كبرى لأكبر المفاهيم أدون
)الله( فحين ينتهي الله مشرعا وملكا وحاميا للشريعة فماذا بقي من الله ، وتحول عنده إلى 
مجرد قيم )جمال وكمال ومحبة(، في تلاق مع الديانات الأخرى التي لا تستطيع تحديد 

في قيم، فلا مانع أن يكون الله كريما ومحبا، جميلا وملكا مشرعا مفهوم لله لعجزها فتحصره 
 وحاميا، فلا يضر الله أن يكون كاملا،  بل يضرنا النقصان.

النص القرآني بوصفه كتابة هو مجموع فيه ما أوحي إلى النبي، ذلك المجموع هو 
منتج  تم  فهل ما جمع فيه هو المطلق الروحي، أم  أدونيس،محل الرؤية والقدسية عند 

 المزج فيه بين ماهو إلهي وما هو إنساني؟
                                                      

 . 82النص القرآني وآفاق الكتابة، ص  :ادونيس -1
 . 82، ص المرجع نفسه -2
 . 80، ص  المرجع نفسه -3



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

124 
 

قائل: ) النص القرآني يتجاوز الشخص: الله هو الذي أوحاه، ونقله إلى  أدونيسيجيب 
، إقرار بألوهية النص ينطلق (1)النبي ملاك ونقله إلى النبي ملاك، وبلغه النبي إلى الناس(

تاب منها كقاعدة لما سيأتي بعدها، ثم ينقلك إلى حقي قة تاريخية لسيرورة الوحي) ودونه ك 
، فالنص نزل مشافهة كان في أوله كلاما ح فظ في صدور الناقلين له، بدءا من (2)الوحي(

ملك الوحي إلى النبي صلى الله عليه وسلم إلى صحابة النبي، إلى أن أذن لهم بتدوينه. 
ن عمل إلهي إلى )عمل لحظة التدوين تلك التي شكلت ميلادا جديدا للنص، ورأسا تحول م

إلهي إنساني(؛ إلهي بصورته الشفاهيه وإنساني بكتابته، ولاحقا بقراءته. بالتالي فالنص يقول 
، وإنطلق من هذا المفهوم في تأليف  كتابه (3))محيط بلا نهاية للمتخيل الجمعي( أدونيس

م، حول إلى لاحقا)المحيط الأسود(. وبوصفه كتابة يعني أنه تكملة لما جاء قبله من كلا
، متابعة في الأحكام والقيم وتكملة (4)كتابات سابقة له، )هو أنه متابعة لما قبله وتكملة(

 للدين والرسالة.
أن يقذف بنا إلى الشك: وبما أنه عمل إلهي إنساني  أدونيسمن خلال ذلك ينوي  

خل إنساني بالتالي سوف لن يكون بمنأى عما وقع للكتابات السابقة من زيادة ونقصان، وتد
في كتابته. وتوجيه على مقاصده، وتحجيمها في مؤلفات ليست بالضرورة هي نهايته. 
)تفاسير القدامى( ، فما وضع سابقا هي قراءات السابقين ولا يجوز لخلاصات سابقة أن 

 .أدونيستستمر في الزمن برأي 
وبما أن النص عمل إنساني فهو خاضع لما تخضع له باقي النصوص من آليات 
التفكيك التأويل. وبما أنه عمل إلهي فلا يمكن الإحاطة باللانهائي، بالتالي فالنص منفتح 

                                                      
 . 11النص القرآني وآفاق الكتابة، ص  :ادونيس -1

 . 11المرجع نفسه ، ص  -2
 . 11المرجع نفسه ، ص  -3

 . 18المرجع نفسه ، ص  -4



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

125 
 

أمام المتخيل الجمعي، لا يمكن حده أو حصره، أو الحجر عليه في مؤلفات جاهزة وتفاسير 
 ممنهجة.

ولكونه عملا إلهيا إنسانيا، فلكل إنسان القدرة على قراءة الخطاب الإلهي عبر العلاقة 
باشرة مع الله دون واسطة، على أن يجعل القارئ نفسه محور عملية القراءة ومنطلقها الم

ومنتهاها، دون انصياع للخط التقليدي أو حتى الحداثي، فعلى الإنسان أن يكون كامل 
الحرية كامل الأدوات لاستنطاق الخطاب الإلهي، وفهمه وفق إطاره الحر الفردي 

، أن الدين فردي وليس جمعي، خاضع للإنسان وليس سأدونيوالحضاري، وهو ما نادى به 
 لأي سلطة خارجة عنه.

القراءات التقليدية بأنها قراءات، سلطوية غير منفتحة تمتلك النص  أدونيسيتهم 
وتجعل منه سلطة أكثر منه اعتقاد وشريعة ربانية. وهو ما جعله يرد تفاسير القدامى لكون 

قراءته، وكان مستواه تابعا لمستوى هذه القراءة دقة أي كيفية  -النص: )بمعنى ما قراءته 
، لذا نجده يطالب بقارئ منفتح وقراءة حرة ونص كامل السيدة، سلطة الفرد (1) وفهما وغنى(

 بدل سلطة الجماعة، قارئ يمتلك النص، وليس نصا يمتلك قارئه.
نص وتغير من شأن هذه القراءات الجاهزة )التقليدية( أن تحرف المفاهيم وتستخدم ال

نظرة الإنسان للعالم وللأشياء وللمفاهيم، وفي هذا المفترق ي ستغل النص وي وجه وما قد يدفع 
بالإنسان حد التطرف)وفي هذه القراءة ما يشوش الأفق المعرفي الإنساني، وفيها كذلك ما 

ف ؛ بمعنى إدخال النص في متاهات التوظي(2)يقلص الرؤية إلى العالم والإنسان والأشياء(
السياسي والطائفي والحزبي... فعلى المفكر أن )يسترد جوهره الذي سلبته إياه السياسة: 

 –الحرية. كل ما يقوم به إذا لم ينطلق من الحرية، لا يكون إلا شكلا من أشكال الوظيفية 

                                                      
 . 14ق الكتابة، ص النص القرآني وآفا :دونيسأ -1
 . 14، ص المرجع نفسه -2



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

126 
 

وكخطوة أولى إطلاق سراح النص وتحريره من كل سلطة، ومن كل تراث علينا ف (1)العبودية(
 ، وتسليمه لقارئ حر فكريا. فكل نص يتم توظيفه لا قداسة له.أدونيسير ماضوي بتعب

أدونيس يخوض في جملة من التناقضات، حين يجعل القداسة عائقا تقوم بوضيفة 
جبرية، نزعها يقوم على رفض الجاهز من التفسير، ورفضها يشكل قطيعة أخرى مع أصول 

المستقبل الأول للوحي، مدرك  -بيالن–النص، وقطع الصلة بمن كان على صلة بمصدرها 
مقاصده، والذي لا ينطق عن الهوى،  فكيف نمسح أثرا من على طريقنا، وهل يهتدي 

 الإنسان دون أثر، نكون حينها كمن رمي بصحراء في ليل غاب نجمه.
 :أرخنة النص القرآني 7.2

موعة النص، خلاصة الثقافة السائدة، ويعرف الثقافة السائدة أنها:)مج أدونيساعتبر 
الأفكار والأساليب التي لا تزال راسخة وفعالة في المؤسسات الثقافية والاجتماعية 
والاقتصادية والسياسية في المجتمع العربي، وهي استمرار للماضي على جميع 
المستويات..ونحن لا نزال نعيش في الثقافة التي نشأت في بلاط الخلافة، ورسختها 

الاستعمار التركي، وثقافتنا كذلك، نحن الذين نعيش في  بمظاهرها السلبية على الخص فترة
أن النص منتج  بمعنى ،(2)عصر الحداثة إنها أكثر من ثقافة قديمة إنها ثقافة مهترئة(

ثقافي، قائم على اتفاق الجماعة)اتفاق على الحقيقة وعلى المعرفة، وهذا الاتفاق هو ما يمنح 
 .(3) للنص سلطته معرفيا، واجتماعيا، وسياسيا(

أن نرقى بالنص عن الثبات التاريخي، وندخل به ومعه إلى  أدونيسوهذا مايرمي إليه  
حركية التاريخ والثقافة، واستمرارية التفكير ونمطيه الظروف المحيطة، فالنص ابن ظروفه 

ولا يمكن استنطاقه  وقراءة تختلف. ،قارئ مختلفبلكل عصر مختلف المعاصرة لقارئه، ف

                                                      
 . 74ص  ، 7140،  7أدونيس: فاتحة لنهايات القرن، دار العودة، بيروت، ط -1
 . 715الحوارات الكاملة ، ص : أدونيس -2

 . 784، ص كلام البدايات :دونيسأ-3



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

127 
 

لحضاري؛ الإجتماعي والسياسي والاقتصادي...الح هذا البعد المكون الذي بمعزل عن بعده ا
 يمنح للنص سلطته، ومن النص تستمد تلك الظروف سلطتها.

فاتفاق الجماعة على النص الخاص بها، )إتفاق على الحقيقة وعلى المعرفة، هذا  
في حلقه منه  ، وتجعله(1)الإتفاق هو ما يمنح للنص سلطته معرفيا واجتماعيا وسياسيا(

أن  أدونيسوإليها، من النص إلى السلطة ومن السلطة إلى النص، هذه التراتبيبة التي يريد 
يخرج الإنسان منها، ويصل به والنص إلى قراءة في اقتطاع من الزمن، بكامل مكوناتها 
الثقافية في انفراد تام، يثمر عن إنسان متفرد وبناء، والتي لا يمكن سحبها على عصر 

 .آخر
على امتداده التاريخي الزماني سوف ينشأ معه  أدونيسومنه فالنص القرآني يقول 

، بالتالي (2) )إنسان جديد، وعلى الصعيد الأدبي قارئ جديد، ونقد جديد، وذوق جديد(
فالنص متجدد في امتداد الزمان هذا التجدد)يفتح للكتابة أفقا آخر توفر لها إمكانات 

 الظروف المحيطة بالقارئ على اختلاف أنواعها. ويقصد بالإمكانات(3)أخرى(
نضيف إلى ذلك ما يجب على القارئ أن يأتي به من حمولة فكرية، )من مختلف أنواع 

لأننا أمام محيط )فلسفي أدبي،  (4)سردا وحوارا، قصة وتاريخا، حكمة وادبا( -الكتابة الأدبية

من أجل )العبور إلى الإنسان  وهذا( 5)اجتماعي تاريخي، يجمع بين الطبيعة وماوراءها(

فحتى يتلقاك الآخر وينفتح علينا، يجب أن نكون  (6)والتعبير عن هذا العبور بأحسن صورة(
 في مستوى الآخر فكرا ومرجعا. 

                                                      
 . 784، ص  كلام البدايات :دونيسأ -1
 . 15ص النص القرآني وآفاق الكتابة،  :دونيسأ -2
 . 15المرجع نفسه ، ص  -3
 . 15المرجع نفسه ، ص  -4
 . 16-15المرجع نفسه ، ص  -5
 . 15المرجع نفسه ، ص  -6



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

128 
 

فقراءة النص بكامل المحمول الحضاري يجعل النص أكثر مرونة، والإنسان أكثر 
 ه.تحضرا وتصالحا، وأكثر سلاما مع نفسه والآخر وواقع

 العقلنة: 7.3
هي في فهم المشكلة: فالعرب كفكر يعانون من  أدونيسبداية الإصلاح في رأي 

)غياب التفكير خارج البنى المسبقة، غياب البحث والتساؤل خارج المعطى الديني 
والمهمة الأولى تقع على عاتق العقل العربي المحكوم بالمرجعيات، القائمة على  ،(1)اليقيني(

تجميد العقل، وهذا برأي أدونيس من يفقد النص فاعليته والقارئ أهميته، جبرية المفاهيم و 
 ونزول لاعقل إلى الميدان في ثوب  التأويل.

 
فالنص كقاعدة والعقل كوظيفة تأويلية محدودة، وهو ما نادى به ابن رشد سابقا وابن   

الدين، يأخذه يرى في العقل بساط علاء  أدونيسالراوندي. وبحكم المشارب التي نهل منها 
من اللغة إلى النص ولا يقف عند كل مسلم، بل يعمل النظر ويحرك الفكر كتنقيب لمعنى 

 جديد غاب عن السابقين. 
أن يتقدم إلى النص أعزلا، في اعتراف صريح وواضح رغم جرأته )  أدونيسولا يجرؤ 

 ؛ذه الجرأة(لا أجرؤ على أن أمارس مثل هذا الفكر، وأنني لا أجد عربيا واحدا يمتلك ه
خوفا من أن يلاقي ما لاقاه أمثاله من نبذ وتكفير، كابن رشد والرازي وابن الراوندي الذين (2)

لوحوا بالعقل عاليا حد الخروج عن الدين، مقرا أن الخروج بالعقل وحده حتمية ضرورية. 
أو ذلك فـ:)حين يبدأ المفكر العربي يفكر في ما لم يفكر فيه: في ذلك المكبوت التاريخي، 

وقياسا على ذلك فكل ماهو غيبي على العربي كقارئ أن يفكر ( 3)؛المتعالي: دينيا وفكريا(

                                                      

 . 722، ص كلام البدايات  :ادونيس -1
 . 716، ص  المرجع نفسه -2
 . 716، ص المرجع نفسه -3



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

129 
 

فيه وأن لا يسلم به لمجرد أنه تاريخي فالتاريخ مكبوت بتعبير أدونيس محكوم بمرجعية 
 سلطوية توظف الغيب لخدمة سلطتها، فلا يمكن أن نبدأ فكرا حرا بقراءة مكبوتة عقليا.

م على بعده الغيبي خصوصا ما تعلق بمصير الإنسان بعد موته، يقول النص قائف
ثم يقدم إلينا أمثلة عن ذاك الغياب الذي  ،(1)) يكشف عن الغياب والزوال والفناء(أدونيس

. فمن لحظة الميلاد (2))أن الأرض ليست إلا جسرا نحو الغيب(و حجب الإحاطة بالدلالة
يكون بعد الموت غيب مطلق، هذا الغيب أيضا  فما ،الانسان ليس إلا معبرا موتإلى 

 اعتقاد وانزياح إيمانيبتي به إلى النص محملين أن خاضع لقراءات مختلفة، فنفهمه بقدر ما
 قابل لانزياح آخر عقلي.

بحسب أدونيس ) هو أن هذا النص استعادة ، (3)وما يعطي هذا البعد )ثقله الكوني(
مع فرق بسيط )أنه للبشر  (4)عادة بالعربية(للنص التوراتي كما أنزل على موسى است

 بكامل، فأدونيس يخرجنا من محيط أسود بكل قداسته، ليدخلنا ثقبا أكثر سواد (5)جميعا(
وبكل الأسئلة الممكنة وغير الممكنة، عزلا دون إجابات، حين يصف النص  ،بشريتنا

شكل تعبيري واحد، يمثله )ألهذا تذوب أشكال التعبير كلها في  :بالتناسخ في لفظ )استعادة(
هو؟ وهل هو بوصفه استعادة؟ كتابة تقول أن كل كتابة هي إعادة كتابة لكن في سياق 

، فالنص القرآني هو نص قديم تم تجديده في لغة أخرى مع  إتساع  رقعة التلقي، (6)آخر(
لأصل ( االله -، فهو )هو-الله–فلسفة أدونيسية تأخذنا إلى أن لا نص أولا، إنما كان هو 

وما تلاحق من نصوص هي استعادات، مع تغير اللسان وتغير مساحة التلقي؟، بالتالي لا 
 امتياز للنص القرآني سوى  اتساع الوعاء الذي حمل الهو.

                                                      

 . 18النص القرآني وآفاق الكتابة، ص  :ادونيس -1
 . 18، ص  المرجع نفسه -2
 . 15 ، ص المرجع نفسه -3
 . 15 ، ص المرجع نفسه -4
 . 15 ، ص المرجع نفسه -5
 . 53 ، ص المرجع نفسه -6



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

130 
 

بالتالي لا يمكن لهذا النص المنتهي وجوديا أن ينتهي دلاليا، فوجوده انتقالي من لغة 
ولا تنتهي لأن الله لا ي حاط ولا ينتهي. فلا وجود إلى أخرى، أما دلالته فإلاهية لا ت حاط،  

 لنص منتهي دلاليا على امتداد الزمان المتلاحق
 النص القرآني وعدم الإكتمال 7.4

؛ بمعنى بنية (1) )الدين واللغة في هذا النص شكل روحي واحد، أو بنية روحية واحدة(
ن مصدر مطلق لا إلهية تجسدت في حروف منطوقة، مطلقة المعرفة، لا انتهاء لها، م

 انتهاء له، أين أصبح الدين هو اللغة واللغة هي الدين.
)لهذا يتكون من الغامض الذي لا يمكن أن يعرفه الإنسان، ومن الواضح الذي يعرف 

وبما أن لغته إلهية فما تحمله هذه اللغة من دلالة ومعاني لا  (،2)مباشرة من ظاهر اللفظ(
العاجزة أمام هذه اللغة المتعالية، فلا يمكنه مهما برع في يمكن للإنسان أن يدركها ببشريته 

اللغة أن يدرك مكنونها المطلق ومقاصدها، فما لغته إلا محاكاة لذات عليا، مهما علا بها 
فكريا ونقديا فسوف يبقى قاصرا أمام نص إلهي، فما هو ظاهر من هذه اللغة الإلهية ليس 

صد إلهية من لغة إلهية فقدرة الإنسان تبقى مطروح المقاصد من ظاهره، وبما أن المقا
محدودة على بلوغها من ظاهر اللفظ، بالتالي فالنص القرآني ، قابل للانفتاح الدلالي، ولا 
 يمكن أن تكتمل، ولا يمكن أن نحيط بها فالنص القرآني: )محيط بلا نهاية للمتخيل الجمعي(

(3). 
، بالتالي يبقى بيننا أدونيسبير ولكون النص القرآني منتفح على الغيب بحسب تع 

وبينه بون مظلم لا يمكن أن نهتدي فيه إلا بقدر ما اوتينا من نور ) فهو أفق منفتح لكن 
، هذا ما شكل منطلقا لسؤال محوري يؤسسع لمتحوله)كيف يستطيع العربي (4)على الغيب(

                                                      

 . 18 النص القرآني وآفاق الكتابة، ص :ادونيس -1
 .18المرجع نفسه، ص  -2
 .11المرجع نفسه ، ص -3
 .18 المرجع نفسه ، ص -4



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

131 
 

نه لن يكون العربي وم  (1)أن يعيش ثورة ت غير لحظة، وهو يعيش مطلقا غيبيا ينفي التغير؟(
مبدعا خلاقا إلا إذا تخلى عن إيمانه المطلق بالغيب، ومحدودية الدلالة، فلا يمكن تجاوز 

 مقدس، والتقديس حد، بالتالي علينا الثورة عليه.
، بالتالي (2): )نظرة جديدة تتضمن نقدا لما سبقها وتجاوزا( الثورة قائلا أدونيسعرف 

الغيب جانبا: وفتحنا النص )أمام مضمون إنساني تقدمي  لن نحقق التجاوز إلا إذا طرحنا
 (3)على آفاق المستقبل(. 

ما يحمل القارئ من آليات تضيء له الطريق المحكومة بعجزها بداية، فالنص القرآني  
محيط بتعبير أدونيس، بحر عميق  أسود بتعبير أدونيس وجب من أقبل إليه أن يكون بحارا 

 بكامل جهوزيته.
ا بتلك التفاسير الأولى للنص القرآني وعلى اكتمالها، وانعدمت الدلالات فإذا جزمن

البعدية، وهذا مما لا يقبله العقل أو ذهن مستنير، فكيف لإنسان محدود أن يلم بمحيط لا 
محدود، منفتح على التأويل، مطواع الدلالة، لمن جاء إليه بكل عقل حاضر وفكر متقد، 

لحرية، فتنهل من أعماقه المظلمة كونا بكرا من المعارف وبكل انفراد وخصوصية، وكامل ا
 اللامتناهية. 

النص قائم على بعده الغيبي خصوصا ما تعلق بمصير الإنسان بعد موته، يقول 
، ثم يقدم إلينا أمثلة عن ذاك الغياب الذي (4) ) يكشف عن الغياب والزوال والفناء(أدونيس

. فمن لحظة الميلاد إلى  (5)لا جسرا نحو الغيب(حجب الإحاطة بالدلالة )أن الأرض ليست إ

                                                      

 . 715 حور مع ادونيس ، ص  :صقر أبو فخر -1
 .715 ص المرجع نفسه ،  -2
 .715 ، صالمرجع نفسه -3
 .18 ، صالنص القرآني وآفاق الكتابة:  أدونيس  -4
 .18المرجع نفسه، ص -5



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

132 
 

انتقال الانسان ليس إلا معبرا فما يكون بعد الموت غيب مطلق،  هذا الغيب أيضا خاضع 
 لقراءات مختلفة، فنفهمه بقدر ماناتي به إلى النص محملين به من اعتقاد وانزياح إيماني.

هو أن هذا النص استعادة  ) أدونيسبحسب  (1)وما يعطي هذا البعد )ثقله الكوني(

مع فرق بسيط ) أنه للبشر (2) للنص التوراتي كما أنزل على موسى استعادة بالعربية(

، فأدونيس يخرجنا من محيط أسود بكل قداسته، ليدخلنا ثقبا أكثر سواد بكل (3)جميعا(
بشريتن،ا وبكل الأسئلة الممكنة وغير الممكنة، عزلا دون إجابات، حين يصف النص 

تناسخ في لفظ )استعادة( )ألهاذا تذوب أشكال التعبير كلها في شكل تعبيري واحد، يمثله بال
هو؟ وهل هو بوصفه استعادة؟ كتابة تقول أن كل كتابة هي إعادة كتابة لكن في سياق 

، فالنص القرآني هو نص قديم تم تجديده في لغة أخرى مع  إتساع  رقعة التلقي، (4)آخر(
، فهو )هو( الأصل وما -الله–نا إلى أن لا نص أولا، إنما كان هوتأخذ أدونيسيةفلسفة 

تلاحق من نصوص هي استعادات، مع تغير اللسان وتغير مساحة التلقي؟، بالتالي لا 
 امتياز للنص القرآني سوى اتساع الوعاء الذي حمل الهو.

لي من لغة بالتالي لا يمكن لهذا النص المنتهي وجوديا أن ينتهي دلاليا، فوجوده انتقا
إلى أخرى، أما دلالته فإلاهية لا ت حاط،  ولا تنتهي لأن الله لا ي حاط ولا ينتهي. فلا وجود 

 لنص منتهي دلاليا على امتداد الزمان  المتلاحق. 
فالنص عالم كامل، )والعالم نص موحى لا نهائي، كامل ومطلق، منه تنبثق المعرفة 

عددة، وأن المعيار في هذه كله هو العقل والحقيقة..نص يكتب باستمرار وبأشكال مت

                                                      

 15ص،  النص القرآني وآفاق الكتابة:  أدونيس -1
 15ص،  المرجع نفسه -2
 15 المرجع نفسه، ص -3
 .15 المرجع نفسه، ص -4



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

133 
 

فالعقل وحده من يخلق نصوصا كثيرة من نص واحد عبر انفتاح تأويلي لا يكتمل  (1)وحده(
 ولا ينتهي. 

 من خلال ماسبق نستخلص:
أنه لا يمكن حصر اللا متناهي في تفسير منتهي، وعدم الاكتمال يفتح الباب مشرعا   -

 أمام قراءات لا تنتهي. 
 القراءات بتجدد المتلقي وبعده الحضاري.تتجدد  -
 ينفتح النص بقدر ما نأتيه جاهزين لاستنطاقه. -
 عدم الاكتمال قاعدة يجب الانطلاق منها في لحظة الاستنطاق. -
 الاعتراف باكتماله يحنط الفكر الانساني ويضعه على الرف جانبا. -
 اني إلى ما كان.اكتمال النص هو اعتراف بألا تفسير بعد تفسير القدامى، وألا مع -
 النص منتج ثقافي منفتح على التفاسير القديمة لا ليتبناها بل ليتخطاها إلى غيرها. -
 

 :قف أدونيس من النص القرآنيانقدنا لمو  .2
 نقدنا لثنائية التراث والتجديد: 2.7

قلبه كانت المسألة في تصوره )مسألة حاضر قبل أن حين قدم أدونيس إلى النص ي  
معنى كيف نأتي بالنص من التاريخ  المنصرم لنعيش به ضمن ، ب(2)تكون مسألة ماض(

رهانات العصر، بترك البنى الجاهزة وإقامة أخرى جديدة؛ فالعملية ليست ترميم بل هدم 
وبناء. هذا الاستقدام الزماني مبني على كون )التراث موجود لغوي بذاته باعتباره كتلة من 

 (3).د لتفكيك رسالة عبر الزمن(الدوال المتراصفة، وإعادة قراءته: هي تجدي

                                                      
 .728 ، صلام البدايات كأدونيس :   -1

 .21، صأدونيس في ميزان النقد :بشير تاةريريت  -22
 .17، ص  المرجع نفسه  -3



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

134 
 

فإما التراث مقدسا وإما التجديد بانفتاحه، ولا برزخ  ،جاعلا من تلك الثنائية مذبحا للنص
بينهما، تلك الدعوى الأدونيسية التي لم ترفض التراث بالكلية حقيقة، بل كانت دعوة لإعادة 

ه، فلا يمكن تجاوز ثقافة لا ه لتجاوز هم  قراءة التراث لفهمه وبعثه في ثوب جديد فضفاض؛ فَ 
نعرفها. كلام مقبول جدا كمنطق، لكن فيما يتعلق بالدين لا وجود لثقافة مبهمة، لا وجود 

 لدين هناك نحضره هنا، الدين حياة الدين كل، إن لم يعقل توارث بكامل عقلانيته.
 عبد لعبد الله فكان، في الفكر العربي الإسلامي -عقبة التراث والثبات- أدونيسوضع  -
رأي آخر فيها: وأن العقبة الحقيقة هي )غياب التجديد في طريقة فهم التراث فهما حيا  الدائم

 .(1)متجددا(

الكرة من مرمى النص ويبعثها في شباك القارئ وأن العجز  عبد الله عبد الدائميستعيد   -
ة الإسلامية منه وإليه، في تبرئة للنص مما اتهم به من قصور. )وأن في هذه الحضارة العربي

العظيمة القائمة على أصول دينية أحاطت بالكثير من شؤون الحياة، تحمل في أعماقها 
؛ الانكماش والخصب (2)إمكانيات الضيق والانكماش كما تحمل إمكانيات الخصب والابداع(

وجهان لعملة واحدة هو العقل المقبل على النص بحمولته الفكرية، في تبرئة تامة للنص من 
 رفضه.عوامل 

وعباءة وجب طرحها، بل الإنسان العربي  أدونيسالتراث لا يشكل عبئا كما صوره  -
 الذي حشر ذاته في مرجعية شكلت معه عبئا على النص.

في نقده للتراث هو جموده وعدم قدرته على التجدد،  أدونيسالنقطة التي ارتكز عليها  -
ي داخله، فالتجديد فرع والتراث هو أن الثبات في ذاته يحمل تجديده ف لأدونيسلكن نقدنا 

 أصل بكل محموله ولا يمكن نماء فرع دون أصل.
التي يدافع عنها)أن التراث ثبات( رغم  ذلك نجده لا يتركه كلية بل  أدونيسمقولة  -

يطلب لأجل التجديد فهم التراث، فلا يمكن تجاوز الثقافة الأولى دون فهمها لتحديد مواطن 
                                                      

 .47عبد الله عبد الدائم: حول رسالة أدونيس التراث العربي بين الاتباع والابداع،ص  -1
 .40 ص المرجع نفسه،  -2



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

135 
 

، تناقض يقع فيه، كيف نبني على مرفوض، كيف نعلي على الخلل فيها، من ثم تجاوزها
متهالك بحسب وصفه، كيف نرفض لنقبل، اعتراف آخر أن في الثقافة العربية ماهو أهل 
للاستمرار فليست خلل كلها، وهذا تناقض يقع فيه أدونيس، ويصر عليه، كيف نرمي التراث 

 ونتمسك به أولا.

اتجاهات فكرية تحت راية التحول، فكل خروج  في مسيرة القطيعة أدونيس )يوحد بين  -
والتي لم يوحدها سوى الخروج عن  ،على تناقضاتها اتجاهات (1)على الثبات يعد تحولا(

، قكيف نقبل ونبني على مذاهب أدونيسالثبات، هذا في حد ذاته ما أخذ عليها وعلى 
ه أدونيس، ففي يناقض بعضها بعضا، وثورات يثور بعضها على بعض، منزلق فكري يقع في

مقابل الوصول إلى  ،مطالبته بتمجيد العقل، نجده يجعل ذات العقل يقبل التناقضات جميعها
 ذات القطيعة.

اءته، ومدى تأثيره على فهم النص وقر  ،مطالبته بمعرفة البعد الحضاري المكون   -
الثابت على إطاره الذي نشأ فيه، في حين نجده في أول كتابه  وتخريجه في قالب جديد بناء

وهذا تناقض في  (2))استبعد الإطار الحضاري الذي نشأ فيه الإسلام( :والمتحول يقر بأنه
والذي يصر على أنه لا يمكن قراءة النص بمعزل عن ظروفه المحيطة،  أدونيسمذهب 

 فكيف يقرأ تراثا كاملا وثقافة عربية كاملة بمعزل عن إطارها الحضاري.
يس في منهجه مبنية على الفصل التام بين ماهو قديم القاعدة التي انطلق منها أدون  -

وماهو حديث، وأن لا حديث إلا بتقويض القديم، وأن لا قديم قادر على الاستمرار، إذا 
جزمنا بذلك فالتراث أصل بحكم أنه الأسبق زمانيا والسابق أصل، والحديث لاحق وكل لاحق 

ولو جزمنا بقطيعة مع كل سابق ما  ،فرع، هذا الفرع الذي سيشكل لاحقا أصلا لأفرع أخرى 
 تواجد لاحق.

                                                      
 .60، ص أدونيس في ميزان النقد :ريريتو بشير تا  -1

 .  71)الأصول(،ص أدونيس: الثابت والمتحول   -2



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

136 
 

بل عملية  بينها  حداث قطيعة كاملة الأركان بين تراث وتجديد، فلا توازإلا يمكن  -
جدلية قائمة على التأثير والتأثر، وهذا ما أفرز لنا المذاهب والفرق والمناهج والقراءات وتلاقح 

ن الزمان الثقافي. ثم نحاسبه على لا يمكن وضع برزخ جبري بي العلوم ببعضها البعض.
 الثبات.

 القداسة:رفع نقدنا لمبدأ  2.2
جدلا واسعا لم ولن ينتهي بسبب آرائه حول الثابت والمتحول في كل  أدونيسأثار 

التراث العربي، وحول النص القرآني، في دعوة إلى قطع الصلة بكل ثابت باعتباره ثابتا، 
حو بالنص إلى العصرنة، عبر إحداث قطيعة مع وفتح باب التأويل لاحداث تحويل فكري ين

القراءة السائدة وتحرير سلطة النص من نص السلطة. بنزع قداسته وإخضاعه لأدوات النقد 
 الغربية.

معلنا أن الفكر العربي يبدأ حين يبدأ التفكير خارج الصندوق، خارج القراءات السائدة، 
كشعر فإنه لا يمكن أن يتوافق مع أصل  وإن كان ما يدعو إليه أدونيس يتوافق مع الثقافة

الثقافة )النص القرآني( باعتباره دينا ودنيا، دستور للحياة لا يتقادم ولا يتجمد،  قابل للقراءة 
مذ نزل وحمال أوجه، متجدد بتجدد الزمان، بيانه إعجاز وإعجازه علوم تنفتح على أيدي 

 دي. باحثين أتوه خاضعين لسلطانه المعرفي العلمي والتوحي
قوله برفع القداسة على النص وذلك بسحب النص من السلطة، وإعادته إلى حاضنة 
الإنسان في قراءة حرة، اتهام للنص بالسلطوية، وكأن النص خاتم سليمان أو مارد علي بابا، 
في حين ان السلطة هي إنسان في انفراد أو جماعة )أو مذهب أو حزب، أو حركة..(، هذا 

ر: أن النص إذا قرأه عقل صغير صغر، وإذا قرأه عقل كبير كبر ما أقره في موضع آخ
اعتراف بأن المشكلة في العقل القارئ الذي وضع يده على النص بالتالي  يسحب النص من 

 إنسان ويسلمه لآخر، فلما نكيل التهم للنص، وهذا تناقض آخر. 
ا، تحت قانون نيتشه عملية رفع القداسة عن النص القرآني وإحلال الإنسان المكانة العلي

وقوله بموت المؤلف، فلا يمكن أن نتناول النص طالما هو من عند الله يجب ابعاد الإله 



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

137 
 

وتقديم الإنسان، نظرية مردودة  قائمة على الفصل بين النص ومصدره المقدس، الحامي له 
ن أن ا حدوده مقدسة أو كما يطلق عليها أدونيس أسوار الحديقة، فلا يمكسفطالما النص مقد

نتعاطى مع النص في بعده البشري، حينها لا يعدو أن يكون لونا أدبيا محضا بتفاصيل 
  .مقدسة، عمل الفصل تلك إهانة للإنسان وتقليل من شأنه

نها سلطوية فهي بوابة سابقة بالقراءات السلطوية، وبما أيتهم أدونيس القراءات ال
ه السلطة، بالتالي التطرف للتطرف والعنف عبر الحجر على النص وفهمه وفق توج

للعنف  نه فالنص باب للتطرف، وأعطى أمثلةالحاصل ماهو إلا نتاج للحجر على النص وم
الذي عصف بدول عربية، لكنه نسى وتناسى ما نراه من تطرف خلال هذا الأيام، قمة 

تطرف الحاصل في فلسطين وما يلاقيه أهل غزة من إبادة وإرهاب فمن نتهم هل نتهم لا
 ما علاقة الدين بما يحدث، إنه اللادين. ،أم نتهم توجه النص

رد على أدونيس من ، ونومنه فلا علاقة للنص بالأفكار المتطرفة النص بريء منها
ضمن  كلامه: النص إذا قرأه عقل كبير كبر وإذا قرأه عقل صغير صغر، فلا علاقة للنص 

 بقراءته وقارئه. 
 نقدنا لمبدأ العقلنة: 2.3

لى النقل وعدم التسليم بأي أمر يقف العقل أمامه عاجزا هو مذهب تقديم العقل ع 
نتهجه العديد من المفسرين بداية مع الطبري صاحب أول أالفلاسفة وأهل الكلام، وما 

، وعودا إلى أوائل الصحابة المفسرين،أين كانت مصادر التشريع هي: ةالتفسير الممنهج
ن. وما الاجتهاد والقياس والاستحسان إلا إعمال الكتاب والسنة والقياس والاجتهاد والاستحسا

عقل حر، يوازن بين النصوص، ويصل بالتدبر إلى حكم جديد. قياسا على سابقه أو 
 ظروف مشابهة.

بل له ، في الحياة الفكرية العربية ولا خطأ نزعة الجدل العقلي لا يشكل خطا جديدا
د التجديد بل عليه قام الدين ودعى إليه جذوره منذ أوائل الدعوة الاسلامية، ولم يكن من رواف

في كثير من آيات القرآن يخاطب الله فيها أهل الفكر والتدبر والتعقل، وفي هذا ما يدل على 



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

138 
 

أن إعماله لم يكن تجاوزا بل أصلا من أصول الدين. وأن العقل هو أعظم ما خلق الله وكرم 
نا له فتحا مبينا إذ هديناه إلى ما أنعم فكيف يكرم الله الإنسان ثم ندعي أننا فتح ،به بني آدم

 كلام تناقض وانحرف.كيف يكرم الله الإنسان بالعقل ثم نستخدم نعمه لنرفضه، الله عليه به، 

هي أن النص يدرك بالعقل لا بالغيب، الغيبيات والتي اعتبرها أدونيس تناقض العقل و 
مَاوَات  وَالْأَرْض  ﴿ ق ل لاَّ من العلم المسكوت عنه، لحكمة لا يعلمها إلا الله:  يَعْلَم  مَن ف ي السَّ

نه يترك لنا في صقحات الأرض والسماء عددا من الشواهد الحسية أ، و (1)الْغَيْبَ إ لاَّ اللََّّ  ۚ﴾
﴿ فَإ ذَا التي تعيد الانسان الى فهم وصف القرآن لمشاهد الاخرة، فاذا قال رب العالمين في

مَاء  فَكَانَتْ وَ  ﴾انشَقَّت  السَّ هَان  ن تنشق في صفحة السماء )فنحن نرى النجوم الآ (2)رْدَة  كَالد  

 .(3)فتتحول الى وردة حمراء مدهنة كما سماها الغربيون فوافقت الوصف القرآني(

 ،فلا يمكن لمجموعة العلوم المكنونة في النص والتي انفتحت مع تطور العلوم والتقنية
يقول زغلول النجار) بأن القرآن  احقة من الأميينكانت غالبيته الس ،أن تنفتح  في زمن سبق

الكريم الذي أوحى به إلى نبي أمي صلى الله عليه وسلم، في أمة كانت غالبيتها الساحقة 
من الأميين، من قبل أربعة عشر قرنا، يحوي من حقائق هذا الكون مالم يتمكن الإنسان من 

يلة، وهذا لا يمكن لعاقل أن يتصور الوصول إليه، إلا منذ عقود قليلة، وبعد مجاهدات طو 
  (4) له مصدرا إلا بوحي من الله الخالق البارئ المصور(.

                                                      
 .66سورة: النمل، الآية:  -1
 .11سورة: الرحمن، الآية  -2

هان   الــــــــــــــــــــــــــــدكتور زغلــــــــــــــــــــــــــــول النجــــــــــــــــــــــــــــارينظــــــــــــــــــــــــــــر: زغلــــــــــــــــــــــــــــول النجــــــــــــــــــــــــــــار:   -3     الســــــــــــــــــــــــــــماء  وردة كالــــــــــــــــــــــــــــد 
https://www.youtube.com/watch?v=Cm5gXMKdsPM 

 .17، ص2001، 8النجار: من آيات الاعجاز العلمي )السماء( في القرآن الكريم دار المعرفة، بيروت، ط زغلول  -4

https://www.youtube.com/watch?v=Cm5gXMKdsPM
https://www.youtube.com/watch?v=Cm5gXMKdsPM


 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

139 
 

مْ آيَات نَا  ربانيوعد وسوف تستمر الفتوحات العقلية في النص نفسه ب في قوله:﴿ سَن ر يه 
مْ أَنَّه  الْحَقُّ ۗ أَوَلَمْ  مْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَه  ه  ل   شَيْء   ف ي الْآفَاق  وَف ي أَنف س  يَكْف  ب رَب  كَ أَنَّه  عَلَىٰ ك 

يدٌ﴾  :(1)شَه 
فالنص كلام إلهي موحى والنبي لا ينطق عن الهوى، والصحابة نجوم بأيهم اهتدينا 

على اقتدينا والعقل مخلوق، فكيف نرد كلاما إلهيا محفوظا بوعد إلهي بحجة عجز العقل 
فهمه وإدراك غيبياته، فهل نرد ماغاب عنا لأنه غاب، وهل نرد كلام خالق لعجز مخلوق 

 أمامه.
 نقدنا لمبدأ عدم اكتمال النص: 2.4

اتهام النص بالانغلاق والقداسة المانعة لتاويله تهمة باطلة، فالتاويل مذهب أنتهجه 
فاته كدليل مكتوب، القدامى ولم يكن بمعزل عن التفسير، ولا عن مناهجه مذ ظهرت مؤل

ستمر دليل على حيوته ومواكبته وليست تهمة بل سمة وعلامة فارقة، فانفتاح النص الم
 نسان، على امتداد الزمان وعلى أنه صالح لكل زمان ومكان ومنفتح.للإ

انفتاح النص على التأويل مطلب أدونيسي في عملية تحررية للإنسان والنص، لكنه 
اب الموروث، من بداية التفسير وليس بالعلم الجديد. وعلى حقيقة مارسها القدماء أصح

 .يتنكر لقداسته نرأسهم الطبري الذي مارس التأويل ضمن حدود النص دون أ
نتهم عجز الإنسان في الإلمام بالنص وبجموع دلالته، لا يجعلنا نتهم النص، وإنما 

، فالنص أكبر من أن تقصير في أدوات الإنسان أو في عقلهالإنسان العاجز أمام الله، 
 ندخله في جمجمة مستعرضة وحالمة، تعلق عليه آسفها القديم.

يت  لَك م  ..﴿النص كامل بقوله تعالى: عْمَت ي وَرَض  ينَك مْ وَأَتْمَمْت  عَلَيْك مْ ن  الْيَوْمَ أَكْمَلْت  لَك مْ د 
ين ا سْلَامَ د  منه،  بإقرار الله تعالى  في اشارة إلى أن ما فهم منه هو ذات المراد :(2)﴾...الْإ 

                                                      

 . 51سورة: فصلت، الآية   -1
 . 1سورة: المائدة، الآية   -2



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

140 
 

ذ وه  وَمَا نَهَاك مْ عَنْه  فَانتَه وا ﴾تقره آية أخرى  على لسان النبي، وما ول  فَخ   (1)﴿وَمَا آتَاك م  الرَّس 
 فلا استعراض على ما  تم وكمل.

 
 :نقدنا لمبدأ أرخنة النص 2.5

، فقول جعل النص منقول وأثر قديم إغفال لحقيقته وديناميته، وتجديده الكامن فيه
بتاريخية النص واحتجازه في زمن محدد وظروف خاصة، هو إنكار لما رافقه من أدونيس 

قرنا، فما تبريره للقراءات المختلفة والمفسرين وتعدد مناهجهم، فلو تتبعا  78تنوع على امتداد 
التأويل في المصنفات والمذاهب العربية لوجدنا تنوعا زاخرا بدآ من أصحاب المذاهب وما 

ما  ،نا سابقا في بحثنا عن المعتزلة والصوفية وغيرهم وتأثرهم بأهل الكلام والفلاسفةذكر 
 انعكس في مؤلفاتهم وأخرج تصانيف تعددت، وما تعدد تصانيف التفسير إلا تنوع واختلاف.

إيمان أدونيس بتاريخية النص اعتراف بانغلاقه الزمني، وهذا مالا يمكن القبول به،   
ى يومنا يواكب الحياة، ومشكلاتها وفيه حلولها، يحيط بها من كل فالنص من نزوله إل

في عملية مطابقة لما يحمله من  ،حقائق النص ب، وظل العلم الحديث يحاول مواكبةجان
 .سابق الذكر لاحق الاكتشافعلم 

وهنا والحياة نظاما والدين شريعة أن نصفه بالثبات.  ،لا يمكن لنص احتوى الكون علما
  نتهم النص بل نتهم العجز البشري في إدراك عظمته.لا مرة أخرى 

 :خلاصة
o :النص القرآني بوصفه كتابة وقراءة أدبية 

 .كتابة تشكل وعاء تنصهر فيه الأفكار والأخلاق، والوجود والغيب -
النص القرآني عمل كوني لا يقف على قارئ ولا زمان ولا مكان؛  أدونيسيعتبر  -

 مل الإنساني.الع و  –يتداخل فيه العمل الإلهي

                                                      

 . 1سورة: الحشر، الآية   -1



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

141 
 

 خاتمة الكتابة. وهو استعادة للنص التوراتي باللغة العربية،  النص القرآني -

 النص القرآني هو نص أدبي، وأن الكتابة  عمل إنساني. -
النص القرآني عملية انتقال من الصفة الشفاهية الإلهية إلى الصفة الكتابية البشرية   -

 في مرحلة ما بعد زمن النبوة.
 . هو هندسة غير تقليديةصة الكتابات، وبوصفه لغة أدبية خلا بوصفه كتابة هو -
 النص القرآني دستور، تشكل اللغة محوره. -

o للنص: الموقف الأدونيسي من الصفة القدسية 
ة أيديولوجيات تستولي عليه كفكر لا لسلط للإنسانالنص يجب أن يكون خاضعا  -

يمه للإنسان ليحاوره لذا وجب الخروج عن النص السلطوي، وتحريره وتسل وتوظفه،
 بكامل حريته.

ضرورة الحوار مع النص عبر فهم لغته بوصفها الطريق الوحيد إلى دلالاته بعيدا عن  -
 .أي مرجعية، وأن الحوارات التقليدية مرجعيات ناقصة

النص منفتح أمام المتخيل الجمعي، لا يمكن حصره، أو الحجر عليه في مؤلفات  -
 جاهزة، وتفاسير ممنهجة.

o ف الأدونيسي من أرخنة النص القرآنيالموق: 
في حل من الجمود، لذا  ،النص خاضع لظروفه التاريخية والثقافية المحيطة الآنية  -

وجب أن نرقى بالنص عن الثبات التاريخي، وندخل به ومعه إلى حركية التاريخ 
 والثقافة.

o  النص القرآني عقلنةالموقف الأدونيسي من: 
  لمرجعيات، القائمة على جبرية المفاهيم وتجميد العقليجب تحرر العقل العربي من ا -

 متأثرا بابن الراوندي.
  ل عنده عاجزا.ق، ورفض كل ما يقف العلاخضاع البعد الغيبي للعق -
o  النص  عدم اكتمالالموقف الأدونيسي من: 



 نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ                     الفصل الثالث:   

142 
 

 النص منفتح لا يجوز غلقه.  -
للإنسان أن يدركها كون لغته إلهية فما تحمله هذه اللغة من دلالة ومعاني لا يمكن  -

 .ببشريته العاجزة أمام هذه اللغة المتعالية
جابه به أدونيس التراث، وجعل القطيعة نقطة انعطاف  المخلوط بالتناقض كل الرفض

بداع، لا يكون الإنسان ، وبقدر الانعطاف بقدر الإلا يمكن الاستمرار إلا على تلك النقطة
 إذا عرفه جيدا. حرا إلا إذا تحرر منه، ولن يتحرر منه إلا

 تلك التناقضات التي أقام عليها أدونيس أفكاره، جعلت منه عرضة لنقد لا ينتهي. 



 

143 
 

 الخاتمة

تعرضنا في هذا البحث إلى أهم القراءات التقليدية للنص القرآني، التي اختلفت في 
ى أدواتها واتفقت في اقترابها من النص بكل حذر، كونه كلاما ربانيا موحى منزه ومنزل عل

 على الفهوم، غلق منهولما أ   ،قرآن الكريملالمفسر الأول ل د صلى الله عليه وسلم؛سيدنا محم
، لم ينزعوا عنه قداسة ولم الأول ، فكان  النص في حفظ الرعيلن و وتبعه الصحابة والتابع

 .ت مقاصده، وأوعية حفظت الدين وبلغبيانايكيلوا له ت هما، فجاءت تفاسيرهم 
 

ز القراءات الحداثية للنص القرآني، في كتابات النقاد والمفكرين العرب ستعرضنا أبر اثم 
مبادئ اتفقوا عليها في  ،وما جاس خلال مؤلفاتهم من أنسنة وعقلنة وأرخنة ،والحداثيين

مما  ،مهمتهم القائمة على إنزال النص من عليائه ورفع حصانته. متهمينه بالقصور والجمود
 :بات العصر، فكانت قراءتيتطلب إعادة قراءته وفق متطل

 :  تعتبر النص كغيره من النصوص الأدبيةأدبية -
 .الراهنةل النص القرآني حسب حاجات الأمة تأويل تقوم علىأيديولوجية:  -
  الوجه الآخر للنصتجد التأويل تأويلية:   -
 .نريد قراءة عصرية للتراث تجنبنا السقوط في قراءة تراثية للعصرمعرفية:    -

 
تجلت  هذه القطيعة التي ،دعوة أدونيس لإحداث قطيعة مع التراث العربيووقفنا على 

في منهج بَنى عليه مؤلفه )الثابت والمتحول(، وجعلهما خط ان متوازيان لا يلتقيان، واستوقفتنا 
مواقفه من الدين والسياسة والشعر، ومن الإسلام والإسلام الأيديولوجي، أين اعتبر التطرف 

 الدين ما هو إلا نتاج قراءة متطرفة للنص الديني.الحاصل اليوم باسم 
 مطالبا بـ:



 

144 
 

 بالقطيعة الكاملة مع التراث.   -
 تجاوزها.من ثم  ،لمعرفة مواطن الخلل فيه قراءة التراث  -
 قراءة النص ضمن إطاره الحضاري الزماني. -
 النص منفتح لا يجوز غلقهفتح باب التأويل، ف -
 :الحريةمبدأ  -

  راث.التحرر من التبعية للت 
   في الاعتقادالفردية الحرية 
 الحرية الدينية. 

  .سلطة المؤسسات عنعزل الدين   -
 تحرير العقل من كل تقليد وجعله المرجعية المعرفية. -
 

 :بحثنا بنقد انتقينا نقاطه، وأخذنا على أدونيس وأنهينا

اقترابه من النص دون حذر واتباعه لمنهج ابن الراوندي الذي جعل العقل وحده   -
 .ارته في بحر لجيمن
 النص بريء من كل فكر متطرف، كل تطرف هو نتاج عقل فردي متطرف. -
 كيف نطالب بالحرية الفردية الدينية  للإنسان،  وعند الإتهام نتهم الجماعة. -
 الحرية الدينية مكفولة للإنسان  بنصوص من القرآن الكريم : -



 

145 
 

ين  ﴾   (1)﴿ لَا إ كْرَاهَ ف ي الد  
لُّ عَلَيْهَا ۖ ﴾ ﴿ فَمَن  اهْتَدَىٰ  ه  ۖ وَمَن ضَلَّ فَإ نَّمَا يَض  ي ل نَفْس   (2) فَإ نَّمَا يَهْتَد 

ب  ك مْ ۖ فَمَن شَاءَ فَلْي    (3)﴾ؤْم ن وَمَن شَاءَ فَلْيَكْف رْ ﴿ وَق ل  الْحَقُّ م ن رَّ
 

للرفض والإبتعاد عند جماعة الحداثة، وكان طريقا للقبول والإيمان  طريقا العقل كان -
 وجدوا في آيات القرآن إعجازا علميا فأقبلوا عليه مؤمنين.غربيين علماء عند 

 

*** 

آراء أدونيس أوغلت، وألقت به في غيابات الجب لتلتقطه أقلام الن قاد، وتنقسم حوله  "" 
مية، وناقد له من أهل الاختصاص تناولوا أراءه  الآراء بين مؤيد لفكره كخطوة إصلاحية تقد 

مقرين له بالتفرد في تحسس مواطن الوهن في التراث العربي، ومخالفين له وتتبعوها بالنقد. 
في النتائج، وتيار آخر أشهر سيف الحجاج، ووصل بسياطه النقدية إلى تكفير أدونيس. 

 .""وبين هذا وذاك نصب أدونيس نفسه عزيزا على خزائن الفكر الحداثي
 

 

 

 

 

 

                                                      
 .   256: الآية البقرةسورة  -11
 .   704: الآية يونسسورة  -2
 .   21: الآية الكهفسورة  -3



 

146 
 

 قائمة المصادر والمراجع

 ع:أولا المصادر والمراج

 القرآن الكريم -
 :ابراهيم اعراب -

 .2000الاسلام السياسي والحداثة، افريقيا الشرق ، لبنان ،دط،  .7
 :ابراهيم عبد الرحمن خليفة -

 .دراسات في مناهج المفسرين، جامعة الأزهر، القاهرة، دط، دت  .2

  :أبو الحسن الندوي  -
، 7للطباعة والنشر، ط المختار الاسلامي الاسلام الممتحن تقديم المفكر الاسلامي الكبير، .1

 ، القاهرة7111
 :أبو الحسين أحمد بن فارس بن زكريا -

 .5، ج 7111عبد السلام محمد هارون، دار الفكر، دط،  :مقاييس اللغة، ت  .8

  :أحمد البغدادي -
 . 2004، 2تجديد الفكر الديني دعوة لاستخدام العقل، مؤسسة الانتشار العربي، ط .5

 أدونيس )علي أحمد سعيد(: -
 الآداب، النص القرآني وآفاق الكتابة، دار لقرآني وآفاق الكتابة، دار الآداب، بيروت،النص ا .6

 .7111، 7ط بيروت،
 .بيروت ، دت،1الصوفية والسوريالية، دار الساقي، ط  .1
 7م، ج2070، 2الحوارات الكاملة، بدايات للنشر والتوزيع، ط  .4
 .7، ج7118 دط، دار العودة، بيروت، الثابت والمتحول)الأصول(،  .1

 .2، ج7118 دط، دار العودة، بيروت، الأصول(،تأصيل الثابت والمتحول )  .70
 .2005، 7ط المحيط الأسود، دار الساقي، بيروت،  .77
   7140،  7فاتحة لنهايات القرن، دار العودة، بيروت، ط .72

 :امحمد رحماني -



 

147 
 

 .2006الرباط، دط،  القرآنيقضية قراءة النص   .71
 :أمين الخولي -

 .7116دط، ار الكتب المصرية، مصر،د إسلاميهدراسات   .78

  :ريريتو بشير تا -
 دط،  جامعة محمد خيضر، بسكرة، ،والاجتماعيةقسم الآداب والعلوم الإنسانية  أدونيس في ميزان النقد، -
 :بوزبرة عبد السلام -

 2077، 7طه عبد الرحمن ونقد الحداثة، جداول للنشر والتوزيع، لبنان ،ط  .75
 :حسن حنفي -

 .دت بة الأنجلو المصرية، القاهرة،دط،دراسات فلسفية، مكت .76
 .7147، 7التراث والتجديد، دار التنوير للطباعة والنشر، لبنان،ط .71
 .2078، 7المجلد  من النقل الى العقل، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، .74
  .7167، 7مناهج تجديد في النحو والبلاغة والتفسير والأدب، دار المعرفة، ط .71

 راوية يحياوي: -
 رؤية للنشر والتوزيع، القصيدة الى الكتابة تحولات النص الشعري في الكتاب لأدونيس، من  .20

 .2075، 7القاهرة، ط

 :صلاح عبد الفتاح الخالدي -
 .2004، 1تعريف الدارسين بمناهج المفسرين، دار القلم، دمشق، ط  .27

  :صقر أبو فخر -
 .2000، 7ط حور مع ادونيس، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت،  .22

 طه عبد الرحمن: -
 .2071، 7الحوار أفقا للفكر، الشبكة العربية للأبحاث والنشر، بيروت، ط .21
المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء،  الإسلاميةروح الحداثة المدخل االى تأسيس الحداثة  .28

 2006، 7ط
 :طيب تيزيني -

 .5ج ،7111ط ،النص القرآني أمام إشكالية البنية والقراءة، دار الينابيع ،د  .25



 

148 
 

 :عبد الرحمن بن عادل عبد العال المشد   -
،  7المفسرون من الصحابة جمعا ودراسة وصفية، مركز تفسير الدراسات القرآنية، ط  .26

 .7،2076ج

 :عبد الله العروي  -
 .4،2072، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء ،طالايدولوجيامفهوم   .21

 :عبد المجيد الشرفي -
 .2007، 7بيروت، ط ة والتاريخ، دار الطليعة،سلام بين الرسالالإ  .24
 .7117، 2ط الاسلام والحداثة، الدار التونسية للنشر،  .21

 علي حرب: -
 7،7115الممنوع والممتنع نقد الذات المفكرة،المركز الثقافي العربي،الدار البيضاء،ط  .10
 .2005، 8نقد النص، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط  .17
 .7114، 7ة نحو منطق تأويلي، المركز الثقافي العرب، الدار البيضاء، طالماهية والعلاق .12

 :عمار علي حسن -
 .2001، 7طمصر،  نهضة مصر للطباعة والنشر، الموسوعة السياسية للشباب، الأيدولوجيا  .11

 :مجمع اللغة العربية -
 .2008، 8المعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية، مصر، ط  .18

 :علي بن احمد الداوودي الحافظ شمس الدين محمد بن -
 .7118، 2القاهرة، ط ، مكتبة وهبة، 7طبقات المفسرين، ج  .15

 :محمد حسين الذهبي -
 .، دت 7التفسير والمفسرون، مكتبة وهبه، القاهرة، دط، ج  .16

 :محمد سعيد رمضان البوطي -
 .2001من روائع القرآن تأملات علمية وأدبية في كتاب الله عز وجل، دار الفرابي، دط،   .11

 :ي ز د علي إيامحم -



 

149 
 

 ،7،  ط2طهران،المجلد  الإسلامي والإرشادالمفسرون حياتهم ومناهجهم، وزارة الثقافة   .14
 .ه7146

 :محمد كاظم حسين الفتلاوي  -
 .2020، 2مناهج المفسرين دراسة في النظرية والتطبيق، دار حدود، بيروت، ط  .11

 :فهد بن عبد الرحمن بن سليمان الرومي -
 .م2071، 1بة الملك فهد، الرياض ،طأصول التفسير ومناهجه، مكت .80

 :محمد أحمد خلف الله -
 7157، 7الكريم، مكتبة النهضة المصرية، مصر،ط القرآنالفن القصصي في   .87

 :محمد عبد الفتاح عمار -
 .2027، 7القراءات الحدثية للنص القرآني، مركز ليفانت للدراسات الثقافية والنشر، مصر، ط  .82

 :يأبو عبد الله محمد الحمود النجد -
، 7القول المختصر المبين في مناهج المفسرين، مكتبة دار الامام الذهبي للنشر والتوزيع، ط  .81

 .ه7872

 :محمد علي الجابري  -
 .7،7117ط التراث والحداثة، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت،  .88
 .7146، 7بنية العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربي، ط  .85

 :محمود النقراشي السيد علي -
مناهج المفسرين من العصر الأول ألى العصر الحديث، مكتبة النهضة، القصيم،   .86

 7، ج7،7146ط
 :أبو زيد نصر حامد -

 .7118، 2ط ، مركز الانماء الحضاري، سوريا،التأويلشكاليات القراءة واليات إ  .81
 . 2021 دط، المملكة المتحدة، مفهوم النص، مؤسسة هنداوي،  .84
 .7118، 2ط القاهرة، نا للنشر،زيد نقد الخطاب الديني،سي  .81
 7115، 7النص السلطة الحقيقة، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط  .50

 ثالثا المراجع المترجمة:



 

150 
 

 :(أدونيس )علي أحمد سعيد -
الهوية غير المكتملة الابداع الدين السياسية والجنس بالتعاون مع شانتال شواف،  تعريب حسن  .57

 .2005، 7نشر، طعوده، بدايات للطباعة وال

 آلان تورين -
 .7111دط، نقد الحداثة، ترجمة أنور مغيث، المجلس الأعلى للثقافة،  .52

 غرامشي أنطونيو -
 .2،2074ط إيطاليا، : فواز طرابلسي منشورات المتوسط،رجمةت، قضايا مادية التاريخية  .51

 محمد أركون: -
 العربي، الدار البيضاء،المركز الثقافي  سلامي قراءة علمية، ترجمة هاشم صالح،الفكر الإ  .58

 .2ط
، 2ترجمة هاشم صالح، مركز الإنماء القومي، بيروت، ط الإسلاميتاريخية الفكر العربي   .55

7116. 
دار  ترجمة هاشم صالح، الفكر الاصولي واستحالة التأصيل نحو تاريخ آخر للفكر الإسلامي،  .56

 .2001الساقي، الاسكندرية،
  2001، 8ط اشم صالح، دار الساقي، بيروت،الفكر الاسلامي نقد واجتهاد، ترجمة ه .51
القرآن من التفسير الموروث الى تحليل الخطاب الديني، ترجمة هاشم صالح، دار الطليعة،  .54

 . 2007، 7بيروت، ط

 نينار إسبر -
 .2070، 7ط بيروت، أحاديث مع والدي أدونيس، ترجمة حسن عودة، دار الساقي،  .51

  رابعا الرسائل الجامعية:

كلية  ،(ماجيستير)رسالة  دونيس،أالنص وتشكلاته الثقافية في الفكر الحداثي عند  : هوية المري  .60
 .2071الآداب والعلوم جامعة قطر، 

 خامسا الدوريات:



 

151 
 

الجلفة، ،العدد  مجلة التراث، مخبر جمع دراسة وتحقيق مخطوطات المنطقة، جامعة زيان عاشور،  .67
 2071 .2، المجلد26
 .7161،، بيروت 4-1، العددالبيروتية مجلة الآداب .62
 7111بيروت،  ،4العدد ،البيروتية مجلة الآداب .61
  .7114ماي  07، 118مجلة البيان الكويتية، العدد .68
 .2020 ،الجزائر ،عين تيموشنت ،، المركز الجامعي  بلحاج بوشعيب8مجلة روافد، المجلد  .65
 .7110حيدرة،الجزائر، ،الجمعية الثقافية الجاحظية،1-2مجلة التبيين،العدد  .66
 .2021، اكتوبر2-7المؤتمر العالمي الخامس، جامعة حضرموت، .61
 .2022 ،6المجلد، 2العدد مجلة العمدة في اللسانيات وتحليل الخطاب، .64
 .7148 ،8المجلد ،1العددمجلة فصول، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ، .61
 .2027 .77مجلة كلية الشريعة والدراسات الاسلامية، ماليزيا، العدد .10
 .   7،2071، العدد6جلة المدونة، المجلدم .17

  مواقع الشبكة العنكبوتية

وجدة،  فؤاد بوعلي: القراءة الحداثية للنص القرآني، جامعة محمد الأول،: روضة العلم والمعرفةموقع  .12
Lwhttps://www.youtube.com/watch?v=mCVSDpurY :2001/ 05/ 76 ، بتاريخ 
 : الشاعر والمفكر ادونيس عن جذور العنف في التاريخ العربي. عربي News BBC موقع  .11

https://www.youtube.com/watch?v=5nS_0aC1JYY&t=424s  :2075/ 07/ 76بتاريخ 

 : أدونيس: الثقافة العربية المرتبطة بالسلطة . 28FRANCE 24 Arabicموقع فرانس  .18
https://www.youtube.com/watch?v=mMw_tYKhDZ4&t=477s  :2075/ 01/ 76بتاريخ 

داخل الإسلام( معبرا  : محاور مع أدونيس )الثورةFRANCE 24 Arabic 28موقع فرانس  .15
 للديمقراطية.

https://www.youtube.com/watch?v=s4BM0Dyq6u8&t=678s   :2074/ 08/ 75بتاريخ 

: التطرف الديني وظاهرة الإرهاب في حوار Monte Carlo Doualiyaمونت كارلو الدوليةموقع  .16
 مع الشاعر أدونيس. 

 https://www.youtube.com/watch?v=MxfaoxurgpY&t=1536s  :2075/ 01/  18بتاريخ 

https://www.youtube.com/watch?v=mCVSDpurYLw
https://www.youtube.com/watch?v=mCVSDpurYLw
https://www.youtube.com/watch?v=5nS_0aC1JYY&t=424s
https://www.youtube.com/watch?v=5nS_0aC1JYY&t=424s
https://www.youtube.com/watch?v=mMw_tYKhDZ4&t=477s
https://www.youtube.com/watch?v=mMw_tYKhDZ4&t=477s
https://www.youtube.com/watch?v=s4BM0Dyq6u8&t=678s
https://www.youtube.com/watch?v=s4BM0Dyq6u8&t=678s
https://www.youtube.com/watch?v=MxfaoxurgpY&t=1536s


 

152 
 

 الفهرس
 أ ب ت ............................................................................................................ مقدمة

 المدخل

 (78-1) .............................. القراءات التقليدية للنص القرآني: مواقف متباينة للمفسرين

 الفصل الأول

 (51-23)..والمفكرين العرب والحداثيين في كتابات النقاد ة للنص القرآنييثاالقراءات الحد

 20 ..........................................ن النص القرآنيموقف المفكرين الحداثيين م .7
 50 ........................................موقف الغربيين من الاعجاز في القرآن الكريم .2

 الثانيالفصل 

   (775-59)................................................. مواقف أدونيس في الثابت والمتحول ومواقفه

    66  .... ..................................................منهج أدونيس في الثابت والمتحول   .7
     17  .......................................................................الشعر موقفه من   -
 11   ...........................................................................الدينموقفه من  -
 41  ......................................................................السياسةموقفه من  -

  701 ..................................عند أدونيس والإسلام الأيديولوجي سلام مفهوم الإ .2
 الثالثالفصل 

 (742-771)................................................. نيمفاهيم ومواقف أدونيس من النص القرآ

 771........................................ .قراءة أدبيةو  مفهوم النص القرآني بوصفه كتابة .7
 722....................................................خصوصيات النص القرآني عند أدونيس .2



 

153 
 

 722..............................................ن الصفة القدسيةالموقف الأدونيسي م .2.7
 726........................................................................أرخنة النص القرآني .2.2
 724..........................................................................................العقلنة  .2.1
 710...........................................................الاكتمالالنص القرآني وعدم  .2.8

 711.....................................................قف أدونيس من النص القرآنيامو دنا لنق .1
 781........................................................................................................الخاتمة 

 786...............................................................................قائمة المصادر والمراجع 

 752......................................................................................فهرس الموضوعات 

 758.........................................................................................الملخص والترجمة

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

154 
 

 الملخص
جماعة الحداثيين، أتى النص بكامل ثقافته الفلسفية والصوفية  أدونيسيتزعم 

نص بالتسلط والقارئ والتاريخية، وتحت عباءة ابن الراوندي، متهما التراث بالثبات وال
بالانغلاق، داعيا إلى التجديد وتحرير العقل، عبر قراءة التراث قراءة تسهم في مواكبة الركب 

 الحضاري، بكل حرية فردية.

رغم المساعي الحثيثة لإنزال النص من عليائه يبقى النص شامخا مقدسا بحرا زاخر 
قل أمامه خاشعا مقرا بعظمة ملاذ لكل تائه، أمنا لكل خائف، نورا لكل ضال. ترى الع

 الخالق.

 

"Adonis leads the modernist group, bringing forth his text with all 
his philosophical, mystical, and historical culture, under the cloak of 
Ibn al-Rawandi, accusing tradition of rigidity, text of dominance, and 
the reader of closure, calling for renewal and liberation of the mind 
through reading tradition in a way that contributes to keeping pace 
with the civilizational march, with complete individual freedom. 
Despite all the diligent efforts to bring down the text from its heights, 
the text remains lofty, sacred, and a vast ocean, a refuge for every 
lost soul, a haven for every fearful one, and a light for every astray, 
with the mind standing before it in reverence, acknowledging the 
greatness of the Creator". 


