
 
 

 جامعة محمد خيضر بسكرة 

 الأداب واللغات 
 الأداب واللغة العربية 

 
 
 
 
 
 
 

دب عرب أ  لغة و   

 دراسات لغوية 

 لسانيات عربية
 

 01ل ع  رقم: 
 
 

عداد الطالب:    ا 

 زينــــــب سكـــــــــــال  
 

 26/05/2025  يوم:

 
  

اللغوي بين المدرسة الأشعرية وتيارات التأويل التأويل 
 المعاصر )نماذج مختارة( 

 

 

 لجنة المناقشة: 
 

 نبيل زياني  أ. ت.ع   جامعة محمد خيضر بسكرة  رئيس 
 

 أبو بكر زروقي  أ . مح أ   جامعة محمد خيضر بسكرة  مقرر

 

 مزاري زينب   أ. مح أ  جامعة محمد خيضر بسكرة  مناقش 
 
 
 

 2024/2025 : الس نة الجامعية

 مذكرة ماستر 



 



 ر ــــــــــــشك 
الشكر كأحد آخر   اليوم كلمة الحمد لله الذي أعان على إنجاز البحث وبتوفيقه تكتب 

 العمل. محطات هذا  

 الامتنان: وعظيم  أتقدم بجزيل الشكر 

 لوالديّ الكريمين اللذين كانا سندا داعمًا لي  

 . أحسن إليهماو حفظهما الله  

العلمية التي   على كل توجيهاته وتصويباته  “، د / أبو بكر زروقي المشرف “  ولأستاذي 

 أسهمت في إخراج البحث بصورته النهائية. 

 مذكرتي.  قبول مناقشة أساتذتي الأفاضل أعضاء لجنة المناقشة لكرم  وإلى



 
 

 



 مقدمــــــــــــــــة  

 أ‌
 

   ة:ــــــــــــــقدمم
والصلاة والسلام على أشرف خلقه نبيه الأمين، وعلى آله وصحبه    العالمين،الحمد لله رب  

 أجمعين أما بعد: 
  ارتبط مفهومه وقد    المعنى،اللغوية التي يعُتمد عليها في تحصيل    أبرز المرتكزات   التأويل أحديعد  

والنفاذ منها إلى معانٍ أعمق،وذلك   الظاهر،تجاوز حدود    بالسعي فيالناس هذا  يوم  القدم حتّى    ذمن
ما يتطلب سعة في الفهم ، وإلماما بسر اللغة ، فاللغة أساس التأويل ، وبها يتباين،واستنادا إليها تتفرع  

 أوجه القراءة ، وتتعدد ضروبها .  
، لما تنطوي  دينية ولاسيما ال  عالية،دلالية    تتسم بكثافةويتعاظم حضور التأويل في النصوص التي  

ويأتي   في طبيعة تلقيها.النظر  عندها وإعادةالوقوف  وإشارات تستدعي  معان غيبية ورموز عليه من
 لما    القديم والحديث،في    خصبا للتأويل  تزال مجالاالقرآن الكريم في مقدمة النصوص التي كانت ولا  

       المعاني. نظمه من قدرة على إنتاج الخطابات وتوليد  وبلاغةلطبيعة لغته 
أن   النصى غير  المنهجية    محكوما باختلافالمقدىس ظل    تأويل هذا  التي المرجعيات   والفكرية 

  الاتجاهات التي ومن أبرز   والتفسير.مما خلف أنماطا متباينة من الفهم  قراءته،ينطلق منها المؤول في 
منه مجالا أصيلا تتفاعل    راسخا، وجعلتخاضت في التأويل بإسهاب وأسست له أساسا منهجيا  

،ومواقف  تأويلي تاريخي، لما لها من حضور  الأشعرية"  المدرسةفيه المعرفة اللغوية مع المرجعية الفكرية: "
 ترى من  " التيلمعاصرتيارات التأويل ا"    الراهنمناظرة وردود على المخالفين لها.  ويقابلها في الزمن  

فكان منطلقها إعادة البناء وتشكيل الفهم    والظرف، ضرورة التأويل حاجة ملحة يقتضيها السياق  
 وتحدياتالتراث التأويلي    حاصلا بينوتتجلى أهمية هذا الموضوع في كونه يلامس تقاطعا     جديد.من  

الديني    المعاصرة،التأويل   البناء  إلى  يتعداه  إنما  المعرفي فحسب  الجانب  تقاطع لا يمس    العام، فهو 
كما تنبع الأهمية منه في الحاجة المتزايدة لضرورة    والتجديد،القيم والحداثة    وأسئلةوالعلاقة بالمرجعيات  

وضوابط اعد التأويل بقو  يقوم عليهاوتقويم الأسس التي  الكريم، من القرآنضبط القراءة والاستنباط 
 التأويل.  مدى الالتزام بضوابطعن  مساءلة الاتجاهينثمة  ومن الدينية، النص خصوصيتهلهذا  تحفظ



 مقدمــــــــــــــــة  

 ب‌
 

 

وجاء في مقدمتها الوصفي الذي أتاح   منهج،وقد استدعت طبيعة البحث توظيف أكثر من 
النظريةعرض   والتيارات   السياقات  الأشعرية  )المدرسة  الاتجاهين  تأويلية  ظلها  في  نشأت  التي 
المعرفية وانتقاء النماذج المعروضة في    استخراج الأصولتم اعتماد المنهج الاستقرائي في    ا(،كم المعاصرة

أما المنهج المقارن فقد شكل الإطار   والتحليل.البحث ووضعها قيد الدراسة والنظر فيها بالوصف  
والمنطلق   في المنطقيتطلبه الموضوع من موازنة بين تيارين متباينين    الدراسة، لما الذي تنتضم ضمنه  العام  

وقد تم ذلك بالاستعانة بآلية التحليل التي مكنت من تفكيك الخطابات التأويلية والكشف   والغاية،
  الفهم القرآني.عن طرائق استثمار اللغة في بناء 

التي  تناولت موضوع التأويل قديما وحديثا ، إلا أن الدراسات   غزارة الكتابات    بالرغم منو 
المقارنة  التي تعقد مواجهة علمية بين التأويل التراثي ممثلا بالمدرسة الأشعرية و التأويل المعاصر ممثلا  

خصوصا فيما يتعلق بتحليل   - في حدود ماتم الاطلاع عليه  -في تيارات التجديد  تعد محدودة   
وية  والآليات الضابطة للفهم  و تقصي الفروقات الجوهرية بين المنهجين ، وهذا ما مثل  الأبعاد اللغ

دافعا أوليا لاختيار هذا الموضوع   بالإضافة إلى  الارتباط الوثيق الذي يجمع محور الطرح ) التأويل  
  نا جاء ومن ه  استكشاف مختلف  أساليب لغته العربية،  و   و فهمه   اللغوي ( بدراسة القرآن الكريم

» التأويل اللغوي بين المدرسة الأشعرية وتيارات التأويل المعاصر ) نماذج بـ    موسوماعنوان البحث  
 مختارة(« .  

 
 
 
 



 مقدمــــــــــــــــة  

 ج‌‌
 

حدود التمايز المنهجي بين المدرسة    وهي: ماالمركزية لهذا البحث    تُطرح الإشكاليةومن هنا  
للتأويل   ممارستهما  المعاصر في  التأويل  وتيارات  المنطلقات    اللغوي،الأشعرية   والضوابط من حيث 

 شحرور؟ كما يتجلى ذلك في نموذجي فخر الدين الرازي ومحمد   التأويلية التي اعتمدها كل منهما،
 الآتية:ويمكن دعمها بالتساؤلات  
 ما هي المرجعيات الفكرية والمعرفية للمدرسة الأشعرية وللتيارات المعاصرة المختارة في البحث ؟.     -

 وقواعد بها يقُيىد التأويل وما هي  ؟.    الطرفين ضوابطهل لكلا  -
 هل تم الخروج بها من حيز التنظير إلى التطبيق ؟ . - 
 ما مدى الالتزام بها ؟.  - 
 تأويلية في توجيه المعنى ؟. ما هو أثر الضوابط ال -

وللإجابة على هذه الإشكالية والتساؤلات ، قُسم البحث إلى فصلين أساسين  جاء الأول  
فيه إلى   التطرق  القديم والمعاصر"، وتم  اللغوي بين  التأويل   " مقدما لمفاهيم نظرية تحت  عنوان : 

تبع ذلك  تعريف التأويل ، ثم التعريف بالمدرسة الأشعرية و أصولها وأعلامها وضوابطها التأويلية ، لي
عرض للمرجعيات المعاصرة التي أسهمت بتكوين أساس التأويلية العربية المعاصرة حيث يتجسد ذلك 
في أبرز  فلاسفة التأويل ) سبينوزا ، غادامير ، بول ريكور ( ، ثم الانتقال إلى تنظيرات  تأويلية  عربية  

م  الضوابط   باستخلاص  تقدم  ما  وختم    ،) شحرور   ، أركون   ، زيد  التأويلي )أبو  الفكر  ن 
 لديهم،وذكرهم  على حالهم في حال الإفصاح عنهم .

ومنهج   الأشعرية  المدرسة  التأويل في  منهج  بين   "  : بعنوان  تطبيقيا  فجاء  الثاني  الفصل  أما 
التأويل في التيارات المعاصرة : فخر الدين الرازي ومحمد شحرور أنموذجا "، وقد تم مراعاة خصوصية  

تم  حيث  قضايا   النموذجين   في  المفردات  تأويل    ( الرازي  عند  مركزية  تأويلية  قضايا  تحليل 
الصفات،التضمين في الحروف ، المجاز (، واستنتاج ضوابطه من ممارسته الفعلية للتأويل، في حين تم  
البدء بضوابط التأويل عند محمد شحرور، لكونها تعد ضوابط وقضايا  في الوقت ذاته كما تشكل 

وتم التطرق    ،الذي يحكم قراءته للنص، وقد  تمثلت تلك الضوابط في إلغاء الترادف  الإطار المرجعي



 مقدمــــــــــــــــة  

 د‌
 

لأبرز ما ورد عن شحرور في هذا الباب ) الكتاب ، القرآن ، الذكر ، الفرقان ، التنزيل ، الإنزال(،وجاء  
يها عند محمد  ثانيهما بعنوان : الألفاظ خدم للمعاني وتم التطرق فيه لأبرز المفاهيم التي تغيرت معان

بضوابطه   الطرحين  من  التزام كل  مدى  اختبار  وتم   ) الحجاب   ، الصلاة   ، العبادات   (: شحرور 
   النموذجين.التأويلية. وختم هذا الفصل بمقارنة تحليلية منهجية بين 

الدراسات    ومن خلال على  لكلا    السابقة، الاطلاع  التأويلية  الضوابط  تتناول  لم  أنها  تبين 
 أهمها:  باستفاضة ومنالاتجاهين 

ورغم قيمتها في بيان    “،معايير القبول والرد  دراسة لـ عبد القادر الحسين جاءت تحت عنوان"  
 دراسة لم تخرج من الإطار المرجعي للمدرسة الأشعرية. الأن  إلا    الأشعرية،ضوابط التأويل عند المدرسة  

المعاصر  تاب "ك العربي  الفكر  التأويل الحديثة في  العزيز    لصاحبه  "ظاهرة  " خالد عبد 
  لديها،ويكتفي: ورغم أنه يركز على التيارات الحديثة في التأويل فإنه ينفي وجود أي ضوابط  السيف "

أقرب  ويغفل عن مساءلتها في ضوء أعمالها، مما جعل دراستهم    بإصدار أحكام غير موثقة علميا،
 إلى الطرح الانطباعي منها إلى التحليل النقدي المنهجي . 

":  رؤى جديدة في الدراسات الحديثة"   عنوان:مقال لنبيل دغفالي وخليل قاضي جاء تحت  
حيث لا    والشخصنة،إذ يغلب عليه إطلاق الأحكام    العلمية،يتسم المقال بأسلوب ذاتي بعيد عن  

يسبق بألفاظ مثل "يزعم " و" ويدعي " ما يفقد المقال  يكاد يذكر اسم " محمد شحرور " إلا و 
وهو ما تأكد من   شحرور، الواردة فعليا في مؤلفات محمد    نصوصكما يلحظ إخفاء بعض ال  حياده، 

 المقال.مما يضعف مصداقية الطرح النقدي الوارد في  الأصلية،خلال الرجوع إلى مؤلفاته 
   الدراسة: كان من بين تلك التي واجهتها هذه   صعوبات،تخلو من  البحوث لاأن كل  والحال

مما حال دون    وقتا،  واسع يحتاجالتأويل    العلمية، فمجالمقارنة بحجم المادة    المتاح،ضيق الوقت    -
 المواضع. التوسع المطلوب في بعض 

   سريع. ز كما شكىل تنوع المرجعيات الفكرية والمنهجية تحدياا استلزم قراءة متأنية حالت دون إنجا  -



 مقدمــــــــــــــــة  

 ه‌‌
 

  البحث،الأمر وضوع بصيغته المعتمدة في  بالإضافة إلى تعدد المصادر وغياب مرجع جامع يتناول الم  -
الذي تطلىب جمع المادة من مراجع متفرقة وإعادة تنظيمها وفق تصور جديد لم يطُرق من قبل بهذه 

 الصورة . 

ومحاولة بناء أرضية    ولغويا،  ومنهجيا وزمنيا  بالإضافة إلى التباعد بين النموذجين المختارين فكريا    -
   الكثير.ما استنفد من الوقت والجهد  بينهما، وذلك مقارنة متوازنة 

   وهادفة.غير أن الدراسة سعت رغم ذلك إلى تقديم معالجة علمية متوازنة 

أبو بكر  د/    " وكل الشكر والتقدير للأستاذ المشرف    ويسىر،لله الذي وفق    الختام الحمدوفي  
 ولكل من أعان وساند في إنجاز هذا العمل.    وتصويب،قدمه للبحث من توجيه  على ما زروقي "

 

 

 

 

 

 



 
 

 

اللغوي بين القديم والمعاصر.   لتأويلا  
 تمهيد 

 . تعريف التأويل اللغوي . 1             
 أ. التأويل في اللغة .                
 ب. التأويل في الاصطلاح .                
 . التعريف بالمدرسة الأشعرية . 2             

 . تعريف الأشاعرة . 1.2               
 . أصول الاعتقاد عند الأشاعرة. 2.2               
 . أعلام المدرسة الأشعرية . 3.2               
 . ضوابط التأويل اللغوي في عرف المدرسة الأشعرية . 4.2             

 . تيارات التأويل المعاصرة ومبادئها . 3            
  . التأويل اللغوي عند فلاسفة الغرب.1.3           
 ( Barach Spinoza. التأويل عند باروخ سبينوزا  ) 1.1.3            
 .( Hans-Georg-Gadamer. التأويل عند هانز جورج غادامير )2.1.3            
 ( Paul Ricour. التأويل عند بول ريكور )3.1.3            

 ل اللغوي في سيّاق التنظير العربي المعاصر  . التأوي2.3          
 . التأويل عند نصر حامد أبو زيد . 1.2.3                 

 . التأويل عند محمد أركون .             2.2.3               
  شحرور. . التأويل عند محمد  3.2.3               

 خلاصة. 



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

10 
 

 تمهيد:  

التأويل من أبرز الآليات   النّصوص    المعتمدة فييعُد  لِما   الدّينية، وبخاصة فهم  القرآني  النصّ 
البلاغة. وفي    الفصاحة وأساطينوهو الذي أعجز أرباب    لا،   وكيفولغوي،  لنظمه من إعجاز بياني  

بحسب تعدّد   متباينة،  إلى تأويلات من خلالها الوصول    وتّ سبيل فهمه تعدّدت المناهج والأساليب  
وتختلف    للنص، إذ لكل مؤول رؤيته التي تنعكس في قراءته    للمتأولين، الخلفيات الفكرية والمنهجية  

ذا التفاوت في الفهم أحكام  سواء وافقت الصواب أو جانبته. وقد ترتّب على ه  لذلك،النتائج تبعا  
      الطرح. وهو أمر يخرج عن نطاق هذا  والتكفير،وصلت أحيانًا إلى حد التخطئة بل  كذلك،متفاوتة  

بالنظر إلى طبيعة اللغة ذات المرونة    مشتركة،تبقى      إلى التأويلالحاجة    التباين فإن   ورغم هذا
. فاختلاف القراءات ينبع أساساا من تعدد سبل  1العالية والأساليب المتنوعة في التعبير عن المعاني  

النّصوص وبين    وتأويله،الوعي بالنص    وتفاوت   الدلالة، التوفيق بين  السعي إلى  خاصة في سياق 
ولو اقتضى ذلك لّي   مؤدلجاا،توظيف اللغة توظيفاا    وهو ما قد يدفع ببعضهم إلى  الواقع،مقتضيات  

 لتوجهاتهم. خدمة  الألفاظ،أعناق 

بما ينسجم   والتأويل،يُُتّم إعادة النظر في أساليب الفهم    وتبدّل السياقات كما أن تغيّر الأزمنة  
ذلك أنّ كل تأويل هو بالضرورة    تعبيرية. في ضوء ما تتيحه اللغة من إمكانًت    الجديدة،مع الحادثة  

غير أنّ هذا الاجتهاد قد ينزلق إلى التحريف   المعنى،ينطلق من اللغة ويتوسّل بها لفهم    لغوي،تأويل  
فمن ذلك من يسلك به  ،المعانيإنّّا من  الألفاظ،لا من جهة  ،دقيقةإذا لم ينضبط بضوابط تأويلية 

ومن هنا كانت    بها.حمل المعاني على غير مراد الله    وذلك من خلال  ،التحريف  به إلىمسلك التأويل  
وتحول دون إسقاطات لا المعنى،الحاجة إلى تأسيس قراءة منضبطة بقواعد منهجية تضبط 

 
الأصوليين    نظر،ي  .1 عند  التأويل  بن    ،والنحويينظاهرة  جامعةمجلة    لولو،إسماعيل  ص   السياق،  ت10و  9  غرداية،  )د   ، ،)  

https://asjp.cerist.dz/en/article/182814 . 
 

https://asjp.cerist.dz/en/article/182814


التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

11 
 

اللفظ مع التفريط في ضوابطه الدلالية قد يفضي إلى الانزلاق   التمسك بظاهرإذ إنّ    النصّ،يقرها  
 ومقاصده. في مسارات لا تتسق مع روح النص 

ذلك أن التأويل مشروط    تأويلية، ومن هنا تبرز أهمية النظر في المرجعيات المنتجة لكل قراءة  
مما يستدعي الوقوف عند الأسس التي استندت عليها كل من المدرسة    المنهجي،بأفقه المعرفي ومنطلقه  

 للنص. الأشعرية والتيارات المعاصرة في تشكيل رؤيتها 

إذ يسعى إلى الكشف عن المنطلقات الفكرية والمرجعيات   الفصل؛وهذا ما يهدف إليه هذا  
 الاتجاهين.المعرفية لكلا 

 :اللغوي. تعريف التأويل 1

 لغة: 1.1

نقول ط ب ختُ الن بيذ والدَّواء    إليه، ي ـؤُول إليه إذا ر ج ع    »آل  (:  هـ170)جاء في العين للخليل  
 1«. فآل إلى القِدر

وأمّا الت أويل فهو ت فعيل من أوّل يُـؤ وِّل تأ ْويلاا    »  للتأويل:هـ( في تعريفه  711وقال ابن منظور )
أن التأويل في المعاجم اللغوية يُمل معنى الرجوع والعودة   أي   2 .«وثلاثيه آل يؤول أي رجع  وعاد  

  الشيء.إلى أصل 

 اصطلاحا: 1.2

التأويل في مصنفاتٍ   تعريف  بيئاتها    عدة،ورد  يشير    المعرفية، باختلاف  المثال،  وعلى سبيل 
»القُرآن على ظاهِره حتّّ تأتي دلال ة مِنه أو سُنّة أو  بقوله :التأويل  هـ( إلى  204الإمام الشافعي )

 
 .8/359د ط( ،بيروت :دار و مكتبة الهلال، ) دت( ،)السامرائي،  المخزومي وإبراهيم الفراهيدي، تح: مهديالخليل بن أحمد  العين،كتاب   .1
 . 11/33م ، 1993هـ 1414، بيروت :دار صادر ،  3اليازجي ، ط تح: منظور، الفضل بن  ، أبوالعربلسان   .2



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

12 
 

طن دون ظ اهرٍ«. أن لقرآن  الأصل في نصوص اويستفاد  من هذا الكلام أن     1إجماع بأنهّ على با 
 .تفهم على ظاهرها المباشر، ما لم تدل قرينة قوية على غير ذلك 

لاسيما عند حديثه    (، هـ471)كما أنّ البعد التأويلي واضح في طرح عبد القاهر الجرجاني  
غير   من  إليه  ت صِل  والذي  اللّفظ  ظ اِهر  من  فْهُوم 

 
الم بالْمعنى  :»ت عني  يقول   حيث  المعنى  عن 

المعنى إلى م عنى آخر كالّذي  يفُضي بِك ذلك  اللّفظ معنى ثم  ت عقل من  الْمعنى أن  واسِطة،وبم عنى 
«. ثم ا قد أعط اك المتكلِمُ فيه أغراض ه عن ط ريقِ معنى  يقول :» اِعلم أنّّم ي ضعون كلاما     فسّرت لك 

عنى «
 
 ويعُدّ هذا التصور أحد أبرز أبعاد التأويل في نظريته البلاغية .  2الم

هـ( التأويل بقوله: »الت أْويل عِب ارة عن احْتمال  505ومن المتكلمين يعُرف أبو حامد الغزالي )  
 .3الّذي يدل عليه الظ اهر« من الْم عنىي ـعْضُده د ليل ي صير به أغلب  إلى الظَّن 

أو  عقلية  قرائن  يبرره من  ما  قام  إذا  عنه،  العدول  يُُيز  ولكنه  الظاهر،  المعنى  ينفي  فهو لا 
نه يرى  إمن له الحق في التأويل ، حيث    4شرعية،كما يُبذ الغزالي  أن يكون المجتهد في علم الكلام

فلي كُن »أن الأصل في العلوم علم الكلام وما دونه ففروعه، وأنّ غير المتكلم مقلد للاجتهاد الكلامي؛
حدِّث أن ي كون  ق د ح صَّل عِلم  الك لامِ لأنَّه ق بل الف ر اغ من  

ُ
ُف سر والم

من ش رْطِ الأصُولي والف قِيه والم
وبذلك يُعل الغزالي  علم الكلام أرضية   5«الجزُْئي الأ سْف ل   الكُلي الأ عْلى ك يْف يُُْكِنُه النُزولُ إلى

 ضرورية لفهم النص وتأويله ، وإن لم يُصر التأويل في المتكلمين وحدهم .

 
الفقه   .1 أصول  في  شاكر  ،الرسالة  أحمد  تح:محمد   ، الشافعي  إدريس  بن  ط  محمد   ،1، وأولاد  الحلبي  البابلي  :مصطفى  مصر  هـ  1357، 

 .  580م،ص1938
 1/263م ، 1992هـ1413، القاهرة :مطبعة المدني ، 3عبد القاهر الجرجاني ، تح:محمد محمود شاكر أبو فهر، ط، دلائل الإعجاز  .2
الأصول  .3 علم  في  تح:محمد،المستصفى   ، الغزالي  حامد  الشافعي  أبو  عبد  السلام  الكتب  1ط  ،  عبد  :دار  بيروت   ،

 . 196م،ص1993هـ1413العلمية،
العلم الذي يتضمن الحجاج والدفاع عن العقائد الدينية ؛ بالأدلة العقلية والأساليب المنطقية  بالرد على  المنحرفين عن مذهب أهل    علم الكلام :  .4

، بيروت :دار  10، أبو حامد الغزالي ، تح :جميل صليبا و كامل عباد ، ط  المنقذ من الضلال والموصل إلى ذي العزة والجلال،    نظريالسنة .  
 .91م ، ص1981هـ1401س للنشر والطباعة والتوزيع ،الأندل

 .7ص ،حامد الغزالي وأب،  المستصفى  .5



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

13 
 

لة اللَّفْظ من   والفيلسوف فيرىهـ( الفقيه  595أما ابن رشد )  أن التأويل هو :» إخْر اج د لا 
جاز 

ُ
.وبهذا    1من غ يْر أن يُخلَّ في ذلك بعاد ة لِس ان الع ر ب في الت ج وزِ«  يةالدَّلالةِ الح قيقيةِ إلى الدَّلالة الم

يشير إلى التأويل المجازي شرط ألا يُخرق مألوف العربية . لكنّه يخصص حقّ التأويل للفيلسوف ،ذلك 
نه يُوز قياسا قوامه الحجة والبرهان ومرجعه العقل، أما الفقيه   فقياسه ظني؛وفيه احتمال الصرف  أ

، وهو بذلك ينتصر للفلسفة التأويلية والمنطق بخاصة المنطق 2لمعنى آخر وهذا ما لا يُعله أهلا للتأويل 
الفلسفة اليونًنية،وانتقل ، فقد كان ابن رشد من أوائل الذين تأثروا بفكر أرسطو طاليس و 3الأرسطي  

الذي    ( Barach Spinoza)   فكره إلى الغرب مؤثراا في فلاسفة كبار كـ  "باروخ سبينوزا"   
 سيأتي الحديث عنه لاحقا. 

» الت فسير أ عمُ من الت أْويل  أن :هـ( فيميز بين التفسير و التأويل، إذ يرى  911)   أمّا السيوطي   
عاني و الجمُ ل و أ كْثر ما يُسْتعمل وأكثرُ اسْتِعماله في  

 
الألفاظ ومُفْرداتها وأكثرُ اسْتِعمال الت أْويلِ في الم

ي ة والت فسيُر يُستعمل فيها وفي غ يره ا «  في الكُتبِ الإله 

وفي موضع آخر يوضح الفرق قائلا : »التـ فْسير ب ـي ان و ضْع اللَّفظ إمَّا ح قيق ة أو مج  ازاا ك تفسير   
را طِن اللَّفظ م أخُوذ مِن الأ وْل وهو الرُّجوع لع اقِبة الأ مْر فالت أْويلُ  الصِّ ط بالط ريق ،والت أويلُ ت ـفْسير با 

راد «
ُ
راد و التـ فْسير إِخْبار عن د ليلِ الم

ُ
. ويفهم من ذلك أن التأويل أخصّ من    4إخْب ار عن ح قيقة الم

النصوص الدينية ذات الكثافة الدلالية، بخلاف  من حيث تركيزه على المعاني الباطنة في    التفسير،
 التفسير الذي يعنى بظاهر اللفظ .

 
 ، 2،القاضي أبي الوليد بن رشد ،تح: محمد عمارة ،ط فصل المقال وتقرير مابين الشريعة والحكمة من اتصال  .1

 . 32م ،ص1996هـ 1416بيروت :المكتبة الشرقية، 
 46،ص  المرجع نفسه  .2
وهو المنطق الكلاسيكي لصاحبه أرسطو طاليس الفيلسوف اليونًني وهو منطق يقوم على العقل والفهم وبعض الشك وأداته  المنطق الأرسطي :  .3

، تر : خليل أحمد خليل ، )د ط( ، لبنان : المؤسسة   ، روبير بلانشي  المنطق وتاريخه من أرسطو حتى راسل،    نظري  القيااس البرهاني )العقلي ( ،
 وما بعدها .   37الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، )د ت( ،ص 

م،  1994هـ1394، جلال الدين السيوطي ، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم ،)دط( ، مصر: الهيئة المصرية العامة للكتاب ،  الإتقان في علوم القرآن   .4
4/193. 



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

14 
 

أنّ التأويل  يلحظ اتفاقها على    أصحابها، على اختلاف هذه التعريفات باختلاف مرجعيات  
 تمنع إرادة الظاهر .    معتبرة،هو صرف اللفظ عن ظاهره إلى معنى راجح تدعمه قرينة 

 الأشعرية:. التعريف بالمدرسة  2

عتزلة    »  : يعرفهم ابن عساكر بقوله :   الأشاعرة   تعريف    2.1
ُ
الأ شْع ريَِّة هُمْ الع دل الو سط ب يْن الم

عْتزلة  
ُ
الم ف ـع ل   النَّقل كما  عن  ابتْعدوا  لا  الح ش ويَّة1والح شوية  الع قْل كع ادة  عن  من   2ولا  خيْر  ورثوُا   ،

فِرق ة   طِل كلّ  با  وه ج روا  والنقل  «3ت ـق دمهُم  العقل  بين  الوسطية  موقف  يقفون  الأشاعرة  إنّ  ؛أي 
ويصف   والحشوية،  للمعتزلة  التطرف  ينسب  عساكر  فابن   . بأحدهما  الأخذ  في  الغلو  بعيدا،عن 

 بالاعتدال.الأشاعرة 

على الأشاعرة لفظ "المعطلة" ويرى أنّم ليسوا وسطا 4وعلى النقيض من ذلك، يطلق ابن تيمية
انوُا  بين العقل والنق ل، بل جمهور ينفي ما أثبته الله لنفسه يقول:»ولا  ر يْب  أنَّ الأشْع ريَّة الخ راس انيين ك 

أي أن فكرهم، من منظوره ، يعدّ انْرافا لنفيهم الصفات التي يثبتها الله    5قد انْْ ر فُوا إلى التـ عْطيلِ « 
 لنفسه، كتأويل" اليد" الواردة في القرآن إلى القدرة مثلا ، وهو ما يعده ابن تيمية تعطيلا لا تنزيها. 

 
مدرسة إسلامية تأسست على يد واصل بن عطاء ، قامت في بدايتها لإصلاح ذات البين ووضع الأحكام بين المسلمين، وهذا عين    المعتزلة:  .  1

وأشهر   مايطلقون عليه المنزلة بين المنزلتين، وتقوم أحكامها على العقل فهي تقدمه على النقل ، و لها خلاف طويل مع الدارس الإسلامية الأخرى
الأشعرية،  خلا المدرسة  مع  لها  )دط(  المعتزلة،    نظري ف  الله،  جاب  حسن  مصرية،    ،زهدي  مساهمة  شركة  مصر  :مطبعة  هـ 1366،القاهرة 

 38م،ص1947
للذين يثبتون صفات الله ويرون أنّم حشو   هم الذين يقولون بما لا يقال به في المدارس على اختلافها كالأشاعرة ينسبون لفظ الحشوية  الحشوية :  .  2

م من يُملون  في الناس وغير متأهلين للخوض في هذا القول ، وهم عند المعتزلة الذين يثبتون وجود القدر فالمعتزلة ترى أن الإنسان يخلق قدره ،أي أنّ
ية ، تح:عبد الرحمان بن القاسم ،)دط(، السعودية :مجمع ،أحمد بن تيم   مجموع الفتاوى،    نظريالنصوص على معناها الظاهر فيُرى ذلك من الحشو ،  

 . 176/ 6م ،   2004هـ 1425الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، 
م ،  1979هـ  1399،ابن عساكر الدمشقي ،)دط(،بيروت: دار الكتاب العربي ،    تبيين كذب المفتري فيما نسب إلى أبي الحسن الأشعري   .3

 19ص 
تقي الدين أحمد أبو العباس أحمد بن تيمية ،أحد أئمة وعلماء الإسلام ،كرس حياته لخدمة الدين واشتهر بالرد على    : هـ(728)ابن تيمية  .  4

درء تعارض العقل والنقل لشيخ ،  نظر يمختلف الآراء المنافية لجوهر الدين بالحجج الدامغة  ، من مؤلفاته منهاج السنة النبوية ، مجموع الفتاوى ،  
 .21م ، ص1988هـ  1409، القاهرة: مركز الأهرام للترجمة والنشر ، 1، محمد السيد جليند ، ط م ابن تيميةالإسلا

   .54، ابن تيمية  ،صمجموع الفتاوى. 5



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

15 
 

ت هِ »  وتعرّف الأشعرية بأنّّا :  ج أُسْلوب فِرْق ة إسْلامِيَّة تُـنْس بُ إلى أبي الح سن الأشْعري، وت ـنـْ
ُخ الفين وكلّ من ي عتقد بع قيدتِها ف هو أشْعري س واء كان  

أهْلِ الك لام في ت قرير الع قائد والر دِّ على الم
نْبلياا يد أبي الحسن  1« مالكِيا أو شافِعيا أو ح نفيا أو ح  المدرسة الأشعرية ظهرت على  إنّ  ؛ بمعنى 

تزاله مذهب المعتزلة، هم من أهل الحديث والفقه الأشعري حين اتخذه جمع إماما لهم وهذا  بعد اع
كما يطلقون على أنفسهم اسم أهل السنة، وقيل هم أقرب إلى السنة منها إلى المعتزلة إلا أنّم لا  

لا  ي كْذِب »يعُدون منها ؛ ذلك أنّم خاضوا في الغيبيات والعقليات والعقل عندهم قطعي الدلالة
، كما استمدوا  3،  أما الأدلة النقلية فظنية الدلالة  لديهم 2«الع قل  لا  ي كْذِبُ بُـرْهان الع قلِ أ صْلاا ف إِنَّ  

الذي يعد   الكلام،  الكتاب والسنة وانتهجوا مناهج عقلية لاسيما علم  نتائجهم من مصادر غير 
بيل  وينُتقد  لما فيه من بحث في أمور الغيب وهي الحقائق التي لا يُكن للعقل إدراكها، ولا س 4مذموما 

 . لمعاينتها أو الوقوف عليها

 الأشاعرة: أصول الاعتقاد عند  - 2.2

أساسية   أركان  على  الأشعرية  العقيدة  والإقرار    هي:تقوم  بالله  والإيُان    بوحدانيته،الإيُان 
بالملائكة والرسل و الأنبياء والكتب السماوية والإيُان باليوم الآخر ويوم البعث والقضاء والقدر خيره  

 وشره.

 الآتي:  والنح والقدر على: يفرق الأشاعرة بين القضاء القضاء والقدر 2.2.1

 . عليه وحكمه الذي لا يرد ّ هو إرادة الله المتعلقة بالأشياء؛ أي علمه بها على ما هي :القضاء    

 
 18م ، ص 2014هـ 1435، بسكرة :دار علي بن يزيد للطباعة والنشر ،  1، لزهر غالم ، ط أقوال المعتزلة والأشعرية في صفات الله تعالى .1
 .7، أبي حامد الغزالي ،تح :محمد زاهد بن الحسن الكوثري ،)دط(، القاهرة :المكتبة الزهرية للتراث، )دت(، ص  قانون التأويل. 2
، صالح سندي ،مقتطفات من دروس أ.د صالح النقلية من جهة الثبوت )أخبار الآحاد (مناقشة أصول الأشاعرة في ظنية الأدلة  ،    نظري.  3

 . https://youtu.be/a9TJCEJ7tfs?si= 81euGcDSthgzlpvlسندي ، 
، القاهرة ، دار عين للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية ، 1، جمال حسين أمين ، ط  والأشاعرةالدليل اللغوي بين المعتزلة  ،    نظري  .4

 .70م ، ص2012هـ  1433

https://youtu.be/a9TJCEJ7tfs?si=%2081euGcDSthgzlpvl
https://youtu.be/a9TJCEJ7tfs?si=%2081euGcDSthgzlpvl


التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

16 
 

تفصيل ذلك القضاءوخروجه إلى حيّز الوجود بأمر الله، ويتمثل في الأحداث    فهو:وأمّا القدر  
، ومثال ذلك : وقوع المرض والتشافي منه قضاء، أمّا التصرف  1التي تقع للإنسان، وفي تفاعله معها  

 حياله فذلك القدر . 

يخلق الإنسان و فعله، والإنسان لا يخلق الفعل إنّا يكسبه   يرى الأشاعرة أن الله. الكسب:  2.2.2
(  أي أنه  38ويستدلون على ذلك بآيات منها  :﴿كُلُّ ن ـفْسٍ بم ا ك س ب تْ ر هِينِةٌ﴾ )المدثر/  فقط.

ت ـعْم لُون ﴾)الصافات/ وم ا  ل ق كُمْ  خ  اللهُ  اختياره،﴿و  في  حرا  وليس  فعل  من  لما كسبه  .  96رهينة   )
بما في ذلك الفعل الإنساني، ويبررون ذلك بتأويلات    لله،نها أنّ كلّ ما في الكون مخلوق  ويستنتجون م

 تساند مفهوم الكسب .

 : يقُسّم الأشاعرة الوجود إلى :  القديم والحادث   2.2.3

 وهو الله ، فلا يتكثر ولا ينقسم كالحوادث .   قديم :-

 وهو العالم ، له بداية ونّاية ، ويُتاج إلى محدث . حادث :-

 فالله عندهم، واجب الوجود، لا بداية له ولا نّاية . 

2.2.4    : به  صفات الله  التجسيم،ويرون وجوب وصفه بما وصف  ينزه الأشاعرة الله تعالى عن 
حاطة، لا إلى الأذن.  السمع يؤول إلى الإ  فمثلا :نفسه، ولكن لا على ظاهره إنّّا بمعانٍ تليق بجلاله؛  

ويفهمونّا في ضوء معانيها اللغوية المناسبة لمقام    العقل،ويتبنون تأويل الصفات إلى ما يتوافق مع  
 الألوهيّة .

يطلقون على كلام الله اسم الكلام النفسي؛أي يخلق الله في نفس من    النفسي:الكلام    2.2.5
، ولا يشبه كلام البشر،إنّّا 2و صوت أو لغةيشاء علماا ضروريا يفهم به كلامه، وهو ليس بحرف أ

 علم يخص الله به الخاصة من عباده . 

 
 .21، لزهر غالم ،ص أقوال المعتزلة والأشعريةنظر، ي .1
 .81،أبو حامد الغزالي ، المستصفى،  نظري .2



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

17 
 

يرُى في الآخرةرؤية الله :    2.2.6 أنّ الله  ي ـوْم ئِذٍ  1يرى الأشاعرة  تعالى:﴿وُجُوهٌ  بقوله  ، مستدلين 
ظِر ةٌ﴾)القيامة / فهم يقولون بتنزيه    (، إن  ما يلحظ من هذا بعض التناقض23.22نً ضر ةٌ إِلى  ر بهِّ ا نً 

التجسيم ؛ ثم يقرون بإمكان رؤيته، وقد يكون مردّ ذلك إلى اختلاف أعلامهم في بعض   الله عن
 المسائل . 

: » كان الله ولا مكان، ثمّ خ لق المكان ثمّ هو على ما كان   يقولونتنزيه الله عن المكان:  2.2.7
  التجسيم.مع نفي  القول يتماشى،أي إنّ الله لا يشغل حيّزا . وهذا 2قبل أن يخلق المكان « 

ئاا مِن القُرْآن مخ ْلوقٌ،لأنَّ  القرآن ليس بمخلوق :     2.2.8 يـْ يقول الأشعري :»لا  يُ ُوزُ أ نْ يُـق ال  أ نَّ ش 
امِله غيُر مخ ْلوقٍ والَّذين  ي قولُون بِخ لق القُرْآن هُمْ مِن أ هْل البِد عِ القُ  عندهم من كلام   « فالقرآن3رآن بِك 

 الله النفسي، لا من المخلوقات .

العقل عند الأشاعرة ليس مصدرا للتشريع ، إنّّا وسيلة لإدراك صدق النبي  دور العقل :     2.2.9
،فهم يأخذون الأحكام من النّص فقط.   4أن يُُكّم نفسه عى النّصوص   و القرآن، ولا  يُوز للعقل

غير أنّ هذا لا يخلو من مفارقة؛ إذ كيف    خارجية،وذلك إقرار بالتسليم له دون الأخذ من مصادر  
ينُكر دور العقل  في التشريع وهم يستندون إلى علم الكلام الذي جوهره العقل، ويثبتون له القطعية  

ولعل هذا يخصّ فقط مسألة التحسين والتقبيح؛ أي إنّ الأفعال لا تحمل حُسنا أو قبُحا  في الدلالة،  
بمعنى بعد قوله تعالى:﴿و السَّارقُِ والسَّارقِ ةُ ف اقْط عُواْ    5في ذاتها ،إنّا يتضح ذلك بنص وبحكم الشرع فيه،  

 . عليه في الآية(؛ يتبيّن قبُح فعل السرقة لصدور الحكم 38أ يْدِي ـهُم ا ﴾) المائدة /

وفيها اختلاف    الحصر،وهذه جملة من المعتقدات التي يقول بها الأشاعرة على سبيل الذكر لا  
 أنفسهم، وفي التالي ذكر لأبرز أقطابها.  درسةبين أعلام الم

 
 . 100م ،ص1992هـ  1413، بيروت : دار الكتب العلمية ،  2، تح :أحمد فهمي محمد ،ط  ،أبو الفتح محمد الشهرستاني  الملل والنحل،    نظري  .1
 .  321م ،ص 1977هـ 1397، بيروت : دار الآفاق الجديدة، 2، عبد القاهر البغدادي ، ط الفرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجية،  نظري.  2
 . 101م ،ص1977هـ 1397، القاهرة:دار الأنصار،1، أبو الحسن الأشعري، تح: فوقية حسين محمود ،ط  الإبانة عن أصول الديانة .3
 8، أبو حامد الغزالي ، ص لمستصفى،ا نظري .4
 214،ص نفسهالمرجع ، نظري .5



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

18 
 

 أعلام المدرسة الأشعرية :  2.3

ولكن يُكن الإشارة   لكثرتهم،لا يُكن حصرهم  الأعلام،يُثل المدرسة الأشعرية عدد كبير من 
 إلى أبرزهم في لمحة موجزة :

،ظل على مذهب  1هو علي بن إسماعيل  مؤسس المدرسة  هـ(:324الحسن الأشعري )  أبو   3.2.1
الاعتزال أربعين سنة ،ثم تاب عنه، وخطب في الناس معلنا تخليه عن ذلك المسلك   واشتغل على 

،الإبانة عن  2رسة ، ومن كتبه:كشف الأسرار وهتك الأستار بيان أخطاء المعتزلة، وأرسى دعائم المد 
   3أصول الديانة، اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع ، إيضاح البرهان 

ولد بالبصرة   وتعلّم على علمائها، ثم    هو أبو بكر محمد بن الطيبهـ(:403الباقلاني )  2.3.2
بها  واستقر  دراسته   فأكمل  بغداد  إلى  الملحدة   4انتقل  على  ،الرد  القرآن  :إعجاز  الكتب  من  له 

 5والمعطلة والرافضة والخوارج والمعتزلة . 

هو أبو بكر محمد بن الحسن  الأصفهاني،من كبار المتكلمين، له    هـ(:406ابن فورك )    2.3.3
 .عدة آثار منها : الحدود في الأصول، تفسير القرآن الكريم 

القا  هـ(:429البغدادي)  2.3.4 عبد  عبد  بن  محمد  بن  التميميهر  أصول  الله  مصنفاته  ،من 
 الدين،الفرق بين الفرق، رسالة في المساحة . 

هو عبد الكريم بن هوزان أبو القاسم، من مصنفاته : التيسير في علم   هـ(:465القشيري)    2.3.5
 6التفسير، شرح أسماء الله ، لطائف الإشارات . 

 
، الرياض  1،أبو عبد الإله صالح بن مقبل بن عبد الله العصيمي ،ط  الإبانة عن أصول الديانة للإمام أبي الحسن بن إسماعيل الأشعري،    نظري  .1

 20م،ص2011هـ1432:مدار المسلم للنشر ، 
 38، ابن عساكر ، ص تبيين كذب المفتري، نظري .2
 22، ص  أقوال المعتزلة والأشعرية،  نظري .3
 17،أبي بكر الباقلاني ، السيد أحمد صقر ، )دط(،القاهرة :دار المعارف ،)دت( ،ص إعجاز القرآن،نظري .4
 22،ص أقول المعتزلة والأشاعرة، نظري .5
 .23،ص  المرجع نفسه.  6



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

19 
 

كتبه  :    والكلام منين النيسابوري من أعلام الحديث هوأحمد بن الحس  هـ(:458البيهقي) 2.3.6
 الأسماء والصفات . 

أبرز كتبه :    "، مننسبة إلى "جوين  يوسف،عبد الملك بن عبد الله بن  هـ(:478الجويني ) 2.3.7
 .  1الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد 

 والفلسفة،ثم تبحّر في علم الكلام    الغزالي،أبو حامد محمد بن محمد بن   هـ(:505الغزالي )  2.3.8
  2توجّه إلى التصوّف والإصلاح الديني، من كتبه : مقاصد الفلاسفة، المستصفى في أصول الفقه . 

 2.3.9   ( عساكر  هبة      هـ(:571ابن  بن  الحسن  بن  الأربعون من    الله،علي    مؤلفاته: 
 3الإنذار بحدوث الزلزال . الجهاد،في  نالطوال،الأربعو 

هو محمد بن عمر من أعلام التفسير والفلسفة والكلام   هـ(:606فخر الدين الرازي ) 2.3.10 
 4التفسير الكبير ومفاتيح الغيب   كتبه:من  

بن  هـ(:1041)  اللقاني  2.3.11  إبراهيم  منحسن    هو  التوحيد،  جوهرة    مصنفاته:  المالكي 
   الدخان.الإخوان باجتناب  ةنصيح

 ن الشافعية،مجامع الأزهر، من فقهاء    أحمد، شيخإبراهيم بن  هو      م(:1277الباجوري)  2.3.12
 5. مؤلفاته : تحفة المريد شرح جوهرة التوحيد 

من    مختلفة،وتعددت اجتهاداتهم في قضايا    الأشعرية،تشكّل هذه الأسماء أبرز أعلام المدرسة  
قضية   و    التأويل، أهمها  قواعد  ووضعوا  لها  نظروا  والتزمواحيث  فقد  ضوابط  في    بها  ذلك  دونوا 

 الموالي.وهو ما سيتضح في العنصر  الكريم،خاصة فيما يتعلق بتفسير القرآن مصنفاتهم،

 
 .24،لزهر غالم ، ص أقوال المعتزلة والأشاعرة .1
 ومابعدها . 9،أبو حامد الغزالي ،ص المنقذ من الضلال .2
 وما قبلها  3، ابن عساكر ،ص  تبيين كذب الوفتري، نظري. 3
 26،لزهر غالم،ص أقوال المعتزلة والأشعرية .4
 . 28، ص  المرجع نفسه،   نظري .5



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

20 
 

 التأويل اللغوي وضوابطه في عرف المدرسة الأشعرية :  2.4

إذا لم يوجد ما    القول، أمّايوجب الأشاعرة التأويل إذا لم يكن الظاهر المتبادر هو المراد من  
»ج و ازُ ذ لِك  م وْقوُفٌ ع لى قِيَّام البُرهْانِ   بقولهم:وقد عبروا عن ذلك    اعتماده. فالأولى    الظاهر،يصرف  

  ظاهره. يام دليل يُنع حمل النّص على  التأويل لا يقع إلّا عند ق  أي إنّ ،    1الظ اهِر« ع لى اسْتِحال ة  
لا يُتمل غير ما يدلّ    الدلالة، إذ إنّ المحكم ظاهر    المحكم؛لا    المتشابه،ويكون ذلك خاصا بآيات  

إلى   خفية، ويُُتاج فيه أمّا المتشابه، فدلالته    الواقع،ولا مجال فيه للاجتهاد إلا في تنزيله على    عليه،
، فالتأويل جهد بشري قد يفضي إلى المراد 2لقطع في التأويل   دون دعوى ا  الظن،الاجتهاد وغلبة  

 منه. قريبا  أو قد يكون 

وضوابط  له أسسا  التأويل، واضعينكثيرة في باب   الأشعرية مصنفات وقد أفرد علماء المدرسة 
العقل    صارمة، بين  التوفيق  قبول    والنقل؛قصدوا من خلالها  إليه في  قانون مرجعي يُتكم  ووضع 

لما فيه    التشبيه،تأويل ما يوهم ظاهره    المدرسة،ومن أبرز المسائل التي عُني بها أئمة    ردّه.التأويل أو  
 بتنزيه الله. من مساس 

 

 

 

 

 

 

 
 .24م، ص1993هـ1413، 1،أبو حامد الغزالي ، تح :محمود بيجو ،ط فيصل التفرقة بين الإسلام والزندقة. 1
م،ص 2012هـ1433،دمشق : دار الغوثاني للدراسات القرآنية ،2، عبد القادر الحسين ،ط  والقبول والرد لتفسير النص القرآني  معايير،    نظري  .  2

362.361. 



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

21 
 

   ما يلي: المدرسة الأشعرية في  قرّرها علماءضوابط التأويل التي  إجمال أهميُكن 

 والدلالة:معارضة نص لنصّ آخر قطعي الثبوت  2.4.1

عنه إلا عند وجود معارضة لنصّ    ولا يعُدل  النص، هو الأخذ بظاهر    فإنّ الأصل  تقدّم،كما  
 1يُترك الظاهر إلا بدليل راجح يخرج الأصل عن رجحانه   التأويل. ولايلزم    والدّلالة؛قطعي الثبوت  

مِثْلِهِ  ﴿:  قال تعالى (، فتأوّلت المدرسة الأشعرية بناءا على هذه القاعدة 11الشورى / )ش يْءٌ﴾  ل يْس  ك 
(، إذ السّمع والبصر عندهم لا يُوز أن يكونً من  11﴿و هُو  السَّمِيعُ الْب صِيُر﴾)الشورى /تعالى:قوله  

 جنس الحسّ المخلوق ، فاقتضى ذلك التأويل .  

 ا واستعمالا  :وضع   اللّسان العربي. عدم الخروج عن قوانين  2.4.2

أن يوضع اللفظ لمعنى  )وهولا في الوضع  العربية،يُشترط في التأويل ألّا يخرج عن حدود اللغة 
لفظ"الصلاة "    فمثلا:.    ما( ما شاع إطلاقه بين الناس على معنى    )وهو، ولا في الاستعمال  معين(

يوافق الوضع    دالدّينية، وقالفريضة    في عُرف الاستعمال يُُيل معناه إلى  الدّعاء إنّّافي أصل اللغة يعني  
 2لكن لا يصح تجاوز القواعد اللغوية أو اختراع دلالات لم تعرفها العرب    يوافقه،الاستعمال أو لا  

    اللّسان.لغويّ يُب أن يستند إلى ضوابط  تأويل، بالضرورة، وكل 

 . ردّ المتشابه إلى المحكم : 2.4.3

وقد بيّن فخر الدّين الرازي    المحكمة. يقُصد بذلك حمل النصوص المتشابهة على ضوء النصوص  
قيد واجِبٌ«  بقوله وهوهذا  

ُ
طلقِ على الم

ُ
ه مُقيَّد وحملُ الم ا مُطْلق والدَّليل الَّذي ذ كرنً  بمعنى    3: »ه ذ 

فعادة كلام الواضع أساس    المراد،متوقف على ضوء كلام محكم )مقيّد( يوضح    )المطلق(فهم المتشابه  

 
 .387،عبد القادر الحسين ، ص معايير القبول والرد،نظري .1
 .388، ص  المرجع نفسه، نظري .2
 . 10/312،  م1999هـ 1420، 3الله فخر الدين الرازي ، ط ، أبو عبد مفاتيح الغيب التفسير الكبير .3



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

22 
 

فالخلفية المعرفية بالشاعر وشعره تتيح فهم    أيضا؛يلُمس ذلك في الشّعر    القول،في فهم مقصده من  
 التوريةّ. مقصده حتّّ في وجود 

 . اختيار المعنى الأليق : 2.4.4

   يليق بالمقام ما كان بعضها لا    المحتملة، خصوصا إذا لا يصح حمل اللفظ على جميع معانيه  
فواجب الأدب في حقّ الله   1بل ينُتقى أليق المعاني وأعدلها، ويرجح المعنى المقصود بالقرائن والدلائل. 

تعالى يقتضي التنزيه،ولا تُحمل الألفاظ على معانٍ لا تليق بجلاله، فاللِّفظ معان لغوية عدة ومنها  
ذي يُمل المعنى وضده، وفي ذلك يعُمد إلى اختيار  الأنسب  ماهو متضاد في ذاته مثل :  الظن ال

 منها . 

 . الإمساك عن التصريف والاشتقاق  والقياس في المتشابه:2.4.5

(، لا يُوز  القول "مستوٍ 54قوله تعالى:﴿ثُمَّ اسْت وى ع ل ى الع ر شِ﴾)الأعراف /  ورد مثلإذا  
ويستوي" لأنّ التصريف قد يغُيّر المعنى. ومن ثم، فكل تصريف أو اشتقاق أو زيادة ونقصان في المبنى 

إنّّا   الساعد، وكذلك يُُنع القياس فإذا ورد ذكر    " اليد " لا يثبت لها 2تؤدي إلى تغيير في المعنى.  
يقول الرازي : » يُسْتـ عْم لُ ل فْظُ الْي د في القُدْر ة،يقُالُ ي د السُلطان   العربي،تفهم في ضوء استعمالها  

أطُلق اسمُ  القُدرة  اليدِ حُصول  قْصُود من 
 
الم ف لمَّا ك ان  قُدرته ع الية ع لى قُدرتهم،  الر عِيَّة؛ أي  ف وق 

 نى قدرته عليهم . ، بمع3القُدرة ع لى ال يدِ « 

 المجتمعات:. الجمع بين المتفرقات والتفريق بين 2.4.6

صورة    وكأنّّالا يصح الجمع بين أوصاف وردت متفرقة في القرآن والسنة    المتفرقات:أ. الجمع بين  
ع    واحدة تفهم مجتمعة. فالغزالي ينتقد هذا بقوله : »و ل ق د ب ـعُد عن التـ وْفيق من ص نَّف كِتاباا في جم 

بٌ في إثباتِ الرَّأس وبابٌ في إثبات ال يدِ إلى   هذه الأ خْبار خ اصة، ور سم  في كُلِّ عُضو بِاباا : ف قال با 
 

 .389، عبد القادر الحسين ،ص  معايير القبول، نظري .1
 . 396،ص  المرجع نفسه، نظري .2
 . 166م،ص2011  هـ1432، لبنان: دار نور الصباح ،1، فخر الدين الرازي تح: أنس الشرفاوي و أحمد محمد الخطيب ،ط  سيس التقديستأ  .3



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

23 
 

غير ذلك؛ فإن هذه الكلماتِ مُت فرقة ص د ر تْ عن ر سٌول الله ص لَّى الله عليه وسلَّم في أوقات مُت فرقة  
امعون معها معانٍ صحيحة، فإذا ذكُِرت مج ْموعة في مث ال  مُت باعدة، اعتماداعلى قرائِن مُختلفة ي فهم السَّ 

تفرقاتِ في السَّمعِ دُفعةا واحِدة ق رينةٌ ع ظيمة في تأ ْكيدِ الظ اهرِ وإيهامِ 
ُ
لْق الِإنْسان، صار  جمعُ تلِك الم خ 

لفاظ ن الأإ؛في تقديره أن الجمع بين المتفرقات يوهم التشبيه ويفتح باب الشرك من حيث  1الت شْبيه«
في ذلك تحمل على ظاهرها، لأن الغالب على الكلام الحقيقة لا المجاز؛أي عندما تذكر الصفات في  

 دفعة يُُمل القول على ظاهره وتنسب تلك الصفات لله تعالى .

كما يُُنع الجمع بين المتفرّق، يُُنع كذلك الفصل بين ألفاظ اجتمعت   ب ـ التفريق بين المجتمعات :
مُؤ ثرة في »في السّياق، لما لذلك من إسقاط لدلالتها  ،   لِمة أو لاحِق ةٌ ل هُ   لِم ة س ابقة على ك  كُلُّ ك 

،ويضرب في «ا  ت ـفْهيم م عْناه ومُر جِحة الِاحْتِمال الض عيف  فِيه ف إِذ ا فرقِّت وفُصِلت س قطت دلالته  
لا  يُس لط أ ن ي قول  الق ائ ل )هُو  »( ؛19ذلك مثالا بقوله تعالى:﴿و هُو  الْق اهِرُ ف ـوْق  عِب ادِهِ﴾)الأنعام /

على   للق اهرِ  التي  الف وْقيَّة  على  الف وقِ  لة  د لا  ظ هرتْ  ق ـبْله   ) الق اهر  ذكُِر)  إذا  لأنَّه  (مُطلقا؛  ف وق 
قهورِ،وهي فوقيَّة  الرُ 

 
؛ أي إنّ الفوقية هنا فوقية رتبة، لا مكان. فالقرآن 2«تبة ولفظُ الق اهر يدلُّ عليهِ الم

فلا يُوز في ذلك الفصل بين ما هو مجتمع   ويشرحه،بما يبين معناه  جاء مرتبطاوالحديث النبوي قد 
 الفهم الصائب بحسب الإمام الغزالي  .  مجانب لموضعلكي لا يقع الإنسان في موضع 

أتلك   المدرسة    برزهي  التي وضعتها  التأويل  تفُهم    الأشعرية،ضوابط  فقد حرصت على ألا 
 النصوص الشرعية إلا في ضوء قواعد محددة، تجنبا للتشبيه و التجسيم . 

  سابقه، فله والذي يختلف كل الاختلاف عن    الحديث،  أعلام التأويلوفي التالي ذكر لأهم     
 الخاصة. ومبادئه قواعده 

 

 
 85م،ص2015هـ 1439، بيروت: دار المنهاج للنشر والتوزيع ،1، أبو حامد الغزالي ، ط إلجام العوام عن علم الكلام .1
 .86، ص  المرجع نفسه .2



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

24 
 

 ومبادئها: . تيارات التأويل المعاصرة 3

 الغرب:. التأويل اللغوي عند فلاسفة 3.1

في السياق الغربي يكاد يرادف لفظ هيرمينيوطيقا    مصطلح التأويلتجدر الإشارة هنا إلى أن  
(Hermeneutics ؛)    المشتق من( اسمHerms)  رسول الآلهة إلى الشر في الأسطورة    وهو

ويغلب فيها    2الشرح أو التفسير،الترجمة، التلاوة    معانٍ: . وتحمل الكلمة في أصلها ثلاثة  1اليونًنية  
المعنيان الأولان .فالتأويل،وفق هذا المفهوم ، هو محاولة كشف المعنى الغامض أو ترجمة المجهول إلى  

 المعلوم .

باتت  العشرين  القرن  إلى    ومع  تشير  مع    بالفلسفة،وارتبطت    الفهم،الهيرمينيوطيقا  خاصة 
الذي أعاد تصورها علماا   (Frederc Schleirmacher)3الفيلسوف فريدريك شلايرماخر  

 جديدة : الذين اعتمدوا التأويل ضمن رؤى  أبرز الفلاسفةومن بين  للفهم.وفناا 

 Spinoza Barach(1632-1677)   باروخ سبينوزا .  التأويل عند 3.1.1

تتجلى رؤيته التأويلية    4يعُد المؤسس الفعلي للتنوير الأوروبي    الأصل،فيلسوف هولندي يهودي  
 . ومن أهم مبادئه والسياسة،في كتابه رسالة في اللاهوت 

 

 
جادامر،    نظري  .1 إلى  أفلاطون  من  التأويل  نظرية  الهيرميتيوطيقا  إلى  مدخل  الفهم  ،ط  فهم  مصطفى  و  1،عادل  للنشر  رؤية  القاهرة:   ،

 .24م ، ص 2007هـ  1427التوزيع،
 . 35،ص  المرجع نفسه، نظري .2
( ؛ وهي إعلدة البناء والفهم  cleHermeneutical cir(،أهم ما جاء به هو دائرة التأويل )1834-1768فيلسوف ألماني ) شلايرماخر: .3

عضها  من جديد ،والتجرد من الفهم القديم انطلاقا من الشقين اللغوي لنص ما والحالة السيكولوجية لمؤلف النص،وهي دائرة تستند عناصرها على ب
وصول لفهم جديد غير سابقه إلا أنه ينطلق  البعض فاللوصول لفهم جديد لابد من الرجوع للمفاهيم المعروفة والسياق الذي جاء فيه النص وبالتالي ال

 . 100،ص  المرجع نفسه، نظريمنه في ضوء ظرف جديد وفهم يوافق الواقع ، 
هي التعبير عن فكرة التقدم وتحرير الإنسان من الأساطير ،وأن يُمل للمخيلة سند العلم ،وتحمل في جوفها احتقارا    التنوير أو الفلسفة التنويرية :  .4

،ماكس هوركهايُرو ثيودور ف ادورنو،   جدل التنوير،  نظريف والتقليد وتهدف إلى إعمال العقل وتحرير الإنسان من الخوف وجعله سيدا،  لمتتبعي السل
 . 23م، ص2006 هـ1427،، طرابلس:دار أويا للطباعة والنشر والتوزيع1تر: جورج كتورة،ط



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

25 
 

 . الثورة على المألوف : 3.1.1.1

الدينية  السلطة  على  سبينوزا  النصوص كظواهر 1ثار  يدرس  نقدي  منهج  خلال  ،من 
الإله جوهرا كليا لا يفارق الطبيعة، مما شكل خرقاا للسائد آنذالك، وجاء بمفاهيم لم    طبيعية،واعتبر

 ،وتحمّل في سبيل ذلك التهميش وحتّّ السجن .2يتجرأ عليها من الفلاسفة العديد

  والمعرفة:. الحفر في اللغة 3.1.1.2

يظهر من لفظ الحفر أنه شيء من البحث والتنقيب، وفي ضوء ذلك يرجع سبينوزا إلى الأصل 
العبري لكلمة نبي، يقول : »النُـبُـوَّة أو الو حيُ هي ال معْرفِة الي قينيةُ التي يوُحي الله بها إلى الب شر عن  

لا يقدرون على الُحصول على    شيء ما،والنبي هو مُف سِر ما يوحي  الله به لأمثالهِ من النَّاس الَّذين
لْكون إلا إدْراكهُ بالإيُانِ وحدهُ ويُسمي العِبرانيون  النَّبي "نبياا" أي خطيباا أو   معْرفِة ي قينيةٍ به ولا يُ 

را ويُستعملُ في الكِتاب بمعنى مفسرُ الله ك ما هو و اضحٌ في الِإصحاحِ   «؛ولما كان الوحي هو  3مُف سِّ
يتشارك فيها كل الناس  وليست  حكرا على الأنبياء وحدهم،  أعاد قراءة الظواهر    المعرفة الفطرية التي

الطبيعية كمظهر لإرادة الإله، داعياا إلى فهم جديد للنصوص انطلاقا من اللغة القديُة ومفاهيمها   
    4فيفتح بذلك آفاقا جديدة لمعاني  أخرى في دعوة ملحة للانسلاخ من قيود الفكر  الأرثوذكسية

 .  التجديدي كما يطلق عليها أصحاب الفكر  5والدوغمائية 

 

 
 هـ1435، القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع ،1، أشرف منصور ، ط  وموسى بن ميمون وسبينوزا العقل والوحي منهج التأويل بين ابن رشد  ،    نظري  .1

 .15م ، ص 2014
 . 18، ص المرجع نفسه،  نظري .2
ص )دت(، ، بيروت : دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع ،  1،باروخ سبينوزا ، تر ، حسن حنفي ، و فؤاد زكريا ،ط  رسالة في اللاهوت والسياسة.  3

120. 
من الاجتهاد  ،  نظريتعني في معناها الاصطلاحي التعصب للرأي وفرضه،  وضرورة تقبله من الآخر  ،وكل مخالفة له تعد انْرافا ،  الأرثوذكسية :  .4

 . 35 م، ص1991هـ1411، بيروت : دار الساقي،1م صالح ، ط، تر: هاش أركون  ،محمدالإسلاميإلى نقد العقل 
 نظر يوالمستقيم ،   يقصد به في الدراسات الحداثية ؛الرأي العقائدي المتصلب والمتزمت الذي فرض نفسه بالقوة بصفته الرأي الصحيح  الدوغماىي :  .5
 . 33، ص  المرجع نفسه،



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

26 
 

 .  نفي الثوابت والبحث في الهوامش :  3.1.1.3

  1"رفض سبينوزا الإرجاع الميكانيكي لكل الأحداث إلى الله، معتبرا ذلك نوعاا من" الهوس الدّيني
،وإذ ا ر غبوا في  »يقول :   ال 

 
ف مثلاا إذا ح ق قُوا ربِْحاا من ب عضِ الأ عمالِ ي قولون  :إِنَّ الله قد أعطاهُمْ الم

دث  إليهم   وٍ م ا،وإذا خ طر ببِ الهم ش يء يقولون إن الله قد تح  ي أ  قلُوبن ا على نْ  شيء ما يقولون  :إنّ الله ه 
رة فهو يرى من الصحيح أن كل شيء يرجع إلى الله في فهو بذلك لا ينفي عن الله القد  «  2بِه ذ ا

النهاية إلا أن اليهود بإلحاقهم الحوادث الجزئية بالله مباشرة يبالغون في تحميل الألوهية مسؤولية كل  
، وهو بذلك دعا  إلى تجاوز التصورات الموروثة، فهي اعتقادات 3ما يُدث لهم سواء كان شرا أو خيرا 

 حسب رأيه لا حقائق . 

التفسير  سلطة  من  النصوص  لتحرير  سبينوزا كمحاولة  مشروع  الثلاثة  المبادئ  هذه  وتُظهر 
 الفهم. تعُيد موضعة الإنسان في مركز   جديدة،وتوجيهها نْو عقلنة  التقليدي،

 Hans-Georg-Gadamer (1900-2002 :)غادامير . التأويل عند هانز جورج 3.1.2
ومن أهم آثاره الحقيقة والمنهج وفلسفة التأويل   الحديث،من أبرز فلاسفة التأويل في العصر  

والتأويل عملية   تأويل،عنه أن كلّ فهم هو  ة« والإجاب 4»ك يْف  ي كُونُ ال فْهُم ممُْكِناا؟  الجوهري:سؤاله 
 .    5لغوية 

 
 

 
 . 343، أشرف منصور ، ص  العقل والوحي،  نظري .1
 121باروخ سبينوزا ، ص ،والسياسةسالة في اللاهوت ر  .2
 .343،أشرف منصور ، ص  العقل والوحي،نظري .3
،طرابلس :دار أويا للطباعة  1نًظم وعلي حاكم صالح ،ط  ،هانز جورج غادامير ،تر:حسن  الحقيقة والمنهج الخطوط الأساسية لتأويلية فلسفية  .4

 .37،ص م 2007، والنشر والتوزيع والتنمية الثقافية
السيرورةنظري.  5 وبول    ،  غاداميو  جورج  هيرمينوسيا  في  عبدريكورالتأويلية  طالله    ،  دائرة1بريُي،  الشارقة:  الثقافة   ، 

 . 143،صم2010هـ1432، والإعلام



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

27 
 

 المسبق:من خلال الفهم التاريخي والحكم   1إعادة الاعتبار للتراث  .3.1.2.1

على الرغم من أن فلسفة غادامير هي امتداد للفلسفة التنويرية إلا أنه في  إظهاره لما للتراث  
يزاا ضِدَّ الت حيُّزِ"  فهو يؤكد على أن الفصل بين   2من قيمة في الفهم ينطلق من نقده  لها بوصفها "تح 

إِنَّ الإقرار  »  النص وتراثه يُجب جوهره ، لذلك لا بد من الانطلاق من التراث في الفهم : يقول :
نحُ المشكلة  الت أويليَّة  قُوته ا الح قيقية  ،وهُناك  حُكمٌ   بأنَّ كلَّ فهْمٍ ي ـت ضمنُ حتماا حُكْماا مسبقاا هو إِقرارٌ يُ 

سبق ذاته،حُكم  مسبقٌ واحدٌ لعص
ُ
سبقُ ضِدّ الحكُمِ الم

ُ
ا الع صْرِ هُو  حُكمهُ الم رِ الت نويرِ يُُددُ ج وهر  ه ذ 

رم التراث  قوتهُ   بمعنى أنه يرى أن التراث "بيئة "وليس "موضوعا" فحسب، وعليه فإن المنطلق    «3يُ 
 الأساسي للحاضر هو الماضي ولا حاضر دون ماضٍ.

 التحام الآفاق :  .3.1.2.2

يُكن أن يوجز مفهوم التحام وانسجام الآفاق عند غادامير باعتباره تلاقحا بين " أفق المؤول" 
و"أفق النص "فينتج بذلك أفق حيّ متحرك به  تنشأ قراءة جديدة في كل مرة قائمة على التوتر بين  

لا يوجدُ من   الثابت والمتحرك ، ومثال ذلك النصوص القانونية والدّينية، حيث يقول : »ف الْقانونُ 
ويلهِ .وكذلك   ريخياا ب ل أنْ ينُزل  ش رعيتهُ الق انونية إلى الو اقعِ الع يْنّي وذلك  من خِلال تأ  أ جلِ أ نْ يفُهم  تا 
الإنجيلُ فهو لا يوجدُ من أجلِ أن يفُهم كمجردِ وثيقةٍ تاريخيَّة ،بل أن يتُناول بطريقةٍ ت ستثمرُ تأثيرهُ  

ةِ .وهذا ي عني أنَّ النص سواء أكان قانونً أم إنجيلاا ،إن أرُيد ل ه أنْ يفُهم كما  في إِنقاذنً  من الخطيئ
الة عيْنية بِطريقة ج ديدةٍ ومُختلفة  -ي ـنْبغي   أي طبقاا لما ي دَّعيه ف يجبُ أن يفُهم في كُلّ لحظةٍ ،وفي كلّ ح 

 
فتراضات هو الانتماء التاريخي والعلاقة بالأشياء ،التي تنُقل دلالتها وبنيتها التي هي عليها، والمسلمة  للمؤولِ  الذي يكون  وسيطا بين الا  التراث :.    1

فلسفة التأويل ،  نظري الأساسية والعامة وبين الواقع ؛فيقوم بمساءلة  هذه الدلالات وربطها  بموضوعاته ومباحثه للوصول للتأويل والفهم الصحيح ،
 53م،ص2006هـ1427العربي،،المغرب :المركز الثقافي 2،هانز غيورغ غادامير ،تر :محمد شوقي الزين ، ط الأصول المبادئ و الأهداف

 . 18،عادل مصطفى ،ص  فهم الفهم .2
 .378،هانز غادامير ، ص  الحقيقة والمنهج .3



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

28 
 

لا بتطبيقها في سياقات آنية ،وهذا  أي إنّ هذه النصوص لا تفهم إ1إنَّ الف هم  هُنا هو د ائما ت طبيقٌ «  
 .  التأويلي ما يرومه غادامير  من مشروعه

 إقصاء الذات :  .3.1.2.3

ايةُ الف همِ  »  فيقول:   الفهم،يشترط غادامير وجود سبب يدعو إلى   شيءٍ يُـن ادين ا    م رْهونةٌ بِوُجودِ بِد 
ويرى أن عملية التأويل مرتبطة  بالنص وحده ، وذاتية المؤلف لا تهم فيها:  2« وي دعونً   )إلى الف همِ(   

، كما أن قراءة النص من جديد ليست لفهمه كما  3«  النَّص بإمكانهِ أنْ يعُبرِّ ك املا ع ن آرائهِِ  »
رده ، ومن هنا، تنشأ تأويلات متعددة بتعدد القراء كُتب، إنّا لاستثماره في واقع مغاير عن الذي أف

الثابت للدلالة، كما هو الحال في النصوص القطعية كقوله   نقيضا للفهموسياقاتهم . ويعد هذا التوجه  
 ( 1الإخلاص/ ﴾)قُلْ هُو  الله أ ح دٌ ﴿ تعالى:

التجديدي قام بها أصحاب الفكر    الكريم، مجازفةومحاولة تطبيق هذا الفكر على آيات القرآن  
 .  من الصفحات سيؤتى على ذكرهم في القادم  والذين

 ابالتراث،وبهذحيث لا يُكن الفهم دون وعي    الثلاثة،وبذلك تتكامل عند غادامير هذه المبادئ  
 يصبح النص منفتحا على معانٍ لا متناهية . 

 Paul Ricour(1913-2005 :)عند بول ريكور  ل. التأوي3.1.3

فكرية لها أثرها البارز في مجال القراءة والتأويل في المشهد الفكري الغربي   فرنسي وقامةفيلسوف  
شيد ريكور مشروعه الفكري انطلاقا من  انتهجها، فقدمن خلال المفاهيم التي قدمها والمناهج التي 

 
 .424، ص هانز غاداميرلحقيقة و المنهج،ا .1
 130،هانز غادامير ،ص فلسفة التأويل .2
 . 128،ص  المرجع نفسه .3



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

29 
 

وانطلاقا منها كان هدفه تشييد فلسفة كبرى شاملة للغة البشرية تجعل من  1مرجعيات فلسفية وفكرية 
 ريكور:  عند التأويل أهم قضايا،ولعل من 2الم بشتّ أشكاله حاضرا داخل النصوصالع

 موت المؤلف: .3.1.3.1

يقول بول ريكور :»الفِعلُ الب شريّ ك نصٍ ما أثرٌ م فتوحٌ دلالته "مُعلق ةٌ " ولأنَّه ي ـفْتحُ م رجِعياتٍ  
ويلاتٍ  جديدةٍ ت بثُ في   فعالُ  الب ش الأج ديدة وي ستمدُ مِنه ا موافقة جديدة،ك ذلك ف   ريةُ،بانتظارِ تأ 

الت أويلِ  من  الض ربِ  هذا  على  النَّحو  ا  مفتوحةٌ،بهذ  الة   الدَّ الأ فْعالِ  وكلّ  الأ حداثِ  ،كلّ  دلالتِها 
مارسةِ الح اضِر ةِ ،الفِعل الب شري بِدورهِ م فْتُوحٌ لكلّ منْ ي عرفُ القِراءة  ي تر  ت بُ ع

ُ
ن  الت طبيقي من طرفِ الم

عْنى الذي تعُطيه إياه الدَّلالات اللاحقةُ «  
 
وعليه فإن النص بمجرد  3ذلك أن دلالة حدثٍ ما هي الم

تدرك   لا  قد  الكاتب  ومقصدية  فيه.  التصرف  حرية  للقارئ  وتصبح  مؤلفه،  عن  ينفصل  كتابته 
  مفتوحة، ولكل فمعاني النص عند ريكور    ملزمة.لكنها في الحالتين ليست    جزئيا،أو تدرك  إطلاقا،

ويُنحه استقلالية    المؤلف،، وهكذا يُرر ريكور النص من هيمنة  4قارئ حرية مستقلة في الفهم والتأويل
أيضا ما ذهب   ما يوافق  التأويل. وهذاويُعل القارئ محور    للتوليد،بما يُمله من مفاهيم متعددة قابلة  

 المؤلف ليتمكن المؤول من  التصرف الحر في المعاني .   إليه غادامير من ضرورة إقصاء ذات 

    

 
،فروع علم اللغة المختلفة ،كما نّل من  Desaussureاللسانيات الحديثة وزعيمها دي سوسير  المرجعيات الفلسفية والفكرية لبول ريكور :.  1

قائد الدينية  بواسطة التحليل العقلاني  ( مع كال ياسبيرز فلسفات عديدة ذات مرجعيات مختلفة منها فلسفة علم اللاهوت )فلسفات تبحث في الع
karrl jaspers  إضافة إلى الظاهراتية التي تمثل مصدرا مهما لكل فلاسفة القراءة والتأويل ،وفلسفة التأويل عند فريدريك شلايرماخر،Frederic 

schleiermache  وغادامير،Gadamer  الفلسفي وهم نيتشه  ،  إلى جانب أقطاب فلسفة الارتياب والشك Nietzshe  وكارل ماركس 
Karl marx  وفرويدFreud، عدلان رويدي ،مجلة الساورة   قضايا القراءة والتأويل عند بول ريكور،  نظري  ،؛الذي جعله يشك في كل شيء، 

، جيجل  يُيى  بن  الصديق  ،جامعة  والاجتماعية  الإنسانية  ص  2023،12،30للدراسات   ،236   ،  
https://asjp.cerist.dz/en/article/235012     

 . 238،ص المرجع نفسه. 2
التأويل  .3 أبحاث  الفعل  إلى  النص  ريكور  من  ،ط  ،بول  بورقية  وحسان  برادة  :محمد  الإنسانية  1،تر  والبحوث  للدراسات  :عين  ،القاهرة 

 .154م،ص2001هـ 1421، والاجتماعية
  ،  112،ص2022.12.13،واحك مراد ،مجلة الفكر المتوسطي ،جامعة خميس مليانة )الجزائر(،    نظرية الخطاب عند بول ريكور،    نظري.  4

https://asjp.cerist.dz/en/article/210200   

https://asjp.cerist.dz/en/article/235012
https://asjp.cerist.dz/en/article/210200


التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

30 
 

   التاريخية:القصدية   .3.1.3.2

التاريخية "ضمن محاولة للإجابة عن   ريكور مفهوم  والسرد، يطرحفي كتابه الزمان   "القصدية 
يرى أن السرد هو السبيل الوحيد للتوفيق بين الزمان    ث، حي؟«1»ك يْف  يُكْتبُ الت اِريخ    سؤال :

الكوني )الكوزمولوجي (والزمان الإنساني ) النفسي ( . فالمؤرخ أو الفيلسوف لا يستطيع اشتقاق  
»إنَّ الصّلة بين إع ادة الو صفِ   السردية:، ويقول في مقدمة كتابه عن القدرة  2  .الآخرأحد الزمنين من  
حا 

ُ
والم حاكاتيَِّة  الاستِعاريةِ 

ُ
الم القِيمة  عن  ونتكلم   عجمين 

ُ
الم ت ـب ادل  ن ستطيعُ  أنّـَن ا  حدّ  إلى  و ثيق ة  كاةِ 

عري وقُدرة الق صص السَّردي على إِعادة ال وصْفِ   «.   3للخِطاب الشِّ

وتنضيم الوقائع ضمن بنية زمنية    الحاضر،فالسرد عنده طريقة فعّالة لفهم الماضي من خلال  
التاريخية  وبهذا تصب  مفهومة، وهو ما يُعل من   الحاضر.لأنّا تنطلق من أسئلة    نسبية، ح الحقائق 

  الدينية؛ إذ خاصة عند محاولة تطبيق منهجه على النصوص    مكتملة،التأريخ ذاته عملية تأويلية غير  
 الأصلية. يتضح بتطبيق هذا المنهج أن ما يصل منها ليس بالضرورة حقيقتها 

 والرمز: اللغة   .3.1.3.3

فهي ليست نسقاا مغلقا بل   الذات،تؤسس لحقيقة    رموز، بما تحمله من    اللغة،يرى ريكور أن  
دئ ذيويقول »الرَّمْزُ    4  الدلالات.تفتح عوالم من   ادِمٌ   باِ  اِبقٍ «    ب دء، ه  ،  مما يعني أن الرموز 5لر مْزٍ س 

تراكم المعاني عبر الزمن، وتنتج دلالات أعمق من ظاهرها . فالرمز عنده يقصد شيئا يتجاوز المعنى  
،  ما  يدل على 6ويضرب مثالا ببقعة الوسخ التي تدل على وضع الإنسان الآثم والمذنب   المباشر، 

 
والسرد  .1 ،ط  الزمان  ،فلاح رحيم  الغانّي  :سعيد  ،تر  ريكور  وال1،بول  للطباعة  أويا  :دار  ،  ،طرابلس  الثقافية  والتنمية  والتوزيع  هـ  1427نشر 

 .2/17 ، م 2006
الزمان  .  2 ريكور  بول  كتاب  إلى  فلاحوالسردمدخل  منصة   ،  البصرة    رحيم،  جامعة  في   ، ،092022،05كلية 

https://youtu.be/yXDxgGuVzGA?si=eF2WaZpYJ9EFNS5E   
 .18،بول ريكور ،ص  الزمان والسرد .3
المعاصر ،  نظري  .4 الغربي  الفكر  في  فصول  وتفكيكات  ،ط    تأويلات  الزين  شوقي  ضفاف  1،محمد  :منشورات  ،بيروت 
 69،ص م 2015  هـ1436،
 339،صم 2005هـ 1425 ،بيروت :دار الكتاب المتحدة،1،بول ريكور ،تر :منذر عياشي ،ط صراع التأويلات دراسة هيرمينيوطيقية  .5
 .338، ص  المرجع نفسه،  نظري .6

https://youtu.be/yXDxgGuVzGA?si=eF2WaZpYJ9EFNS5E


التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

31 
 

لحفر التأويلي عند سبينوزا القائم على  وهذه الرؤية توافق ا  كامن.أن الرمز حامل لمعنى أصلي وآخر  
   المختلفة.استكشاف المعاني ضمن سياقاتها 

  الثلاث:مما تقدم يمكن تلخيص المبادئ التأويلية عند الفلاسفة 

 المتلقي.واعتبار المعنى من صنع  مؤلفه،فصل النص عن  -

 زمني.لأن التاريخ ذاته محكوم بتأويل  الحاضر،تأويل النص في ضوء  -

 المعنى.الحفر في الرموز واللغة بحثاا عن طبقات   -

 نّائي. انفتاح المعنى وعدم انْصاره في مقصد واحد أو تأويل  -

 المعاصر:التأويل اللغوي في سياق التنظير العربي  .2.3

ون الإشارة إلى التأثير الغربي  لا يُكن الحديث عن التجديد التأويلي في الفكر العربي المعاصر د
ت الإشارة لهم فيما    وغيرهما لذلك خاصة مع أعمال ريكور وغادامير    والمعنى،على مفاهيم النص  

النصوص   قراءة  في  رؤاهم  المرجعيات  هذه  من  العرب  المفكرين  من  العديد  استقى  فقد   . تقدم 
في فهم النصوص وفق    1خاضت  في التأويل ونًدت  بالتجديد العلمي   الأسماء التيأبرز    نالدينية،وم

 مرجعيات غربية  لا تتوافق ونّط التفكير السائد في البلاد العربية والإسلامية  يوجد : 

ينطلق أبو زيد من اعتبار القرآن  خطابا لا نصا،لأن  :  2.  التأويل عند نصر حامد أبو زيد1.2.3
وأكثر   أوسع دلالة  مع  الخطاب  الت عامل   أنَّ  مُؤخ راا  أدُركُ  أتُ  »ب د  يقول؛  السياقات.  انفتاحا على 

 
فهم الوحي القرآني من ،  نظري  منهج علمي يفهم من خلاله الخطاب القرآني ،ويتوصل إلى دلالته التي تتوافق مع روح العصر ،  التجديد العلمي :  .1

العلمية   إلى  أنموذجا  -السلفية  أبو زيد  تيارت   -نصر حامد  ابن خلدون  آفاق علمية ،جامعة  ، مجلة  ،بن شريف محمد  ،مرابطي فهيمة زهرة 
   https://asjp.cerist.dz/en/article/117289، 217، ص2020،07،02،
مفكر مصري وأستاذ جامعي تكبد مشاقا خلال مسيرته العلمية ،من ذلك أنه حرم  درجة الأستاذية   (:2010-1943صر حامد أبو زيد  )ن .2

نظور البعض بجامعة القاهرة ،إثر إصداره مؤلفا بعنوان "نقد الخطاب الديني " ،وأودى به فكره حدّ تكفيره ،وإصدار قوانين بحقه قد تكون مجحفة من م
هـ  1416  ، ،القاهرة :مكتبة مدبولي2،نصر حامد أبو زيد ،ط  ير في زمن التكفير ضد الجهل والزيف وانحرافهالتفك،    نظريومنصفة من منظور آخر ،

 . 5،صم1995

https://asjp.cerist.dz/en/article/117289


التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

32 
 

ان تِهِ   ف حسب يقُلل من م ك  «،  ومن هذا المنطلق   يدرس   الخطاب القرآني  1القُرآن بِوصفهِ ن صا ا
قهي من  بالربط بين الفهم والتاريخ، ويدعوا إلى تحرير العقل من التفسير السلطوي المرتبط بالتراث الف 

منظوره، ويرى أن الإمام الشافعي هو المؤسس الأول للربط بين السلطة الدينية والسياسية، كما بيّن  
في كتابه الإمام الشافعي وتأسيس الأيديولوجية الوسطية، كما يدعوا إلى التفرقة بين الدين في جوهره  

 ،ويُر التأويل عنده بمراحل هي: كما يسميه والذي يراه قد تراكم حول الدين  2والفكر الديني الرجعي  

 .الانطلاق من التفسير  :1.1.2.3

 وذلك من خلال: له،بالإطار المرجعي  من الوعيلا بد للمؤول في فهمه للنص الانطلاق 

 أ . معرفة أسباب نزول الآيات : 

»إنَّ ذلك:الصحيح يقول في    على الفهمكثيرا القارئ أو المؤول    الآية يعيننزول    معرفة سبب إن  
النَّص،بل  بتشكل  أح اطت  التي  التاريخيةِ  الحق ائِق  برصدِ   ولعٍ  مُجرد   ليستْ  النُّزولِ  أ سبابِ  م عرفة  
سببِ كم ا 

ُ
بالم العِلم  يورثُ  بالسَّبب  العلم   دلالتهِ،فإنَّ  واستخراج   النَّص  فهم   عرفةُ 

 
الم تستهدفُ هذه 

  معرفة كل ورود الآية  يعين على تأويلها تأويلا صائبا. كما يوجب    ن معرفة سببإأي    3ي قولون  «
وربط الشروحات للوصول   احتضنتها،والتنقيب عن السياقات الثقافية التي    بالآية،الروايات المتعلقة  
 انطلاقا منها. إلى معان جديدة 

 مدنية: ب.  مكية أم  

يرى أبو زيد ضرورة التمييز بين المكي والمدني، لأن النص نتاج تفاعل مع الواقع التاريخي،وينتقد  
المعيار التقليدي في التفريق، القائم على العبارات المفتاحية  كـ "يا أيها الناس " و" ويا أيها الذين  

لتي لم تتجاوز حدّ الإنذار،أما  آمنوا" ويعده معيارا نًقصا،  ويقترح بديلا مفاده أن السور المكية هي ا

 
م  2024هـ  1445،     ،نصر حامد أبو زيد ، تر :الزهراء سامي ، )د.ط( ،القاهرة :مؤسسة هنداوي  ظرة جديدة للقرآن نحو تأويل إنسانين  .1
 12 ص ،
 10 ص ،م2014هـ 1436 ، ،الدار البيضاء :المركز الثقافي العربي1، نصر حامد أبو زيد ، ط النص دراسة في علوم القرآنمفهوم ،  نظري .2
 .102، ص   المرجع نفسه .3



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

33 
 

دينةِ حوَّلت الوحي إلى رسِ الةٍ«   يقول  الرسالة الحقيقية فقد بدأت بعد الهجرة  حيث  
 
»ف إنَّ النَّقلة إلى الم

ويعرف "الإنذار" بمصارعة المفاهيم القديُة والدعوة إلى مفاهيم جديدة،و "الرسالة" ببناء أيديولوجية  
رى أن جوهر الدين و أوامره ونواهيه تأسس بعد الهجرة، لا قبلها و البداية  . وبذلك ي1المجتمع الجديد

الهجرة إلى المدينة، وبذلك فلب الدين والأوامر والنواهي    مكة إنّا بعدتبدأ في    الدينية لمالفعلية للرسالة  
 كانت بعد الهجرة لا قبلها .  

و المعرفة المرتبطة بالنص من التفسير حسب رأيه، إذ ه  المعارف تندرج ضمنبهذه    إن الإحاطة 
ُؤ وِّل لا بدُّ أنْ يكُون  على عِلم بالتَّفسير يُُ كنه من  

خارجه  ومنه ينُطلق إلى التأويل، يقول: » إِنَّ الم
 "الت أويل " « و تعد أولى  خطواته التأويلية أي فهم النص في ضوء معطياته التاريخية والثقافية . 

 والنص :   بعلوم اللغةالكافية الدراية    .2.1.2.3

والتأويل هو وجهه الآخر. لذا    الأول،في المقام    2يصف أبو زيد الخطاب القرآني بأنه لغوي 
إلى    ودلالته، من دراسة الألفاظ من حيث الصرف    وعلومها،يشترط في المؤول امتلاك أدوات اللغة  

الاشتقاق   بالنحو    والتراكيب،علم  إلمام  بالبلاغة    والإعراب.مع  الإحاطة  يشترط    بجوانبها: كما 
.  البديع ، والقدرة على التمييز بين الكلمات المتقاربة دلاليا بحسب الظرف والسياق  البيان، المعاني،

: »ت فرقةٌ تؤ كد دور  الق ارئ في ك شفِ   يقول هيويطلق على ذلك " التفريق بين مستويات الدلالة  
 .«؛ أي لا يقبل معنى واحدا دائما، بل ينفتح على احتمالات تتجدد مع كل قراءة 3د لالةِ  النَّص

تكر التأويل : 3.1.2.3  . لا يُح

القرآن   الفقيه أو المتخصص في علوم  التأويل ليس حكرا على  أن  أبو زيد  ، فبمجرد  4يرى 
إذ التأويل عنده عقلي بامتياز    الأحكام.مؤهلا لاستخراج    ، يصبحوالعقلوات اللغة  امتلاك المؤول أد

 
 .77،ص  نصر حامد أبو زيدمفهوم النص،  .1
 .9، ص ، نصر حامد أبو زيد  فهوم النصم .2
 .236، ص  المرجع نفسه .3
 .238، ص  لمرجع نفسها .4



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

34 
 

أي عدم استئثار العلماء بالمعرفة وجعلها في خدمتهم، ويرى أنّا بذلك    1وشرطه أن يكون مقبولا،  
  ا للنصوص، إنّويعيد تعريف " الفقيه" لا باعتباره حافضا    خاصة،تتحول إلى أداة لخدمة مصالح  

  و السياق،وهكما يرى أن دلالات النص يُب أن تتغير باختلاف    التأويل.باعتباره من يُتلك أدوات  
من بين استخداماته –بمعناه عنده    –ما يسميه " تحقيق الموضوعية المرهونة بالزمان والمكان ". و الفقيه  

خرج    اء: فالقولسو فهم دلالات الفعل، فدلالة الأفعال من ماضٍ ومضارع وأمر ليست    للغة مثلا
الفعل    جالسياق، للخرو الرجوع إلى معاني الألفاظ المحتملة بحسب    وكذلك مع  انقضى،بمعنى أن 

 بتأويل جديد يخدم المصلحة العامة .  

 كل قارئ مؤهل هو أهل للتأويل إذا استوفى الشروط .  المنطلق،فمن هذا 

 . القارئ  هو صانع المعنى : 4.1.2.3

لغوي  فالنص الديني عنده    النصوص،يد التأويل في فئة أو نوع من  لا يُصر أبو ز   سبق، كما  
مع كل   دالدينية، تتجدوإن لم تكن بكثافة النصوص    الأدبية، حتّ النصوص    دينياا.أن يكون    قبل

الُ التأويلِ يتسعُ لكلّ أقسامِ النَّص ولا يقفُ عند حُدود ما هو غامضٌ «     يقول:قراءة   .ويعُدّ  2» مج 
محور العملية التأويلية إذ يُنح النص معناه انطلاقا من مرجعياته  وواقعه، وهذا هو الاجتهاد  القارئ هو  

 بعينه حسب نصر حامد أبو زيد . 

  ا المصدر، إنّّ التعامل معه كنص بشري، لا من حيث    القرآني، فيرى ضرورة أمّا في تأويل النص  
النصوص، أي نزع القداسة عندها  3"  وبهذا يدعو إلى "أنسنة  الإنسان.من حيث الغاية، وهي خدمة  

يقول : » ر كزتْ   المعتزلة، ويُد سندا لذلك في رؤية    البشر.وعدها نصوصا بشرية لأنّا جاءت لخدمة  

 
التأويل الذي يكون مقبولا حسب نصر حامد أبو زيد هو  التأويل الذي يراعى فيه المصلحة العامة لا الخاصة ويقصد بالخاصة  التأويل المقبول :  .1

جاءت لخدمة رجال الدين الذين   ،يضعون أحكاما تخدم مصالحهم،  ويرى أن تأويلهم   تعارض مع مقاصد الوحي وأهداف الشريعة   ؛وهي التي  
 240،ص نفسه المرجع،  نظري الإنسان بصفة عامة لا خاصة ،

 .231،نصر حامد أبو زيد ،ص  مفهوم النص .2
ز نظرية فلسفية تتجلى في فكر  العديد من الفلاسفة  وأبرزهم سبينوزا، وهي ذلك الموقف الذي يُترم الإنسان بحد ذاته ولذاته ويعتبره مركالأنسنة :  .3

،  م1997هـ1417،  1صالح ،ط،محمد أركون ،تر :هاشم    نزعة الأنسنة في الفكر العربي  جيل مسكويه والتوحيدي،  نظري   ومحور القيم ،الكون  
 .  10 ص ، الساقي بيروت :دار



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

35 
 

ستهدف   
ُ
عتزلة أشهر مُمثليها على الِإنسانِ بوصفِه المخاطب  بالنص والم

ُ
الاتجاهاتُ الع قلية  التي يعُد الم

 جاء لخدمة الناس بهذا المنظور .  ،أي أن الوحي1من ت عاليمهِ «  

ويضع تصورا لحركة الوحي، قائلاا : » إِنَّ ح ركة  الو حيّ النّازلة من الله  إلى الإنس ان والتي تعني 
تأخر إلى ح ركة صُعود من ج انب الِإنسان  

ُ
الك شف  والإفْصاح  والب يان  ق د تح ولت في الفكر الدّيني الم

وهو بذلك يركز على فكرة جوهرية هي  أن  القرآن الذي نزل  بالوحي    2«  س عياا إلى الله في ذ اتهِ  
هو في أساسه يستهدف الإنسان وخدمته وهذا ما يُثل عنده بالنزول،  أما فكرة الصعود  وهي  
المتمثلة في طاعة الله هي نظرية  ليست من الصواب في شيء من منظوره؛»ص ا ر النّص الك اشف  

وهو بذلك يؤكد أن النص ما هو إلا وسيلة  بها    3قائلِ النَّص والتـ و حُد بهِ « مُجرد أ داة لاكتشافِ  
يخدم الإنسان واقعه لا العكس، ومن هنا فجوهر الدين، عنده، لا يكمن في طاعة الله، إنّا في خدمة  

ل قْتُ الِجنَّ والإِ تعالى:حاجات الإنسان . فهل يُمل هذا التصور في جوهره معنى قوله  نْس  ﴿و م ا  خ 
( ولو كان معنى "العبادة" لغويا يُتمل النقيضين، فإن طرح أبو زيد  56إِلاَّ ليـ عْبُدُونِ ﴾)الذاريات / 

 لا يستقيم معه .

 زيد: خلاصة الضوابط عند نصر حامد أبو  . 5.1.2.3

    هي:لدى أبو زيد  ضوابط تأويليةمن جملة هذه الآليات يُكن استخلاص 

 المرجعي للنص. الإحاطة بالإطار -

 لغويا. نزع صفة القداسة عنه وعدّه نصا  -

 والنص.التسلح بعلوم اللغة  -

   أساسي.التأويل اللامحدود الذي يراعي مصالح الإنسان وواقعه كهدف  -

 
 . 245،ص  محمد أركون نزعة الأنستة، .1
 .245، نصر حامد أبو زيد ،ص مفهوم النص .2
 246، ص  المرجع نفسه .3



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

36 
 

 : 1. التأويل عند محمد أركون 2.2.3 

أبو   قبله    زيد،على خطى  التأويلي م  الفلاسفة،ومن  اعتبار   نينطلق محمد أركون في مشروعه 
نقد    خطابا،القرآن   إلى  تيمية)  التراث،ويدعوا  ابن  يقول   جهـ( كنموذ 728مخصصا    للدوغمائية. 

ي رفضُ بح ماسة ع نيفة وت صلب دوغماتي شديد كلّ نْْ »    ت يمية  ابن  ر اح  الصَّدد كيف   بِهذا  ن علمُ  نُ 
ذاهب التي ت نحرفُ ،ولو ق ليلاا  

 
واقف الع ق ائدية ،وكلّ الم

 
، ويرى أنه غطى على جوهر القرآن  «2الم

. ويرى أركون أن معاني بفرض خطاباته كحقائق مطلقة كما فعل غيره ممن يصفهم بالمفكرين المتطرفين
لغة   الواقع ولا يصح سجنها في  القرآن مجازية ورمزية    فقهية،الله واسعة وتشمل  بنية  أن   3ويؤكد 

بل ضرورة    4يدعو إلى تعدد التأويلات وعدم حصرها في التراث     الوقائع. لذاوتسمح له بمسايرة  
كالتي خضع لها الفكر المسيحي  وفلسفية    المقدس، لمناهج إنسانيةبما فيه  الإسلامي    إخضاع الفكر

كبديل عن المفاهيم التراثية المغلقة     5ومن هنا صاغ مفهوم "الإسلاميات التطبيقية "           .والإنجيلي
 :  والحيوية التأويل عنده على أسس تسمح له بأن يكون على قدر من المصداقية ممنظوره،ويقو في 

 

 

 
أحد المفكرين الجزائريين بالانتساب  أحدث جدلا فكريا ؛فإبستمولوجيا أركون تقوم على النقد بخاصة ذلك      (:2010-1928أركون )محمد    .1

وع "نزعة الذي يُس الجانب الديني  وكانت بداية الفكر  النقدي التجديدي الأركوني   منذ تقديم أطروحته في الدكتوراه  بجامعة السوربون حول موض
إلى كتاب يُمل عنوان "نقد العقل الإسلامي " والذي به يُاول إدخال المجتمع العربي إلى    1970نة في الفكر الغربي "  والذي حوله في عام  الأنس

قات ، مالك سماح ، مجلة تدف  محمد أركون  : الإسلاميات التطبيقية وآفاق الأنسنة،    نظريعصر الحداثة ووالانسلاخ من الفكر الديني  المتزمت  ،  
 https://asjp.cerist.dz/en/article/211002 ، 65،ص2021.03.31فلسفية ،جامعة العربي التبسي  تبسة الجزائر ، 

 14م،ص2007هـ1427، ،بيروت :دار الساقي6،محمد أركون ،تر :هاشم صالح ،ط  الفكر الإسلامي نقد واجتهاد .2
كون الألفاظ  المجازية والرموز في القرآن غير محددة الدلالة هذا من شأنه  جعل العقل في حالة من التأمل والتفكر وبالتالي    القرآن مجازي ورمزي :  .3

 . 80 ،ص  أركون إلى نقد العقل الإسلامي ، محمد الخروج  بتأويلات متجددة  في كل مرة ، من الاجتهاد
 .109 ،ص أركون ، محمد  الفكر الإسلامييقصد أركون بالتراث هنا العادات والتقاليد التي ليس لها علاقة بالقانون الإلهي ،انظر ،التراث : .4
فكرة جاء بها أركون   ، تحمل في جوهرها إخضاع القرآن و السنة والشروحات الفقهية  لمحك النقد التاريخي المقارن    الإسلاميات التطبيقية :  .5

الهدم )الفحص ،التدقيق ،التمحيض للوصول إلى الحقيقة  بحياد تام (  والتحليل الألسني التفكيكي)  إعادة دراسة التراث من جديد   والتفكيك و 
فلسفية تقوم على فكر جاك داريدا وميشال فوكو ( والتأمل الفلسفي المتعلق بإنتاج المعنى وتوسعاته وتحولاته وانّدامه )مساءلة  كل    والبناء وهي نظرية

 ر نظي م ،ما هو مسبق  وعدم التسليم له (  كلها نظريات غربية  المراد  منها تطبيقها على الفكر الإسلامي ،والهدف  تجديد الفكر الديني بشكل عا
 56 م،ص1996هـ1416 ، ، بيروت :مركز الإنّاء القومي2،محمد أركون ، تر : هاشم صالح ، ط  تاريخية الفكر العربي الإسلامي،

https://asjp.cerist.dz/en/article/211002


التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

37 
 

 التاريخي في فهم النص :   من النقدالانطلاق   .1.2.2.3

ما يفُضي إلى  التاريخية، يعتمد أركون المنهج النقدي التاريخي في فهم النصوص ضمن سياقاتها 
كقصص الأنبياء التي تركز على   بالأسطرة،ويراها متخمة    للعقل،تفكيك الروايات التي يعتبرها منافية  

مصنفاتهم  قضايا وضعها الأولون في  ويرفض    كرستها، ويرى أن التقاليد    الجوهر،الشخصيات بدل  
 : يه

 أ ـ الإجماع :

يرى أركون أن كثيرا من المقولات الدينية لم تكن سوى نتاج توافقات اجتماعية وظرفية، يقول:  
عاشة»

ُ
نصوص عليه   الأرثوذكسيةُ الم

 
طابقة للعِلمِ و  الحقّ الم

ُ
مارس ة الح قّة الم

ُ
ؤمنين  بِصفته ا الم

ُ
من قِبلِ الم

من قبلِ الله ليستْ في الو اقعِ إلاَّ عبارةا ع ن مُجمل الق رارات التي اتخُِذت بالصُّدفة وع لى ه وى الظرُوف  
الفُقهاء ثمَّ سُجلت في نُصوص مُقدسة على ه   قِبل  لغُوية كأجمع  أهلُ  والأوضاعِ من  يئةِ صِياغات 

من القضايا ، ويُعل  لذا يرفض الإجماع، ويعده تحالفا اجتماعيا لا علاقة له بالحقيقة الدينية  1«  القبلةِ 
 .2مليئة بالثغرات والشكوك والاختلال المنطقي كونّا لا توافق فكرهالتي أُجمع عليها 

 النسخ: ب ـ 

لتعطيل دلالة بعض الآيات، ويستشهد  اختاراعا      يراه بحوار بين الخليفة عثمان بن    فقهيا 
مادام أن هناك آية تنسخ آية أخرى لماذا  تترك في السورة فيرد عليه عفان وابن الزبير وهو يسأله  :»  

كان الّذي حُدَّد 
 
 3ا « له    عثمان ابن عفان  "اتركه ا يا  ابن  أ خي الع زيز ،ف واِلله لن أ حذف آ ية من الم

؛بمعنى أنه يرى أن الآيات التي يُعلون منها نًسخة وأخرى منسوخة أي آية تبطل حكم آية أخرى  
مع بقاء الآية في المصحف تلاوة، دون العمل بها هو تلاعب على القرآن الكريم في سبيل جعله في  

 ؤال فيه .خدمتهم وأن كل آية منسوخة توضع ضمن مايسميه المسكوت عنه  أي ما لا يسمح الس 

 
 .78، محمد أركون ،ص ن الاجتهاد إلى نقد العقلم .1
 .78، ص  المرجع نفسه .2
 . 73،  المرجع نفسه .3



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

38 
 

 النزول: ج ـ علم أسباب 

لتعزيز   أداة  “  النسخ،يعتبرها  على  يقول  تاريخي  عُموماا كبُرهان  ستخدمةُ 
ُ
الم النّزول  أ سْب اب 

ت تبدو   أن التوصل بدقة إلى كما يرى    "  1أو خ ادعة كليًّا  لن ا مُض لِّلةالسّياقات التي أوُحيتْ فيها الآيا 
  تحديده بالمطلق.يُكن  الآيات لالنزول  2الترتيب الزمني الحقيقي 

تمثل    النزول(أسباب    النسخ،  الإجماع،) عناصر الثلاثة  يرى أن هذه الومنه فإن أركون بذلك  
تخدم   لا  معاني  لترسيخ  سلطويا  سبق    الواقع، تحالفا  واقعا  خدمت  إلى  الحاليإنّا  ويدعوا   ،

مع النص القرآني، بوصفه خطابا لغويا يفهم باللغة وحدها، لا من خلال الأدوات  لتجاوزها،والتعام
 التقليدية . 

 والمدون:المنطوق  بينالنصوص  . أنسنة2.2.2.3  

النصوص الدينية، معتبرا أن النص فقد صفته الإلهية عند خروجه     يدعو أركون إلى " أنسنة "
إلى المجال البشري ويفرق بين القرآن المنطوق ) تلاوة النبي ( و المكتوب ) يشير إلى تدوينه النهائي  

يقول : ول الزمني يفتح المجال للخطأ البشري  في عهد الخليفة عثمان بن عفان( ، ويرى أن هذا التح 
سلمين الأوائلِ 

ُ
» وك ان  اختِفاءُ ص حابةِ النَّبي ،الواحد  بعد  الآخرِ ،والمناقشاتِ الح ادةِ التي د ارت ب ين الم

صحف ثم ج رى  
ُ
دونة النَّصية نفسه ا المدعوة بالم

ُ
ع كليةِ الوحي في الم قد حفَّزت الخ ليفة الثالث  على جم 

اا  ذلك بتوحيد«. ويستدل على  3لإعلانُ عن إغلاقِ الج مع وانتهائهِ وتثبيتِ النَّص بشكلٍ لا ي تغيُر أبدا
لذا لا يُكن للقرآن    دينيا، المصحف بلغة قريش وإتلاف النسخ الأخرى، ويعتبر ذلك قرارا سياسيا لا  

سلمين  من  الإلهي، يقولأن يُتفظ بجوهره    رأيه،في  
ُ
يعِ الم كتوبُ فهو مقروءٌ مِن قِبلِ جم 

 
: » النَّص الم

«؛ بمعنى الذي يُنع النقاش . وهو بذلك 4خِلالِ برُوتوكولِ الإيُ ان الذي لا ينُاقش ولا يُُادل فِيه  

 
الخطاب  .  1 نقد  إل  الموروث  التفسير  من  صالح  الدينيالقرآن  تر:هاشم   ، أركون  والنشر  ،بيروت1،ط ،محمد  للطباعة  الطليعة  :دار 
 .37م، ص 2001هـ1421،
 .38، ص  المرجع نفسه،  نظري .2
 .90، محمد أركون ، ص   الفكر الإسلامي .3
 . 39، محمد أركون ، ص  القرآن من التفسير الموروث .4



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

39 
 

ويتوصل  وهو يفعل ذلك بالفعل في كتبه     آخر.اعه لتحليل تاريخي ولغوي كأي نص ديني  ضيقترح إخ
السابق وهو  إليه فيل  توص  ما  إلى النصوص    العنصر  بداعيمحاكمة كل  المشكلة   الدينية  تفحص 

بأنه يضئ جوانبها    والتي يقولوالبحث في هذه التفاصيل    بإلحاحه المستمر ،  وهو  1بإلحاح نقدي  
يسدل الستار    نفسه أنه عليه في الوقت    به يلُحظويسلط الأضواء على المسكوت عنه وغير المصرح  

مختلف فيها كمسألة الجمع والتي تعود في الأصل للخلاف   بها وغيرأخرى معروفة ومسلم  على جوانب  
 العرب. جزيرة العصر في شبهفي القراءات بين اللهجات أو اللغات بلغة ذلك 

 اللغة تاريخية ورمزية:         . 3.2.2.3 

اجتماعيا   اللغة نظاما  أركون  فرديناند    وتاريخيا، يعتبر  أن    ديسوسير. ويضيف ويتبع في ذلك 
ويُب أن يقرأ في ضوء السياق التاريخي لا من   المعاني،  دالقرآن خطاب رمزي قائم على مجاز متعد

الطَّبري ش رح    »ي سبقُ   يقول:  الطبري،وينتقد في ذلك المفسرين الأوائل كالإمام    التراث،خلال شروح  
عْهودةِ:  كلّ ك لمةٍ أو كلّ عِبارة بصياغتهِ  

 
يعُطي ش رْحه،فإنَّه لا ي تساءلُ إطلاقاا عن    الله« ثمَّ ي قولُ  » الم

أن الإمام الطبري يدعي فهم مقاصد الله الكلية  وإن مقولة  يرى  «، وهو بذلك    2م دى صحةِ ش رحهِ 
  تجديد المعاني تبعا للواقع لا بناء على فهم ماضٍ. "يقول الله " هي إسقاط بشري . لذا يدعو إلى  

الموحد الخطاب  تجاوز  أركون  خطاب    و  ويقترح  إلى  الثلاثية    مفتوح،المغلق  العلاقة  تقوده 
،التاريخ (  ويؤكد أن الوثائق التراثية وحدها لا تكفي لفهم النصوص ، بل لا بد من  )الفكر،اللغة

  فذلك من ،لدراسة البنى الثقافية واللغوية للقبائل القديُة  4والإثنولوجي3الأركيولوجي  إلى المنهجالرجوع  
     ا.شأنه تحديد نظام اللغة العربية في  ذلك الوقت  وبالتالي سهولة تحديد المقاصد والمعاني فيه

 
 . 91، ص ،محمد أركون الموروث قرآن من التفسيرال .1
 .97، محمد أركون، ص من الاجتهاد إلى نقد العقل الإسلامي .2
القرآن من التفسير  ،     نظر يالحفريات تقوم بدراسة النقوش الموجودة على الآثار المتبقية التي تعود إلى تلك الفترة من الزمن  ،  لأركيولوجيا :ا  .3

 108 ص  أركون  ، محمد الموروث
 108 ،ص نفسه المرجعالطريقة العرقية اللغوية  أي دراسة خصائص الشعوب ، الإثنولوجيا : .4



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

40 
 

أما القرآن فهو    وغايته،ومما تقدم يتضح أن ما يقول به أركون ينم عن شكه في مصدر القرآن  
يدٍ﴾)فصلت/يْنِ مِنْ ب    تيِهِ الباطِلُ ﴿لاَّ يا  الذي   لْفِه ت ـنْزيِلٌ مِنْ ح كِيمٍ حمِ  يْه ولا  من خ  ، إلا أنه  ( 41 يد 

ينزله من مقال الألوهية إلى البشرية  ثم  يصفه بالقداسة ومواكبة العصر، في تناقض ظاهر، والهدف  
من حيث إنه يرى أن تفسيراتهم من قراءته تلك  هي  خدمة الواقع، وهو ذات ما ينتقد به القدامى )  

 تخدم واقعهم (  . 

 . خلاصة الضوابط عند محمد أركون : 4.2.2.3
 في: سبقبناء على ما عند محمد أركون  ضوابط التأويلية اليُكن تلخيص 

 تحديد النظام اللغوي في سياقه التاريخي . -
 إزالة القداسة عن النص وعده خطابا لغويا .  -
 وقبول تعدديتها بحسب السياق .  المعاني،رفض ثبات  -
 الرمزية. واعتماد التاريخية  الثوابت،نفي -
. فكرا اباعتباره تفسيرات التراث رفض   -    سلطوياا

 : 1. التأويل عند محمد شحرور3.2.3

مشاريع  كما   من  في كثير  الحال  الحداثي هو  على   ،التأويل  شحرور  محمد  مشروع  ينهض 
  للنص. لبناء إبستمولوجيا حديثة تنطلق من قراءة مغايرة    الجذري،مناهضته التراث الأصولي ونقده  

ويعرف التأويل   الكتاب.ويرى أنّا مجانبة تماما لجوهر    وتفصيلا،فهو يرفض التأويلات القديُة جملة  
مُطابقوله: هو  الآيةِ  ف ـت أويلُ   « ) )إِبص ارهُ ا  وْضوعيةِ 

 
الم الح قيقةِ  م ع  تفعيل 2بقتها  التأويل  أن  أي   ،»

ق من فكر أركون وأبو زيد وهو ما أخذ من  ب دلالات النصوص في الواقع، وهو ما يتقاطع مع ما س
 

مهندس وباحث ومفكر سوري ، عضو في رابطة الكتاب السوريين ،اهتم بالكتابة عن القرآن والإسلام     ( :2019-1938)محمد شحرور :    .1
سماه "الكتاب والقرآن " ؛ يعد قراءة معاصرة للقرآن الكريم  ، ومناهض لكل  مؤلف  أصولي وملغي لكل    1990فأصدر أول كتاب في ذلك سنة  

لامية فهو محاولة لإيُاد  تأويل جديد للقرآن ،أثار به شحرور لغطا كبيرا ،وكسب به من الأنصار والمعارضين الشيء  الثوابت والعقائد الدينية الإس
، نبيل دغفالي ، خليل  رؤى جديدة في الدراسات الحداثية للقرآن الكريم  محمد شحرور نموذجا  المسائل اللغوية "تحليل وتحقيق "،  نظريالكثير ،  

  https://asjp.cerist.dz/en/article/210719، 2022.12.30ر كلية العلوم الإسلامية ، قاضي ،جامعة الجزائ
 .86 ص ،م1990هـ 1410والتوزيع ،  ،محمد شحرور ،)د ط(،دمشق :الأهالي للطباعة والنشر  الكتاب والقرآن قراءة معاصرة .2

https://asjp.cerist.dz/en/article/210719


التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

41 
 

المنطلقات  فلسفات   إلى  الواقع مما يشير  التأويل خدمة  إن غاية  غادامير وبول ريكور، من حيث 
 .  الفلسفية  

للتأويل   ح قَّاا﴾ بالآية:ويُثل  ر بيِّ  اْ  ج ع ل ه  ق دْ  ق ـبْلُ  مِنْ  ي   رُؤْيا  وِيلُ  تا  ا  ه ذ  أ ب تِ  يا   ﴿و ق ا ل 
صورة ذهنية داخل الوعي إلى من    الرؤيا  ل  تحوّ   الأول هووتدل الآية على معنيين  (  100)يوسف/ 

الحقيقة الموضوعية هو ما يسميه    . والثاني أنّ هذا التحول إلى1حقيقة موضوعية، وهو عين التأويل  
 مما يُعل من التأويل عملية عقلانية موجهة نْو الواقع .  بالحق،شحرور 

 هي : مؤلفه في قد صاغ شحرور تأويله وفق ضوابط منهجية أدرجها و 

 التقيد باللسان العربي على  الأسس التالية :    1.3.2.3

حتّ في الحلات المتعارف   القرآني،ينفي وجود ألفاظ مترادفة في النص    الترادف:إلغاء خاصية    أ. 
فالكتاب عنده يشمل كل ما في المصحف، أما القرآن فهو جزء  ،   عليها )الكتاب ( و ) القرآن(

 منه، ويختص بالحديث عن قضاي الإنسان الكبرى ، كالخلق والموت والمعاد.

والمعول عليه في التأويل هو المعنى    المعنى،لة لإبراز  وسيأي أن اللفظ    للمعاني؛ب . الألفاظ خدم   
 بينما اللفظ يظل ثابتا .  السياق،المتغير بحسب 

:  يرى شحرور في هذا الجانب  أن  التأويلات القديُة غير  المعنى للعقل     مراعاة موافقةج .   
 التأويل . أما تأويلاته فتراعي العقل كمرجع أساسي في ، موافقة للعقل والمنطق

التي  يضرب في ذلك محمد شحرور مثالا بكلمة "عبد "   د .الألفاظ التي تحمل المعنى وضده :  
 2؛ كتب، كبت،بتك. مع اعتبار التحولات الصوتية ذات دلالة كما في، تجمع بين الطاعة والمعصية

 

 
 . 196، محمد شحرور ، ص  الكتاب والقرآن،  نظري .1
 .196، محمد شحرور ،  الكتاب والقرآن .2



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

42 
 

   : بين الإنزال والتنزيل  التمييز . 2.3.2.3  

نقل موضوعي من كيان إلى آخر عن طريق الوحي  ويتم بالتدريج  نقل الموضوعي   أ . التنزيل :   
أن القرآن كان له وجود مسبق  ثم نقل على وضع مفرق لا على    بمعنى؛  1خلال ثلاثة وعشرين سنة  

 الْمُط ه رُون  ت ـنْزيِلٌ دفعة واحدة ، ويُثل ذلك بقوله تعالى؛﴿إِنَّهُ ل قُرْآنٌ ك ريٌم في كتِا بٍ م كْنُونٍ لا  يُ  سُهُ إِلاَّ 
(  فيأتي على شرحها بأن المكنون هو المخبأ؛ ومن ذلك  82.81.80مِنْ ر بِّ الْع ال مِين  ﴾)الواقعة / 

 . للقرآن يأخد معنى الوجود المسبق

  غير مدركة إلى حالة مدركة،كما   الةيتم دفعة واحدة ويدل على الإشهار والنقل من حالإنزال :    -ب  
(؛ من هنا يأخذ  معنى إنزاله في دفعة واحدة،ثم  1:﴿إِنًَّ أ نْـز لْن اهُ في ل يْلة ِ الْق دْرِ﴾ )القدر/ في قوله  تعالى

 / ﴾)القدر  ش هْرٍ  أ لْفِ  مِنْ  تعالى:﴿خ يْرٌ  الإشهارو  3قوله  من  الشهر  أن  إلى  ذلك  في  ويذهب   )
؛ ﴿إِنًَّ ج ع لْن اهُ  2غير عربي ثم صُيّر عربياالتوسع،أما الجعل فملازم للإنزال من حيث أن القرآن كان  

(؛ أي أن الإنزال يكون بذلك قبل التنزيل وهو نزول القرآن 2قُـرْآ نًا ع ر بيًِّا ل ع ل كُمْ ت ـعْقِلُون  ﴾)الزخرف / 
 وافق لمعنى نزول الوحي دفعة واحدة ثم التغير من الحالة غير المدركة إلى  المدركة  ،أما التزيل فهو  م

 .   النبوةلة سنوات طي

 :  .  معنى الترتيل3.2.3.3  

بل يشير إلى جمع الموضوعات المتفرقة وترتيبها    بالقرآن،يرى شحرور أن الترتيل لا يعني التغني  
وبشري يتمثل في طريقة    والآيات، إلهي يتمثل في ترتيب الصور    نوعان:  متكامل. وهولتكوين تصور  

مثال ذلك جمع الآيات التي تتناول آدم عليه السلام 3ضوعية  التعامل مع النص للوصول إلى وحدة مو 
   للأحكام.ومثل ذلك بالنسبة  متكاملة،من سور متفرقة للوصول إلى قصة 

 

 
 .153، محمد شحرور ،ص  الكتاب والقرآن .1
 154، ص  المرجع نفسه، نظري .2
 . 198، ص  المرجع نفسه، نظري .3



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

43 
 

 مواقع النجوم :  مراعاة التعضية و  رفض.  3.2.3.4

 نّا تقسيم الآية بما يخل بمعناها الكلي ويرى أن هذا معنى يعُرف التعضية بأ

ُقْت سِمِين  الذِين  ج ع لُواْ الْقُرْآن  عِضين  ﴾)الحجر/قوله تعالى :   
ا أ نْـز لْن ا ع ل ى الم .ففصل  (  91.90﴿ك م 

ةٍ ثُمَّ ج ع ل  مِنـْه ا ز وْج ه ا و أ نْـز ل  ل كُمْ مِن   الآية يفقدها تكاملها، مثل الآية : ل ق كُمْ مِنْ ن ـفْسٍ و احِد  ﴿خ 
ثٍ ذ   لْقٍ في ظلُُما تِ ث لا  لْقاا مِنْ ب ـعْدِ خ  اتِكُمْ خ  لِكُمْ اللهُ ر بُّكُمْ الْأ نْـع امِ ثَ  انيِّة  أ زْو اجٍ يخ ْلُقُكُمْ في بطُُونِ أمُ ه 

لأن آيات التي ينبغي أن تقرأ كوحدة متصلة  (؛  7إلِ ه  إِلاَّ هُو  ف أ نَ  تُصْر فُون  ﴾)الزمر/ل هُ الْمُلْكُ لا   
علامات الوقف التي تشير إلى    " فهيلأن الخلق مراحل متصلة . أما "مواقع النجوم  الخلق لا تفصل

نَّهُ ل ق س مٌ ل وْ ت ـعْل مُون  ع ظِيٌم ﴾)الواقعة ﴿ ف لا  أقُْسِمُ بم و اقِعِ النُّجُومِ و إِ تعالى:  ماجاء قوله وهو    المعنى،تمام  
  1حيث يفرق شحرور بين القسمين في الآيتين باعتبار الأول ق س ماا والثاني تقسيماا.  (؛  79.78/

لذلك ت الفصل بين الآيتين فإذا ما أوردوا في ذات المقام سيكون لهما ذات المعنى ويعد القسم الثاني 
  التأويل صحيحا بعين الاعتبار هذين المرحلتين ليكون    التأويل الأخذعملية    فوجب في  للأول.توكيدا  
  للتأويلات السابقة. ومخالفا 

 انتفاء التناقض :. 4.2.3.4 

يشترط شحرور أن تكون آيات الكتاب مفسرة ومكملة لبعضها، ويعد أي تعارض دليلا على  
﴿قُلْ إِنّيِ نُّيِتُ أ نْ أ عْبُد   خطأ التأويل، ومثال ذلك آيات التوحيد فكلها متسقة، كما في قوله تعالى:  

ْ مِن  الْمُهْت دِين ﴾)الَّذِين  ت دْعُون  مِن دُونِ اللِّّ قُل لاَّ أ تَّبِعُ أ هْو اءكُمْ ق دْ ض      ( 56الأنعام/ل لْتُ إِذاا و م ا أ نً 
(والآيتين الكريُتين  5)الأحقاف/ل هُ﴾ ﴿و م نْ أ ض لُّ ممَّن ي دْعُو مِن دُونِ اللَِّّ م ن لاَّ ي سْت جِيبُ وقوله :

ا فالمعاني في القرآن تخدم بعضه،وفي حال وجد اختلاف فالفهم والتأويل ليس بصائب،  خير دليل
 ولا حاجة لمصادر تفسير خارج القرآن حسب منظور محمد شحرور .  

 

 
 .200، محمد شحرور ،ص  الكتاب  والقرآن .1



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

44 
 

 .تأصيل المنهج التأويلي : 3.2.3.6
النص   سوى  قائمة  مرجعية  لا  وأن  حديثا،  توفي  قد  النبي  أن  افتراض  من  شحرور  ينطلق 

كما   ومتغير،فهمه نسبي  و  التسليم بصلاحيته لكل زمان ومكان . وأن حقيقته مطلقة    عالقرآني،م
، حتّ وإن كانت مؤقتة وخاضعة للتطور  يُب أن يستفاد في التأويل من المعارف العلمية والفلسفية

الغيب في المعقول التأويل متطورا، لا يتسم  1  لذا،يدُخل شحرور موضوعات  ، ويشترط أن يكون 
فهذا ما يرفضه في التراث، ويرى أن التأويل ليس حكرا على علماء الدّين، » لِأ نَّ م عْلُوم اتِهِمْ بالثبات  

 «، والانطلاق من غاية موافقة الحاضر . 2لا  ت زيدُ ع نْ م علوماتِ الع ام ة ب ـت اتاا  
دلالة  أن فيه من اعتبار كل الآيات متغيرة ال  هذا: ومن المآخذ على ما تقدم من منهج شحرور  

كما أن إغفال ما   بالثبات.وهو ما لا يصح عند آيات العقيدة والتوحيد التي تتسم    الواقع،بحسب  
النبوية مردود بآيات قرآنية كقوله   السنة  لرَّسُولُ   ﴿  تعالى:دون القرآن كالأحاديث و 

ُ۬
اُ ء ات۪يٰكُمُ   و م آ 

للَّّ  ش دِيدُ 
ُ۬
ْۖ إِنَّ ا 

للَّّ 
ُ۬
 و اتّـَقُواْ اُ

ْۖ
يكُمْ ع نْهُ ف انتـ هُواْ لْعِق ابِْۖ ْۖ﴾) الحشر /   ف خُذُوهُ و م ا نّ 

ُ۬
(، ويبقى جهد شحرور  7اُ

محاولة جريئة للتجديد، لكن منطلقها من الوافد وليست من رحم واقع أو لغة القرآن الكريم فهي 
     لقرآني .   بالتالي لا تراعي خصوصية النص ا

انطلقت من مرجعيات فلسفية   العرب،تقدم يتضح أن التأويلات الحديثة عند المفكرين    ومما
 الفلسفية:وما أبرز هذه المنطلقات  عقلانية،تسعى إلى قراءة النص الدّيني قراءة  غربية،ومعرفية 

 . ه من النصوصيخضع لقوانين كغير  الفهم،أي عده بشري  وتاريخي،معاملة النص كمنتج لغوي  -
والدعوة إلى رفض ما جاء فيه كأساس أولي   المتجدد،واعتباره معيقا للفهم    التراث،رفض سلطة    -

 للتأويل.
 الدين.أي رفض احتكاره من قبل علماء  التأويل،انفتاح  -
 . واعتبار أن الفهم لا يصح إلا إذا كان متناغما مع العقل والواقع المعاصر  وتطوراته،مواكبة الواقع    -
 بينما النصوص ثابتة.  التغيير،بحيث يكون التأويل دائم  النص،القول بنسبية الفهم وثبات  -

 
 204، ص الكتاب والقرآن،  نظري .1
 205، ص  المرجع نفسه،  نظري .2



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

45 
 

 خلاصة: 
أن التأويل عند القدماء والمعاصرين يتفق في كونه   تبين من خلال ما ت عرضه في هذا الفصل

ظ عن ظاهره، غير أن موضع الاختلاف يكمن فيما يُصرف إليه، أي في المعنى المؤوَّل،وذلك صرفاا للف
المعقول   بين  التوفيق  على  قام  الأشعري  فالمنهج  المنطلقات.  وتفاوت  المناهج  تعدد  بحسب 

 تطويع اللغة غايته تنزيه الله تعالى عن كل تشبيه، والرد على المخالفين من خلال    توالمنقول،فكان
 لصالح المذهب. وقد استقر التأويل عندهم على ضوابط منها: 

 . أن يقع التأويل عند تعارض ظاهر النص مع نص قطعي الثبوت والدلالة -
 . الالتزام بقواعد اللغة في الوضع والاستعمال -
 .المتشابه إلى المحكمرد  -
 . ترجيح أنسب المعاني بمقام الله تعالى -
 . الامتناع عن التصريف أو الاشتقاق أو القياس في اللفظ المتشابه  -
 تجنب التفرقة بين ما جمعه النص أو الجمع بين ما فرقه.  -

وطبُّق على  الغربية  الفلسفات  من  التأويل  منهج  استُوحي  فقد  المعاصرة،  الاتجاهات  أما في 
لخصوصيته،ال مراعاة  دون  القرآني  محفوظ    نص  القرآن  أن  والأنظار  العقول  ذوي  على  يخفى  فلا 

: ﴿إِنًَّ  لقوله تعالى  وذلك مصداقا بخلاف الكتب السابقة التي خضعت عبر العصور للتحريف،  بنصه،
لذكِّْر  و إِنًَّ ل هُ  فعلى  لحداثي وجهاا من أوجه التقليد،(. ويعُد هذا النقل ا9لح ٰ فِظُون ﴾ )الحجر/  ۥنْ ْنُ ن ـزَّلْن ا ا ُ۬

 المغلوب مولع بتقليد الغالب. : خلدون ابن رأي 
إلا أن الدراسة بيّنت    ،  1ما قيل عن غياب ضوابط منظمة في النظرية التأويلية الحديثة  ورغم

 إمكان حصر جملة من المبادئ التأويلية المشتركة لدى رموزها، من أبرزها:
 . القداسة عن النص القرآني والنظر إليه كنص لغوي مفتوح نزع -

 
، جدة: مركز التأصيل للدراسات 3، خالد عبد العزيز السيف ، ط  ظاهرة التأويل الحديثة في الفكر العربي المعاصر دراسة نقدية إسلاميةينظر ،  .  1

 35م ،ص 2015هـ، 1436والبحوث ، 
 



التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر                                             الفصل الأول:                          

46 
 

 . النص وعاءا يتشكّل وفق معطيات العصر، حتّ لو خالف جوهره اعتبار -
 . من النص ذاته مع التراث التفسيري، والانطلاق في التأويل يعةالقط -
 .موافقة الأحكام للعقل والمنطق اشتراط -
 بنسبية المعنى وتحوّله تبعاا للسياق.  القول -

 : هي، قواعد انفرد بها خاصةعلى  قائم فتأويلهنصر حامد أبو زيد،  أما
 .بالإطار المرجعي للنص  الإحاطة -
 . صفة القداسة عنه وعدّه نصاا لغوياًّ بشرياًّ  نزع -
 .بعلوم اللغة والنص التسلّح -
 . غير محدود يراعي مصالح الإنسان وواقعه تأويل -
 أسباب النزول، والتمييز بين ما نزل قبل الرسالة وما نزل بعدها. مراعاة -

 تفرّد محمد أركون بضوابط تأويلية ، منها:  بينما
 . النظام اللغوي للنص في سياقه التاريخي تحديد -
 .القداسة وعدّ النص خطاباا لغوياًّ قابلاا للتفكيك  إزالة -
 . ثبات المعنى، والقبول بتعدديته نفي -
 . التاريخية الرمزية، ورفض الثوابت التأويلية اعتماد -
 . تفسيرات التراث باعتبارها إنتاجاا سلطوياًّ  رفض -
 الإجماع، والنسخ، وعلم أسباب النزول. إلغاء -

 شحرور، قد استحدث ضوابط خاصة به، يمكن إجمالها فيما يلي:  وتبين أن محمد
 .الترادف إلغاء -
 .بين الإنزال والتنزيل التفريق -
 . هو الترتيب الترتيل -
 .التعضية أو تقسيم ما لا ينقسم، ومراعاة مواضع الوقف في ذلك  عدم -
 . التعارض انتفاء ضرورة -



 
 

 
 
 
 
 
 

 

بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في التيارات المعاصرة )فخر 
 الدين الرازي ومحمد شحرور أنموذجا(. 

 . تمهيد
 قضايا تأويلية عند فخر الدين الرازي .  .1
 تأويل المفردات في قضايا الصفات  . 1.1

 التضمين النحوي في الحروف .   2.1       
 . المجاز .  3.1        

 . قضايا تأويلية عند محمد شحرور . 2  
 . قضية  إلغاء  الترادف .1.2     
 .   الألفاظ خدم للمعاني .2.2     
 . مقارنة بين منهج الرازي وشحرور.  3 

 . تلخيص  لمنهج فخر الدين الرازي .  1.3
 تلخيص لمنهج محمد شحرور .  2.3

 .  خلاصة 
 



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

48 
 

 تمهيد: 

تبعا لتباين المنطلقات    القرآني،واسعا لاختلاف الآراء في مقاربة النص    اللغوي مجالا  يمثل التأويل
الفكرية والضوابط المنهجية التي يعتمدها كل مجتهد في مجال التأويل، فكل قراءة للنص القرآني تحمل  

منه، كما تعكس موقفا تأويليا من العلاقة بين اللغة   والغايةفي جوفها تصورا خاصا لطبيعة هذا النص  
 والواقع.والنص 

إذ تكشف عن اختلافات    بالغة،مناهج التأويل أهمية    تكتسي المقارنة بينوفي هذا السياق  
التأويل والفهم   إنما تتعدى ذلك إلى الغايات التي يراد بلوغها من    فحسب،جوهرية لا في آليات 

 والمعاني.والتي يكون منطلقها اللغة فسعتها تسمح بتعدد القراءات  النص،خلال 

نموذج التأويل التراثي المتمثل في قراءة   عندها:ومن بين النماذج التي تستدعي الوقوف مليا  
وآخر  الأشعري،الدين الرازي للنص القرآني والذي يعد بحق من استوعب المنهج التأويلي    المتكلم فخر
شحرور لما له من وضع لضوابط تأويلية في محاولة تجديد قراءة النص    التنويري محمد معاصر يمثله  

مختلفة وفهم خاص به، ولا جرم أن  اختلاف مرجعياتهما    القرآني ، فكلاهما يقارب النص  من زاوية
 المعرفية سبب  في اختلاف التأويل لديهما. 

وبيان المعالم الكبرى التي تحكم تأويل كل   كليهما،الفصل إلى عرض منهج    يسعى هذا  لذلك،
  ومدى قدرتها   وضعتها،ومدى التزامها بالضوابط التي    قراءة،تمهيدا لمقارنة تبرز طبيعة كل    منهما،

             والمؤول.على تحقيق التوازن بين الظاهر 

 

 

 

 



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

49 
 

 الرازي: . قضايا تأويلية عند فخر الدين  1

 الصفات:تأويل المفردات في قضايا  .1.1

الدين   فخر  رأسهم  وعلى  الأشاعرة  عند  التأويل  فيه  يتجسّد  ما  أبرز  من  تأويل    الرازي:إن 
المحكمة  النصوص    من تناقض بين  لهم فيهالمفردات التي يوهم ظاهرها التشبيهَ للخالقِ بخلقهِ، وما يظهر  

 الباب:تم تأويلها في هذا  الصفات التيومن أبرز  والمتشابهة، 

 .  الاستواء :  1.1.1

 تعالى: الكريم منها قوله  من القرآنالاستواء في مواضع عدّة  ورد لفظ

م  ﴿إِ  أَياَّ سِتَّةِ  وَالارْضَ في  تِ  وََٰ لسَّمََٰ
اََ۬ خَلَقَ  الذِي   ُ رَبَّكُمُ اللََّّ عَلَىثَُّ نَّ  اَسْتَوىَٰ  الَْعَرْشِ ﴾  )الأعراف   

لرَّحََْٰنُ عَلَى الَْعَرْشِ اِسْتَوىَٰٰۖ ﴾ )طه/  54/
 (.   5( ، وقوله سبحانه :﴿  اََ۬

ومنهجهم    ظاهرها،  يحملها علىم من  فمنه  وغيرهم؛  الآيات الأشاعرة  فهم هذهفي    وقد اختَلف
يحتمله. ومنطلقهم في هذا      للفظ مالاتأويل أو تحميل    ذاته، دون وصف الله بما وصف به    في ذلك 

ذلك   على  أورده  لما  الظاهر  غير  أراد  لو  موافق    الوجه،أن الله  الإماموهذا  أنس    لقول  بن  مالك 
 .  1» الِاسْتِواءُ مَعْلومٌ ، والكَيْف مَجهول ، والإيمانُ بِه واجبٌ و السُّؤال عنهُ بِدْعَةٌ «   هـ( : 179)

وهذا المنهج    الكيفية،بما ورد في النص دون خوض في    لزوم الإيمان  يقُرّ بوجوب فلإمام مالك  
 .2ه  دون نفي اللفظ أو تأويل  تعالى، أي تفويض العلم بالكيفية إلى الله  التفويض؛هو 

–لأن ظاهرها عندهم  -الآيات،وبخلاف ذلك، فإن من العلماء من يرى وجوب تأويل هذه  
قد يفهم -في العرف اللغوي   -يوهم نقصا في حق الله تعالى وتشبيها له بخلقه، حيث إن الاستواء

 منه الاستقرار المكاني أو الجسماني، وهي صفات لا تليق بالخالق، إنما تتعلق بالمخلوق .      

 
 . 147/   22، فخر الدين الرازي ، التفسير الكبير .1
 .26،ابن تيمية ، ص  مجموع الفتاوى،  ينظر . 2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

50 
 

تأويل دفعا لما قد يفُهم من إذ ارتأت أنه لابدّ من ال  الأشعرية،  عليه المدرسةوهذا ما استقرت  
لرَّحََْٰنُ عَلَى الَْعَرْشِ اِسْتَوىَٰٰۖ ﴾، وقوله  : ﴿ليَْسَ    تعالى:التشبيه ورفعا للتعارض الظاهر بين قوله  

﴿  اََ۬
 (. 11كَمِثْلِهِۦ شَيء ﴾ )الشورى /

ومعجمه، فوجدوا أن لفظ الاستواء في اللغة    اللسان العرب توجّه الأشاعرة إلى    هذا،ولأجل  
ها الأوّلون في مصنفاتهم ، ومن دلعربية لا يدل على معنى واحد، بل له وجوه ومعانٍ متعددةٍ، قد أور ا

 ذلك :    

 أ  .العلو والارتفاع :

هـ( نصًّا :  » الِاسْتِواءُ هُو العُلو ، والعُلو هو الِارْتفِاعُ ،ومَِن  310في ذلك يورد الإمام الطبري)
بن   الرَّبيع  ذَلكَ  أَب  قاَل  بن  عَبد الله  ثنا  : حدَّ قال  الَحسن،  بن  عَمار  عَن  بِذلك  حُدِّثت  أنَس، 

لسَّمَآٰءِ﴾ يقولُ ارتفعَ إلى السَّماءِ «. 
 1جَعفر،عَن أبَيه، عَن الرَّبيع بن أنَس  ﴿ثَُ اسْتَوىَٰٰٓ إِلَى اََ۬

 ب . الإقبال : 

 4.5وَينَا مِنَ الضُّجوعِ واسْت ـ3َسَوامدَ         2أقَُولُ وقَدْ قَطَعْنَا بنَِا شُروريِ 

أي  من الاستواء، وفي البيت يرد  بمعنى الإقبال والخروج من    ،"والشاهد في لفظ " استوينا  
 المكان بعد المكوث  فيه،  والمقصود من ذلك هو المكان الوارد في البيت الشعري "الضجوع"  . 

 ج . الاستقامة :

دٍ أبدَُهُ       عَفَا واسْتـَوَى بهِِ بَـلَدُهُ .   طاَلَ عَلَى رَسْمٍ مُهَدَّ

 
، القاهرة : دار نشر  1، محمد بن جرير الطبري ، تح : عبد الله بن عبد المحسن التركي ، ط    تفسير الطبري جامع البيان عن تفسير آي القرآن    .1

 .456/ 1م ، 2001هـ 1466للتوزيع والطباعة والإعلان، 
 .455، ص  المرجع نفسه،  ينظرجبل في طريق مكة إلى الكوفة ، شروري :  .2
 455، ص  المرجع نفسه،  ينظرالإبل إذا جدت في السير ،  سوامد : .3
 .455، ص  المرجع نفسه،  ينظراسم موضع بين بلاد هذيل و بلاد سليم ،   الضجوع :  .4
 . 455، ورد البيت الشعري  دون نسبته لصاحبه ، ص المرجع نفسه . 5



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

51 
 

في   هنا  استوى  بعد    البيت،فلفظ  الاستقامة  بمعنى  الطبري  الإمام   الاعوجاج:جاء بحسب 
 .1»اسْتَوى لفُِلان أمَرهُ إِذَا اسْتَقامَ لَه بعَدَ أوََدٍ «  

 الاستقرار: د .  

 .2في تُـراَبِهِ       عَلى أيّ دِينٍ قَـتَّلَ النَّاسَ؟   لَمَّا اسْتـَوَى أقَُولُ لَه 

ومعنى الاستواء من   اقترفه. أي مساءلة الظالم بعد أن وافته المنية   وقبع في قبره عن ظلمه وما  
 المكان. ذلك الاستقرار في 

 الشباب: ه. انتهاء 

«؛ أي بعد تجاوز    3 وقُـوَّتهُُ  انتهاءُ شَبابِ الرَّجلِ الشباب؛ »كما يأتي بمعنى الكِبَر وتجاوز عمر  
 كَبر.الرجل بمعنى   يقال استوى العمر،هذه المرحلة من 

 الاستيلاء: و. 

 . 4وحازهااحتواها  أي    المملكة«؛»استوى فلان على    كقولهم:  ،والاحتواءالاستيلاء    ومن معانيه

الأليق بالله سبحانه وتعالى؛بإحصاء  وهذه المرحلة هي المرحلة التي يمر بها الأشاعرة في اختيار المعنى  
سبحانه   بمقامه  منها  المناسب  وانتقاء  غربلتها  ث   ومن  اللفظ،  التي يحتملها  المعجمية  المعاني  كلّ 

 وتعالى،وهو من باب  التنزيه له ، كما أشير لذلك سابقا . 

 

 

 

 
 . 456، محمد بن جرير الطبري ، ص  تفسير الطبري .1
 .455، لم ينسب البيت الشعري لصاحبه ، ص   المرجع نفسه  .2
 .456، ص   المرجع نفسه .3
 .457، ص   المرجع نفسه،   ينظر  .4



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

52 
 

 ز . تأويل الاستواء عند الرازي  :  

ه اختيارهم من بين المعاني آنفة الذكر هو معنى أمّا ما استحسنه جمهور الأشعرية ووقع علي
 »الاستيلاء «، و قد تم تأويل الاستواء في الآية على هذا المعنى .

معنيين    الرازي علىأن استقرّ    الكبير، بعدفقد جاء في تفسيره    مصنّفاتهم؛ويظهر ذلك جليًّا في  
للفظ   اللغوية  المعاني  بينهما     »الاستواءمن  الترجيح  والأقرب، وكان في موضع  الأنسب  يراهما  «؛ 

للخروج بأجدرهما للدلالة على المعنى، و هما الاستقرار والاستيلاء، يقول : » فَـلَمْ يَـبْقَ إِلاَّ أَنْ نَـقْطَعَ  
قْصودِ، إِذَ 

َ
ا ثَـبُتَ هَذَا فَـنـَقُول قاَل بعَضُ  بِصِحَةِ العَقْلِ ونَشْتَغِلَ بتَِأْوِيلِ النَّقلِ، وهذا برُهانٌ قاَطعٌ في الم

ُرادُ مِنَ الِاسْتِواءِ الاستيلاءُ ، قاَل الشَّاعر : 
 العُلَماءِ الم

 1قَدْ اسْتـَوَى بَشَرٌ عَلَى الْعِراقِ        مِنْ غَيْرِ سَيْفٍ وَدَمٍَ مِهْراَقٍ «  . 

 وتسيّد وتحصل ولى  والشاهد في البيت الذي استشهد به الرازي هو كلمة   "استوى" بمعنى است
 عليه.

كأن يقول قائل : إنما الاستيلاء     "، الاستيلاء"معنى  ومن ث يبُطل الشبهات التي قد تصاحب  
يكون بحصول الغلبة بعد العجز، أو أن يفهم منه وجود منازع في الملك فتحصل الغلبة بعد التنازع  

ا  الأصح من ذلك كله حل اللفظ على «، و    2عليه ، ويقول : » أَنَّ هَذَا في حَقِّ الله مُحالٌ   إنمَّ
"الاستيلاء " بمعنى "الاقتدار"  فهو من بين الوجوه التي يحمل عليها، ومن ذلك يسلم المعنى وتزول 

 المطاعن في حق هذا المعنى )الاستيلاء (. 

لأن   وتعالى،حق الله سبحانه    الاستقرار فييرى من ذلك الرازي أن العقل يقتضي نفيَ معنى  
بذلك يكون     المكان.منزه عن    المكان، والله   اضطراب، وهو يقتضيبعد    يكون إلاستقرار لا  الا

وبالتالي يحمل لفظ الاستواء على معناه الثاني : الاستيلاء،وبدقة  ،   معنى الاستقرار منفيٌّ قطعا عقلا   

 
 .138/ 25، فخر الدين الرازي ،  التفسير الكبير .1
 .9/ 22، ص  المرجع نفسه  .2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

53 
 

ومن خلاله يفُهم ،  1»لأن العقل أصل النقل «    العقل،  وجوب لتحكيمأكثر : الاقتدار . وفي ذلك  
الشرع ومقاصد الله تعالى في القرآن الكريم  وكذا  الحديث النبوي الشريف،  وبه يتم ترجيح الأنسب 

 من ضروب المعاني.

    فيقول:هذا الموضع عدم التصريف والاشتقاق  الرازي فيكما يشترط 

بت في علم  »يجب الاحتراز عن التصريف فلا نقول في قوله تعالى استوى إنه مستوي لما ث 
البيان أن اسم الفاعل يدل على أن المشتق منه متمكنا ثابتا مستقرا أما لفظ الفعل فدلالته على هذا 
المعنى ضعيفة والذي يؤكده أنه ورد في القرآن أنه تعالى علم العباد فقال الرحن علم القرآن وعلمك 

أجمعنا على أنه لا يجوز أن يقال   ما لم تكن تعلم وعلمناه من لدنا علمت وعلم آدم الأسماء كلها ث
 «. 2لله تعالى يا معلم فكذلك ههنا   

فاسم الفاعل يصف حالة    الفاعل؛الفرق بين دلالة الفعل واسم    دقيقة وهييشير الرازي لمسألة  
أنه   هذا يفُهمومن    انقضى.على معنى    يدل"  كتب  بينما الفعل. "    “،مثل " كاتب    وثابتة،دائمة  

" يستوي "، لأن ذلك يحمل معنى الاستواء المكاني، وهو ما    “ أو يجوز وصف الله بـ " مستوي    لا
 ينفيه الرازي، ويؤكد أن الفعل " استوى " يحمل على معنى الاقتدار لا على وجه الاستقرار .   

  عدم   مسبقا، أيكما تم الإشارة لذلك    الأشعرية،في المدرسة    من الضوابطو تعُدّ  هذه النقطة  
والاشتقاق   التصريف  في  الألفاظالخوض  الزيادة    المتشابهة،  في  إلى  يؤدي  التصريف  لأن 

     الدلالة.وبالتالي اختلاف والنقصان،

» ولما   قال    فيقول:كما يشير الرازي في هذا الموضع إلى ضابط آخر لا يقل أهمية عن سابقه  
الأرض والسموات العلى وذكر بعده تعالى الرحن على العرش استوى،  ذكر قبله تنزيلا مِن خلق  

وقد ذكرنا أن هاتين الآيتين    «قوله له ما في السموات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرى  

 
 .9، ص  الرازيفخر الدين تفسير الكبير،ال .1
 .242.241فخر الدين الرازي ، ص  ،التقديسأساس     .2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

54 
 

تدلان على أن كل ما كان مختصا بجهة فوق مخلوق محدث .فثبت بما ذكرنا :أن الطريق في هذه  
 .   1 التوفيق(«ب الوجود . وبالله المتشابهات )هو التأويل في تلك الألفاظ تأدبا في حق واج

سبحانه   الله  إن  يضعأي  تنفي    وتعالى  وسياقية  لفظية  وتوجهقرائن  نحو    التشبيه،  المعنى 
كما لا يصح الجمع بين ما جاء متفرقا ولا التفريق    سياقها،الآيات عن    يجوز فصل لذلك لا  التنزيه،

 لأن ذلك يفضي إلى فهم مغلوط واختلاف في المعنى المراد .     جمع ا؛بين ما جاء  

تِ وَالَارْضِٰۖ  مَثَلُ نوُرهِِۦ ﴾ )النور /  تعالى:ومن ذلك قوله   وََٰ لسَّمََٰ
َ۬
ُ نوُرُ اُ للََّّ

(، يقول الرازي: 35﴿ اََ۬
   2» ولو كان هو تعالى نفس النور لما أضاف النور إلى نفسه لأن إضافة الشيء إلى نفسه مِتنعة«  

أي  إن  الإضافة تقتضي تمايز المضاف عن المضاف إليه، فلو كان الله هو بذاته  لما صحّ  أن يقال   
"نوره "، بل المقصود هنا الهداية لا النور الحسي . لذلك فإخراج الآيات القرآنية من سياقها لا يصح  

لأن ذلك حتما سيؤدي  وليس من الصواب التفريق بين ما جاء جمعا أو الجمع بين ما جاء متفرقا،  
 إلى اختلاف المعنى المراد . 

بدقة   التأويل  على  اشتغاله  الرازي  على  بالضوابط    شديدة،يلحظ  ربطه  على  وحرصه 
 التأويلية،لتقييد المعنى  ومنعه  من الخروج عن السياق القرآني  أو وعن  مبدأ التنزيه .  

بما يعكس التزامه بمنهج    التشبيه،   إذ يبرز في مشروعه التأويلي حرص بالغ على تنزيه الله عن
     ومنضبطا.المدرسة الأشعرية التزاما دقيقا 

 الوجه:.   2.1.1

ورد  لفظ الوجه في القرآن الكريم في مواضع عدة فمنها ما ينسب فيه  الوجه لذات الله سبحانه  
 تُـرْجَعُونَٰۖ ﴾  يْهِ وتعالى في قوله  : ﴿كُلُّ شَيءٍ هَالِكٌ اِلاَّ وَجْهَهُۥٰۖ لهَُ الْحكُْمُ ٰۖوَإلَِ 

 
 .243، ص  فخر الدين الرازيأساس التقديس، . 1
 .243، ص  المرجع نفسه. 2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

55 
 

وَالِاكْراَمِٰۖ ﴾ )الرحن /88)القصص /  لْجلَََٰلِ 
َ۬
اُ وَجْهُ ربَِّكَ ذُو  وَيَـبْقىَٰ  (، كما ورد في  25(، وكذا ﴿ 

مُحْسِن   وَهُوَ  لِلَِّ  وَجْهَهۥُ  اَسْلَمَ  مَنَ  بلىَٰ   ﴿  : وتعالى  سبحانه  لغيره كقوله  نسبة  أخرى   فَـلَهُۥٰٓ مواطن 
(، والمراد  من هذه الآيات في التأويل،  تلك التي يَـنْسب الله فيها   111﴾ ) البقرة /  رَبِهِّ ۦ عِندَ  أَجْرهُُۥ

سلم به في عرف الأشاعرة، أن الوجه  في هذه الحالة ليس بشيء من الحس 
ُ
الوجهَ لذاتهِ، فمن الم

واء ، وكحال الاست1قطعا،   وأن الوجه جزء من ذات، والله تعالى حسب المدرسة منزه عن  التجزئة  
 من قبل فللوجه أيضا معان عدة في اللغة من بينها : 

 أ . الجارحة :           

(، فالوضع  7فاَغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأيَْدِيَكُمُۥٰٓ ﴾ )المائدة /    : ﴿  2أصل الوجه الجارحة قال تعالى
 الجارحة . اللغوي  والاستعمال العرفي يتفقان على أن أول صفة تتبادر فور النطق بالوجه هي 

 ب . التوجه إلى الله : 

الإقبال عليه    المقصود من وجه الله التوجه إليه﴿ وَيَـبْقىَٰ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجلَََٰلِ وَالِاكْراَمِٰۖ ﴾؛ أي
 بالطاعات ابتغاء مرضاته سبحانه . 

 ج .  الذات : 

 ذاته .  فوجه ربك في الآية السابقة مقصود منها3قيل يقصد بها ذاته سبحانه وتعالى   

 الصالح : د .  العمل 

 الله. شيء من أعمال العباد هالك وباطل، إلا ما أريد به    قيل كلأيضا    شرح ماسبق وجاء في  

 

 
، الشيخ مجدي محمد علي ،    تأويل صفة الوجه عند الأشاعرة الشيخ محمد مجدي علي ،  برنامج حوار حول الإصلاح والتجديد   ،  ينظر ـ    1

2017.02.10  ،dfjTuoMY8g?si=-https://youtu.be/الOFrZHBkv9YFWEREf  . 
 855هـ ، ص 1416، دمشق : دار القلم ،  1، الراغب الأصفهاني ، تح : صفوان عدنان الداودي ، ط  المفردات في غريب القرآن،  ينظر. 2
 856، ص  المرجع نفسه،  ينظر. 3

https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf


 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

56 
 

 :   ه. صدر النهار

  يَـرْجِعُونَ﴾ لَعَلَّهُمْ يقول تعالى : ﴿ آمِنُوا بِالَّذِي أنُزلَِ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَجْهَ النـَّهَارِ وَاكْفُرُوا آخِرَهُ  
 (، فيحمل الوجه في الآية معنى صدر النهار وبدايته. 72)آل عمران /

 و. الوجاهة : 

 1ذو وجه أو وجيه  من الوجاهة ويقال في الحظوة وفلان وجيه ذو جاه .  يقال فلان

 الرازي : ز . تأويل الوجه عند 

الوجه هو معنى   لفظ  الذي حل عليه الأشاعرة  المعنى  السَّبَبُ في حُسنِ    »الذات؛أما  فَمَا 
فإنَّ الوَجهَ يُستعمل في العُرف  النَّاس،إِنَّهُ مَأْخُوذٌ مِنْ عُرْفِ  نقَولُ:إِطلاقِ لَفظِ الوَجْهِ عَلَى الذَّاتِ ؟ 

رأََى وَجْهَ غَيْرهِِ يقَولُ : رأَيَْـتُهُ، و إذَا رأََى غيَر الوجهِ مثلا     أَلَا تَـرَى أَنَّ الِإنسانَ إِذَا  الإنسانِ،لحقيقةِ  
 2« من اليَّد و الرّجِل لا يقولُ رأَيتهُ 

يأخذ الرازي  هذا المفهوم  من عرف  الاستعمال  وما هو متعارف عليه، فلفظ الوجه دائما  
وبذلك ينفي عن الله الوجه الحسي والذي  ما يحيل لجوهر الشيء وحقيقته وهذا ما يظهر من كلامه،  

للمخلوقات وينزه الله، فينفي صفة الجسمية عنه،   وكون الوجه جزء  من كل ، وهذا ما لا يحق في 
حقه سبحانه وتعالى لذلك يحمل الوجه على هذا المعنى من بين المعاني، كما أن  الجلال  والإكرام  

ذوات لا غير، وفي الآية ينسبهم الله لذاته،وهذا التأويل لا ينسب للوجه  من الجوارح، إنما  ينسب لل 
في تقديره يتوافق مع العقل والنقل، فالمعقول يقتضي أن لا شيء شبيه بالله، والمنقول كذلك يفيد 
بأن الله  لا يماثله شيء أو يكافئهُ،  وبهذا التأويل يرى الرازي أنه يحافظ على العقيدة ويمنع كل ما  

 . يؤدي إلى التشبيه

 

 
 . 856، الراغب الأصفهاني ، ص  المفردات في غريب القرآن،  ينظر. 1
 356، فخر الدين الرازي ، ص  التفسير الكبير. 2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

57 
 

 اليد :  .3.1.1

الكريم أيضا في   القرآن  اليد في  فَـوْقَ   يقول سبحانه وتعالى : ﴿  مواضع،جاء لفظ  يدَُ اللََِّّ 
لِمَا خَلَقْتُ   ( ، ويقول : ﴿10أيَْدِيهِمْ﴾ )الفتح / تَسْجُدَ  مَنـَعَكَ أَن  مَا  بْلِيسُ  بيَِدَيَّ ﴾ )ص/   يَََِٰٰٓ

أيضا  75 قبل،  الوجه و الاستواء من   التوجه  (،وهي كصفتي  حلها  على الحس منفي  في هذا 
 الأشعري، واليد كذلك  في اللغة  واللسان العرب، تحمل على معان عدة  من بينها: 

 أ . الذات : 

بيَِدَيَّ ﴾ : قلت قد سبق لنا،أن ذا اليدين يباشر أكثر   فإن قلت ما وجه قوله ﴿ خَلَقْتُ   »
مال التي تباشر بغيرهما، حتى قيل في عمل القلب أعماله بيديه، فغلب العمل باليدين على سائر الأع

هو مِا عملت يداك، وحتى قيل مِن لا يد له : يداك أوكتا وفوك نفخ، وحتى لم يبق فرق بين قولك  
 الذات.والمراد الكل أي  اليد،الجزء وهو  أي ذكر  .« 1: هذا مِا عملته، وهذا مِا عملته يداك 

 ب . القدرة : 

أيضا اللغة بمعنى    تأتي  القدرة تسمية للشيء باسم    »اليد  القدرة:اليد في  لأن    مسببه؛بمعنى 
إني قد أمسكت العراق   لمعاوية:ومنه قول زياد    وكذا؛فلان له يد في كذا    اليد،القدرة هي من تحرك  

في هذا الموضع يذكر     2العراق«يريد نصف قدرتي ضبط أمر    فارغة، بإحدى يدي ويدي الأخرى  
ية حل اليد على القدرة ولا يقول بإنكارها في الأصل اللغوي إلا أن معناها شرعا لا يقبل  ابن تيم 
 عنده.

 

 

 
 

 . 4/105م ،  1987هـ  1407، القاهرة : دار الريان للتراث ،    3تح : مصطفى حسين أحد ، ط    الزمخشري،عمر بن أحد    ،الكشافتفسير     .1
 364ابن تيمية ،  ،الفتاوىمجموع  .2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

58 
 

 والإحسان :ج.  النعمة 

 المتنبي:هذا مايوافق قول الشاعر 

 1له أيادٍ إليَّ سابقةٌ        أعُدُ منها ولا أعددها

بمعنى له فضل وإحسان ونعم سابقة لا حصر لها    "؛والشاهد من البيت الشعري في كلمة "أياد 
 عد.أو 

 د . القوة  : 

 ويقول الشاعر: يدان،ومالي به  يد،ومالي بكذا  كذا،يقال لفلان يد على  

 2فاعمد لما تعلو فمالك بالذي      لا تستطيع من الأمور يدان . 

أو اتقيه وما ماثل هذا الوصف،و    إليه،هنا مالا قوة لك به أو عليه فلا تعمد    من القولوالمراد  
 تمثل  ذلك في قول " يدان " . 

 : ه . التأييد 

للََِّّ فَـوْقَ أيَْدِيهِمْٰۖ ﴾، والحق أن يد الرسول  والتأييد،تأتي اليد بمعنى النصرة 
َ۬
يقول تعالى : ﴿ يدَُ اُ

 .3أن عقد  الميثاق مع الرسول  كعقده مع الله  التي كانت تعلوهم، والمراد التأييد، و 

 و . الجناح : 

الجناح على   الطير  اليد،يطلق  بمنزلة جناحي  الإنسان  يدي  اليد   4لأن  الشبه بين  فيكون    ،
والجناح   من  حيث الحركة مثلا،  كما أن هذا   المعنى يتجسد ويطلق في أوضاع  كالحماية  ؛فيقال  

 يتي . تحت  جناحي بمعنى تحت حا
 

 104م ، ص 1999هـ 1419، بيروت : دار الرائد العرب ، 1، الواحدي ، تح : ياسين الأيوب و قصي الحسين ، ط شرح ديوان المتنبي .1
 890، الأصفهاني ، ورد البيت دون إشارة لصاحبه ، ص  المفردات في غريب القرآن .2
 .335، الزمخشري ، ص  تفسير الكشاف  .3
 . 408،ص  المرجع نفسه .4



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

59 
 

 :  ز . تأويل اليد عند الرازي  

 فهي:حال نسبتها لله سبحانه وتعالى    الكريم،يحمل عليه الأشاعرة لفظ اليد في القرآن    أما ما

 والنعمة.  هما: القدرةعلى معنيين 

يدَُ اللََِّّ فَـوْقَ أيَْدِيهِمْٰۖ ﴾ ، فالمعنى إن قدرة الله غالبة    " أما قوله تعالى ﴿   الرازي:يقول الإمام  
(  66أنهم قالوا : ﴿ يدَُ اَلِله مَغْلُولَةٌ ﴾ )المائدة /  –على قدرة الخلق ، وأما قوله ما تلى حكاية اليهود  

؛ أي أن الرازي في موضع تأويله لفظ اليد في الآيتين الكريمتين ،يختلف    1فاليد ههنا بمعنى النعمة "    –
للََِّّ فَـوْقَ أيَْدِيهِمْٰۖ ﴾ وهي التي   المعنى لديه فيهما بحسب سياق الآية ؛ ففي

َ۬
الأولى قوله تعالى : ﴿ يدَُ اُ

هنا الرازي   نزلت في سياق بيعة الصحابة للنبي عليه الصلاة والسلام تحت الشجرة ، ويد الله يحملها
على معنى قدرته وسلطانه وتدبيره فيها ، أما في التأويل الثاني وهو  موضع  نسبة البخل  لذات الله   
سبحانه وتعالى   من طرف اليهود ، فيحمل الرازي اليد في ذلك  على معنى النعمة ؛ أي أن نعمه  

أن يكون ، فيقول الله سبحانه    محبوسة عنهم وهو من الاعتراض  على قدره  ومشيئته وما أراد الله له
 ﴾ )المائدة /    بعد هذا ﴿

ٰۖ
قاَلُواْ بماَ  وَلعُِنُواْ  ايَْدِيهِمْ  (، كما أن الأشعرية لا تقول بالقياس  66غُلَّتَ 

لا يجوز إثبات الساعد والعضد والكف مصيرا إلى أن هذا من لوازم    »والتفريع في هذه المواضع :  
الظاهر من النص لأنه لا يجب أن يحمل عليه لأن ذلك  يتنافى    ؛ أي عدم إثبات ما يوافق2  «اليد

 مع ضرورة التنزيه . 

أما هذا التأويل للرازي فهو من منطلق التقديس  دائما في حقه سبحانه وتعالى ، وعدم الحمل 
على اللفظ الحسي ، وقد جاء الرد على هذا التأويل من قبل ابن تيمية  فيرى في ذلك أن القول  

، وليس المقصود من اليد تدبير الله وقدرته،بل  3نسب لله والمبايعة إنما لله قبل رسوله الكريم   يجب أن  ي
اَ يُـبَايِعُونَ  لذِينَ يُـبَايِعُونَكَ إِنمَّ

للَََّّ ﴾  مبايعته من قبل المؤمنين وفي ذلك يورد قوله تعالى : ﴿ اِنَّ اََ۬
أما  ،اََ۬

 
 .  120، فخر الدين الرازي ،  ص  التقديسأساس ،  ينظر  .1
 .396، عبد القادر الحسين ، ص  معايير القبول .2
 .334، ابن تيمية ، ص  مجموع الفتاوى .3



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

60 
 

 لا تحصى فلا يجوز أن يعبر عن النعم التي لا تحصى  نعم الله»التأويل القائل بالنعمة فيقول في ذلك :  
فيرى من ذلك أنه لا يصح  حل العدد الذي لا يعد من النعم  ، على التثنية أي  « 1بصيغة التثنية 

اليدين ، فإن ذلك مناف للتنزيه الذي يرومه الأشاعرة من تأويلاتهم أيضا ،   والأولى من هذا القول 
شبيه لها بما هو معروف ووارد من لفظ اليد وهذا الرأي يختلف عن رأي باليد من غير وصف أو ت 

الأشاعرة و كذا عن رأي المعتزلة والمتمثل في قول الزمخشري آنف الذكر بكون اليد في الآية المقصود 
 منها التأييد ، وهو موافق لرأي الإمام مالك القائل بالتفويض .

 . السمع والبصر :4.1.1

ومن بينها   لذاته،كما اتضح مِا سبق أن للأشاعرة موقفا خاصا من الصفات التي ينسبها الله 
صفتي السمع والبصر ،  فإن هاتين الصفتين مثبتتين بالعقل والنقل ، واتفق على إثباتهما  كتاب الله  

كُمْ وَلَا بَـعْثُكُمُۥٰٓ مَّا خَلْقُ  وسنة نبيه ، كما أجمع عليهما كل أهل الإسلام ، يقول سبحانه وتعالى : ﴿ 
للَََّّ   اِنَّ   وََٰحِدَةٍٰۖ إِلاَّ كَنـَفْس  

يعُ    اََ۬ َ    ( ، وقال : ﴿27﴾ )لقمان /    بَصِيٌرٰۖ  سمَِ للََّّ
يَسْمَعُ تَحَاوُركَُمَآٰٰۖ إِنَّ اََ۬  ُ وَاللََّّ

يعُ    ( . 1بَصِيٌرٰۖ ﴾ )المجادلة /  سمَِ

 .   السمع في اللغة :1.4.1.1

 يحمل السمع على معان منها : 

 . العضو وفعله  : أ 

كما    2« السمع قوة في الأذن به تدرك الأصوات، وفعله يقال له السمع أيضا، وقد سمع سمعا  »
عَلَيَٰ قُـلُوبِهِمْ وَعَلَيَٰ سَمْعِهِمْٰۖ ﴾)البقرة /  ُ للََّّ

( والسمع  هنا المقصود منه   7يقول الله تعالى : ﴿ خَتَمَ اََ۬
لسَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴾)الشعراء /  

مُْ عَنِ اَِ۬ ( أما في هذا الموضع  211الأذن العضو، كما يقول : ﴿ إِنهَّ
 . فالحديث عن السمع كفعل للعضو الأذن

 
 .365، ص  ابن تيمية مجموع الفتاوى،ـ  1
 465، الأصفهاتي ، ص  المفردات .2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

61 
 

 ب . الفهم : 

عْنَا لَوْ نَشَآٰءُ لَقُلْنَا﴾ )الأنفال /   (، والشاهد في لفظ "سمعنا"،بمعنى 31قال تعالى : ﴿ قاَلُواْ قَدْ سمَِ
عْنَا وَأَطعَْنَا  ﴾  )البقرة /    (؛أي فهمنا وأطعنا. 284فهمنا وأدركنا ، كما يقول سبحانه : ﴿ وَقاَلُواْ سمَِ

 : ج . الطاعة 

كلامي أي لم تأخذ به بمعنى عدم     1لم تسمع  ويقال،  وامتثل، يقال اسمع ما أقول لك بمعنى أطع  
 طاعته. 

 د . العلم : 

معاني الصفات والتي يقال بها فيورد معنى السمع بأنه يحمل على معنى    تيمية بعضيذكر ابن  
 الوجود . م كل شيء في أي يكون في حق الله بمعنى إحاطته بعل   2العلم "إن معنى السمع العلم "

 . البصر في اللغة :2.4.1.1

 أ . العين العضو : 

المسؤول عن وظيفة   العين هوفعضو  ؛  4" البصر يقال للجارحة الناظرة  و "     3"البصر العين  "  
 العين.البصر والرؤية لذلك تطلق الصفة على 

 الإدراك : ب . 

 « .5النظر، ث يتجوز به فيستعمل في الإدراكيقال ثقفت كذا : إذا أدركته ببصرك لحذق في    »
 .أي أن البصر يطلق في حالة الإدراك فيقال أبصرته بمعنى أدركته وعقلته

 
 .465، الأصفهاني ، ص  المفردات،  ينظر. 1
 .177، ابن تيمية ، ص  الفتاوىمجموع ،  ينظر .2
 117/ 7، الخليل بن أحد الفراهيدي ،  كتاب العين .3
 127، الأصفهاني ، ص  المفردات .4
 .173، ص  المرجع نفسه .5



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

62 
 

 ج . القلب  : 

، وقلما يقال بصرت في الحاسة، إذا لم تضامه رؤية  وبصر«يقال لقوة القلب المدركة بصيرة  »
، بمعنى أن الإبصار في العادة يكون من الإدراك القلبي و في العضو كثيرا ما يطلق عليه 1القلب  

 النظر لا الإبصار . 

 ه . الحماية : 

بمعنى أن البصر والنظر يحمل   السلاح«ويقال ما لبس من السلاح بصائر    الدرع،البصيرة  »
 كادرع.معنويا على معنى الحماية  

 و . تأويل السمع والبصر : 

 النحو : هذا صفتي السمع والبصر عند الأشاعرة فهي على  أما تأويل

ليِلُ عَلَى أَنَّ السَّمَاعَ مُغَايِرٌ   »  فيقول:يرفض الرازي أن يقال في حق الله بالسمع والبصر   الدَّ
عْنَا الصَّوْتَ عَلِمْنَا أنََّهُ مِنْ أَيِّ الْجوََانِبِ جَاءَ فَـعَلِمْنَا أَناَّ أَ  دْركَْنَا الصَّوْتَ حَيْثُ لتَِأثَُّرِ الْحاَسَّةِ أَناَّ إِذَا سمَِ

ى أَنَّ إِدْراَكَ الصَّوْتِ حَالَةٌ مُغَايِرَةٌ لتَِأْثِيِر الصِّمَاخِ عَنْ تَموَُّجِ وُجِدَ ذَلِكَ الصَّوْتُ في نَـفْسِهِ، وَهَذَا يدَُلُّ عَلَ 
اَ حَالَةٌ مُغَايِرةٌَ لتَِأثَُّرِ الْحدََقَةِ  ،  فَذَلِكَ  ليِلُ  عَلَى أنهَّ  لِأَنَّ نُـقْطةََ  النَّاظِرِ  ذَلِكَ الْهوََاءِ. وَأمََّا  الرُّؤْيةَُ فاَلدَّ

ئيَِّةُ   فَـيَسْتَحِيلُ انْطِبَاعُ الصُّورَةِ الْعَظِيمَةِ فِيهِ، فَـنـَقُولُ الصُّورَةُ الْمُنْطبَِعَةُ صَغِيرةٌَ   وَالصُّورَةُ الْمَرْ   جِسْمٌ صَغِيرٌ 
 هَذَا في نَـفْسِ الْعَالمَِ عَظِيمَةٌ، وَهَذَا يدل على أن الرؤية حالة مُغَايِرَةٌ لنِـَفْسِ ذَلِكَ الِانْطِبَاعِ، وَإِذَا  ثَـبَتَ 

قاَلُوا هَبْ أَنَّ السَّمْعَ فَـنـَقُولُ/ لَا يَـلْزَمُ مِنِ امْتِنَاعِ التَّأثَُّرِ في حَقِّ اللََِّّ امْتِنَاعُ السَّمْعِ وَالْبَصَرِ في حَقِّهِ، فإَِنْ   
لتَِأثَُّرِ  الْحاَسَّةِ إِلاَّ أَنَّ حُصُولَهمَُا مَشْ  رُوطٌ بِحُصُولِ ذَلِكَ التَّأثَُّرِ، فَـلَمَّا كَانَ  وَالْبَصَرَ حَالتََانِ  مُغَايِرَتََنِ 

بمعنى    «  2مُِتَْنِع ا  حُصُولُ ذَلِكَ التَّأثَُّرِ في حَقِّ اللََِّّ تَـعَالَى مُِتَْنِع ا كَانَ حُصُولُ السَّمْعِ وَالْبَصَرِ في حَقِّ اللََِّّ 
أن   الرازي يرى من ذلك أن حصول السمع والبصر إنما يحدث بعد التأثر بمنبه خارجي فالضوء منبه  

 
 .127، ص  الأصفهانيفردات، الم،  ينظر  .1
 .585، الرازي ، ص  التفسير الكبير  .2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

63 
 

للعين والصوت للأذن وهذا ما يجزم انتفاءه في حق ذاته سبحانه وتعالى، أي لا يمكن أن   يتأثر الله  
حْدِث لكلّ   شيء ولا يمكن أن يحُْ 

ُ
 دِثَ سَمعَه وبصرَهُ شيء بشيء ومن ث يرى  أو يسمع، بل هو الم

غيره   فهذا الحدوث يكون من جسم مغاير  فالسمع والبصر مرتبطان  بتأثر الجارحة  عند البشر،أما  
 الله فمنزه عن التغير والتأثر  ومنه فلا يصح نسبة السمع والبصر  كما هو معروف حالهما لله تعالى. 

يطلق عليه   نى كمال الإدراك وهو ما وأما تأويله للسمع والبصر فقد كان بحملهما على مع
فنقول السميع  والبصير لفظان مشعران بحصول هاتين الصفتين على سبيل الكمال،والكمال    »فيقول  

، أي أن حل صفة السمع والبصر  «في كل  الصفات ليس إلا لله ، فهذا هو المراد من هذا الحصر  
يكون للخلق إنما للخالق فقط، وهنا الرازي  في حقه سبحانه وتعالى تقرن بكمال الإدراك وهذا مالا 

لم يجد دليلا قاطعا ينفي عن الله السمع أو البصر،  وضرورة نفي التشبيه تقتضي الاجتهاد في القول  
 لذلك  يقول بوجوب إلحاق صفة الكمال عندما ينسب السمع والبصر لله تعالى.

فنجد أن الضابط الذي يقول   الأشعرية،من خلال تأويل المفردات يظهر علاقتها بالضوابط  
بالتأويل في حال ما خالف الظاهر النصوص القطعية الثبوت والدلالة وهذا ما يظهر جليا في تأويل 

فإن الانطلاق في البحث    وعرفها،كما أن التأويل هنا لا يخرج عن وضع اللغة    المفردات،جملة   هذه  
الاستعان و  اللغة  إلى  بالرجوع  يكون  الأليق  المعاني  تتناسب  عن  التي  بمفرداتها  القرآنة  الكريم   مع 

 وصفات الله فيه . 

 . التضمين النحوي : 2.1

من القضايا التي اعتمد عليها الإمام  في تأويله للنص   1يعد  التضمين النحوي في الحروف  
من  جمع  يراه  ما  وهذا  المعاني،  و  النحو  علمي  بين  تقع  التي  الدقيقة  المسائل  من  وهو  القرآني، 

أقر    »ن التضمين واقع في الحرف و  يتجسد ذلك في أقواله سبحانه وتعالى،وقد  إالعلماء،حيث  

 
تم التطرق للتضمين الواقع في الحروف ذلك أنه الأكثر من غيره في التأويل عند الرازي   وعند غيره وذلك بغرض  المقارنة    التضمين النحوي :   .1

 بين تأويله وتأويلات  المخالفين  له .



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

64 
 

؛وهذا ما يجعل من التضمين واردا 1  «والتناوب فيما بينها    بعض العلماء الترادف بين حروف الجر
التضمين  أيضا، من حيث أن  للقول بالتضمين  فالقول بالترادف والتناوب يحيل  العربية؛  في سنن 

، ويدخل ضمن المشار إليهم جمهور الأشعرية وعلى رأسهم الرازي   2أوسع مقارنة بِسَابِقَيْه  في اللغة  
نجده   ما  أبرز  جمهور   فمن  منهج  يوافق  ما  وهذا  آخر  حرف  لمعنى  حرف  تضمين   تأويلاتهم  في 

البصرة في هذا الصدد ،بحيث    و يخالف  ما يقول به جمهور  الكوفة،الذي  يجيز التضمين في الحروف،
في   ، أما فيما يخص  الأشاعرة  فانتهجوا منهج أغلب  الكوفة3لا تُجَوّزِ مدرسة البصرة  هذا الحمل

 ومن  أمثلة هذا التضمين لديهم  : ذلك  

 “: في " معنى "على "  تضمين . 1.2.1

من بين أوجه التضمين يرد معنى حرف الجر " في"  مكان  حرف الجر  " على"  ، ولهذا  
لنَّخْلِ ﴾ )طه    ﴿  حضور لافت في النصوص القرآنية ، يقول الله تعالى :   وَلَأُصَلِّبـَنَّكُمْ في جُذُوعِ اَِ۬

ورد   الرازي  ذلك في   تفسيره الكبير ، فيقول  في موضع تفسير الآية الكريمة سابقة  (،  وي70/
النخل "  أي على جذوع   : " بمعنى حل الحرف هنا على معنى حرف آخر وهذا من   4الذكر  

ما يقوله الله  تعالى ﴿  سُقِطَ في  »التضمين في الحروف، " ث ليدعم قوله يضيف في موضع آخر  
،وهذا  موافق تماما للآية : ﴿ وَلَأُصَلِّبـَنَّكُمْ  5(  "بمعَْنَى سُقِطَ عَلَى أيَْدِيهِمْ " 149مْ ﴾) الأعراف /أيَْدِيهِ 

يعني : على جذع نخلةٍ.   «النَّخْلِ ﴾ ،  ويماثل ذلك  موقف الطبري   الذي يقول فيه   في جُذُوعِ 
وإنما قيل: ﴿ في جُذُوعِ ﴾. لأن المصلوبَ على الخشبة يُـرْفَعُ في طولها، ث يَصِيُر عليها، فيقالُ: صُلب  

 
شهادة الدكتوراه الطور الثالث ، صالح زيتوني ، رسالة مقدمة لنيل    التأويل النحوي عند ابن عادل الحنبلي في تفسيره "اللباب في علوم الكتاب"  .1

م ، 2017-2016، كلية الآداب واللغات ، قسم الآداب واللغة العربية ،  -بسكرة-)ل م  د ( ، في الآداب واللغة العربية ، جامعة محمد خيضر 
 .128ص 

أ.    التضمين وتناوب الحروف،  ينظر  .2 ـ  بيانية  ، لمسات  بيانية   برنامج لمسات    ، السامرائي  السامرائي،   .د، فاضل  ،  1/11/2021فاضل 
https://youtu.be/ED284yJh8ys?si=B7Tm2ID00Z4rxONx  . 

 . 131، صالح زيتوني ، ص  التأويل النحوي،  ينظر .3
 .218،  الرازي ، ص  التفسير الكبير .4
 . 370، ص  المرجع نفسه  .5

https://youtu.be/ED284yJh8ys?si=B7Tm2ID00Z4rxONx


 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

65 
 

معنى   "على"،وهذا     قوله تعالى يَحْمِلالجر، في    الموضعين من    أن حرففكلاهما يرى    1عليها"؛ 
 من قبل،  يقول  عنترة بن شداد :  ليس بخارج عن كلام  العرب، إنما وارد فيه 

 2بَطَلٌ كَأَنَّ  ثيِِابهَُ  في سَرْحَةٍ           يُحْذَى نعَِال السّبت ليَسَ بتِـَوْأمٍَ  

، وفي البيت  3"والسرحة ضرب  من الشجر"  سرحة؛والشاهد في قوله "في سرحة" بمعنى على  
ثيابا ترتدي  هو شجرة  الموصوف كأنما  هذا  أن  بالقول،  في   يقصد  طول  إلى  الإشارة  من  وهو    ،

البدن،كما يلُمس في البيت أنه من المدح،  و الأهم من ذلك ورود الحرف " في"  مكان " على "   
 وهذا ما يظهر جليا في البيت الشعري .

 وإن ما يدعم ذلك أيضا قول شاعر آخر : 

 4سَتْ شيبانُ إِلَا بأجْدَعَا.  وَهُمْ صَلَبُوا العَبْدِيَّ في جِذعِْ نَخْلَةٍ          فَلَا عَطَ 

وهذا البيت الشعري موافق لما جاء في الآية الكريمة، من ذكر للصَلبِ ، وفيه مِاثلة أيضا له في  
حل حرف معنى  حرف آخر،  وكلا البيتين   يفيد بأن  التضمين مِكن  في الحرف وأن حل حرف  

يكون  معنى حرف آخر جارٍ في اللسان العرب، متجسدا في شعره،  أما  الصَلب وبحسب الرازي فلا  
داخل الجذع ؛ و لو  كان هذا  المعنى ما يفهم من ظاهر اللفظ، ذلك أن  حرف الجر  " في " يفيد    
الظرفية المكانية أو  الزمانية  في الغالب، وهذا ليس من المقصود حتما بحسب الرازي،  فالصَلب  إنما 

للغوي  واستعماله، وعدم الفخر الرازي   للوضع ايكون على الجذع لا فيه، ومن هذا تظهر  مراعاة 
حل اللفظ على معان  خارجة عنه، و إن  ذلك  لمن الدقة اللغوية والمنهجية التي يتسم بها  مِثل   
الاتجاه الأشعري . فحسب  ما يقول به هذا  التوجه  ضرورة    مراعاة اللغة وضعا واستعمالا،كأساس   

أن اللغة العربية، وفي باب البلاغة  فيها    غير  هذافي  العملية  التأويلية و كضابط  و قاعدة،  يقال 

 
 16/115، محمد بن جريرالطبري ،  تفسير الطبري .1
،  ، ابن معاوية بن قراد العبسي ، تح : أمين سعيد ، )د ط( مصر : المكتبة التجارية بأول شارع محمد علي ، )د ت(  شرح ديوان عنترة بن شداد  .2

 .127ص 
 .567م ص 1973هـ 1393، القاهرة : دار التراث ، 2د صقر ، ط ، أب محمد بن مسلم بن قتيبة ، تح : أح تأويل مشكل القرآن   .3
 .115، محمد بن جرير الطبري ، لم ينسب البيت لصاحبه ، ص  تفسير الطبري . 4



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

66 
 

من الاتساع ما يسمح لكلا المعنيين أن يكون واردا ومِكنا ، بمعنى ما يرتضيه الأشاعرة أو ما يظهر  
من ظاهر اللفظ؛  فإذا ما حُل المعنى على الظرفية فإن ذلك يفيد بأن  هناك نوعا  من التداخل  

والجذع، وهذا ما يضفي على المعنى تصورا بشدة هذا العذاب وما يتجرعه  الحاصل بين  المصلوب  
العاصي جراء عصيانه، إلا أن الأشعرية لا تقول بهذا المعنى،  إنما بحمل  معاني الحرفين  على  بعضهما 

 .مثلما  اتضح ذلك عند الإمام الرازي

 ":عنمعنى “الباء " . تضمين "  2.2.1

غة على عدة  معاني،   أما الأصل فيها   فالإلصاق،  وباقي  يأتي   حرف   الباء   في الل 
هـ( "  الإلصاق قيل وَهُوَ معنى لَا يفارقها فلَهَذَا 761المعاني تَبعة له   يقول  ابن هشام الأنصاري )

،  غير أن اللغة بما فيها من اتساع تبيح له أن يأخذ  موضع  حرف آخر،لا  1سِيبـَوَيْهٍ "     اقْتصر عَلَيْهِ 
أن يكون له معان عدة فقط، فقد يتضمن  "الباء" معنى "  عن"،خاصة في بعض المواضع اللغوية   
نـَهُمَا    تِ   وَالَارْضَ  وَمَا بَـيـْ وََٰ لسَّمََٰ

لذِي  خَلَقَ اََ۬ من القرآن الكريم و الشعر العرب، يقول الله تعالى : ﴿ اَِ۬
لْعَرْ  سْتَوَ۪يَٰ عَلَى اََ۬ م ثَُّ اََ۪ لرَّحََْٰنُ فَسْ ـلَْ في  سِتَّةِ أَياَّ

( ،ويقول   تعالى في    59)الفرقان /    ﴾خَبِيرا بِهِ ۦ شِٰۖ اَِ۬
(، والشاهد في؛  "به خبيرا " و"بعذاب 1﴾ )المعارج /     وَاقِعموضع آخر ﴿ سَالَ سَآٰئِلُ  بِعَذَاب  

واقع "؛ وقد ذهب جملة من أهل العلم والاجتهاد  على حل "الباء" في الآيتين على معنى "عن"،وعلى  
قَـوْلهُُ : بِهِ  مَعْنَاهُ  عَنْهُ  وَالْمَعْنَى فاَسْأَلْ رأسهم  الإمام فخر الدين الرازي حيث يقول في تفسيره: "  

فالرازي يرى بأن الباء ليست بحرف زائد و أن ورودها في هذا الموضع لم يكن    2"   ا  نهُ  خَبِير  عَ 
بمعناها الأصلي، وإنما جاءت لتبين أن السؤال عن الله يكون أيضا بالله،  وهذا   يبرز  منزلة الله من  

التأ من  وهذا  بغيره،  يكون  لا  عنه  والسؤال  المعرفة،  في  الخلق كمرجع   عند دون  المعروف   ويل 
الأشعرية،بما  يحمله من معاني التوقير والتنزيه لله سبحانه وتعالى، وهذا الاستعمال من  الاستعمالات  
التي  تثري الدلالة، وتجعل من الله سببا في ذاته ووسيلة فيكون منه الفهم وإليه ،  والخبير في الآية هو 

 
م  1991هـ 1411، ابن هشام الأنصاري ، تح : محمد محي الدين عبد الحميد ، بيروت : المكتبة العصرية ،  مغني اللبيب عن كتب الأعاريب .1

 .118، ص
 .478، فخر الدين الرازي، ص  التفسير الكبير  .2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

67 
 

الكريم فهو من كلامه  النفسي، ولا تكون الباء أداة  الله، بمعنى الانطلاق في فهم الله من القرآن   
نحوية فقط عند الرازي إنما مفتاح من المفاتيح التأويلية،  والتي تعزز هذا التنزيه في حق الله سبحانه  

هـ( مثلما يورد   311و المعنى   يوافق ما يقول   به  الزجاج )  وتعالى، وهذه المجاوزة   في الحرف   
ذا الموضع،  وقد حكى هذا جماعة من أهل اللغة،أن الباء  تكون بمعنى  عن،يقول  الرازي رأيه  في ه

 الشاعر علقمة بن عبدة : 

 .1فإَِنْ تَسْألَُوني بِالنّساءِ فإَِنّنِي         خَبِيٌر بِأدَْوَاءِ  النّساءِ  طبَيبُ   

لعادة في اللغة القول  والشاهد في قوله " بالنساء "، ومعناه في ذلك، إن تسألوني عن النساء، فا
" سألت عن " و  السؤال يكون عن الشيء لا به، إلا أن  الشاعر يتحدث على سليقته وما هو  
جار في زمانه، لذلك فهذا وارد في اللغة العربية،  وهذا خير دليل على جواز التضمين،أما"الباء" في  

لذات يعود ذلك   و أخذت معنى  "عن"، وقد  الموضع  فقد تموضعت  السبب في تأويل    هذا 
الرازي،أي السؤال هنا   بالشيء ذاته لا عنه  فقط، ويظهر من القول أن  الشاعر من  خلال تجربته   
مع النساء  امتزج بهن وبفكرهن،  و صار  جوابه  حينما يُسأل  عن النساء من البداهة والسهولة 

 حولهن. بمكان، و منطلقه التجربة الحية لا فقط  تلك المفاهيم  المجردة 

 آخر  :  كما يقول شاعر

نُهُ أمَْ لَمْ تَـعَاراَ   تُسَائِلُ بِابنِ أَحَْرَ مَنْ رَآَهُ             أعَا  . 2رتْ عَيـْ

يظهر من البيت الشعري، مجيء "الباء" في هذا الموضع كذلك بمعنى "عن "، فمن المعروف 
ري يتضح أيضا أن لهذا  وجه في القول، " تسائل عن "، كما أشير لذلك مسبقا، وبهذا البيت الشع

العربية، وهو ما لم يأت به الرازي جزافا،  ولم يكن شذوذا عن الأصل  العرب، إنما هو ضرب من  
ضروب الثراء اللغوي، فهو  متجذر في اللغة ، يظهر ذلك  من البيتين آنفي الذكر،   وهذا مِا تتيحه  

يخدم بها تأويله وتوجه مدرسته الكلامية،أي  اختيار   اللغة وتبيحه،  و التي اتخذ هو بدوره منها وسيلة  
 

 . 219/ 1م،    1958هـ 1377، اين قتيبة ، تح : أحد محمد شاكر  ، )د ط(  ، القاهرة  :  دار  المعارف ، الشعر والشعراء. 1
 .568، ابن قتيبة  ، تأويل مشكل القرآن .2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

68 
 

المعنى  الذي يرى هو منه الأليق والأنسب من أوجه  المعاني، وهذا مِا تجيزه   اللغة لمستعمليها،  
فلمرونتها الأثر الأساس في  حل الحروف على معاني بعضها البعض؛ والحروف تعد من  أدق أدوات 

معان  متداخلة، تساهم في إثراء الدلالة ،وبذلك  وجدت ظاهرة التضمين    اللغة استعمالا لما تحمله من
هذه  مكانا لها في باب التأويل الكلامي، وبخاصة مدرسة الأشاعرة وعلى رأسها الإمام الرازي ، هذا  

لمقاصد التأويل  و المراد    خدمة  ، التضمينالذي استفاد  من اللسان العرب وتناوب حروفه في مسألة   
بذلك  التنزيه، و دفع التعارض الموهم للتشبيه والذي قد يوحي بمعارضة نص لنص آخر  قطعي  
الثبوت والدلالة، فلو حل المعنى على ظاهره أي سؤال خبير عن الكيف في قوله تعالى،  يكون ذلك   

منظورهم ذلك أن   حسب  ،نه سبحامِا يتعارض مع منهجهم ويعد من أوجه الانتقاص من مكانته  
الله لا يعلم حاله إلا هو،  وهذا مِا يخدم ضوابط الأشعرية  في التأويل،  وكذا منه عدم الخروج عن  

 وضع اللغة  مادام هذا الوجه من القول  واردا فيها. 

 “: . تضمين "إلى " معنى "مع 3.2.1

يَٰ تعقد يتضمن "  إلى" معنى " مع " في اللغة العربية، يقول الله   الى : ﴿  فَـلَمَّآٰ أَحَسَّ عِيسَ۪
لْكُفْرَ قاَلَ مَنَ انَصَاريَِ إِلَي 

َ۬
هُمُ اُ ِٰۖ ﴾ مِنـْ للََّّ

(، والشاهد في قوله تعالى" إلى  الله "    51) آل عمران/    اََ۬
ففي موضع  تفسير   الآية  الكريمة من قبل الإمام  الرازي، يورد موقفا لجمهور من أهل العلم القائل  

ا تُحمل على معنى " مع "، يقول في ذلك : " قاَلَ الْأَكْثَـرُونَ  مِنْ  أهَْلِ  اللُّغَةِ ) إِلَى(   بأن" إلى" هن
، وهو بدوره يحملها على معناها،  إلا أنه لا يُسلم بهذا القول على مطلقه    1هَاهُنَا بمعَْنَى) مَعَ (  "  

ضم الشيء إلى الشيء؛  " فإَِنَّكَ لَوْ قُـلْتَ   إنما يقيده؛   بمعنى لا على معنى  " مع "  بمعناها الحرفي
تفُِيدُ ضَمَّ   و )مَعَ ( تفُِيدُ الْغَايةََ    إِلَى( ذَهَبَ زَيْدٌ إِلَى عَمْروٍ لمَْ يَجُزْ أنَْ تَـقُولَ: ذَهَبَ زَيْدٌ مَعَ عَمْرو لِأَنَّ )  

وهذا المعنى بحسب الرازي  لا يتناسب  مع مقصد الآية، إنما الأنسب،حل ،  2  ."  الشَّيْءِ إِلَى الشَّيْءِ 
هذا المعنى على معنى الفائدة والغاية من القول بـ "مع "؛ أي بمعنى من يشاركني نصرتي دين الله، ومن  

 
 .233، فخر الدين الرازي ، ص  التفسير الكبير. 1
 .233، ص  المرجع نفسه .2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

69 
 

هنا يُجوز الرازي تضمين " إلى " معنى " مع "؛ أي أن الغاية هنا هي الانضمام إلى النبي في  نصرة  
ن  الله  وهي الغاية من هذه المعية حيث يقول  الرازي، وقوله موافق  لقول  الزجاج، من  حيث دي
هُوَ أنََّهُ يفُِيدُ فاَئدَِتَهاَ   مَعَ(    هَاهُنَا بمعَْنَى)   إِلَى(    نه استشهد به في هذا الموضع؛ " الْمُراَدُ مِنْ قَـوْلنَِا إِنَّ)  إ

يَ "  مِنْ حَيْثُ إِنَّ الْمُراَدَ مَنْ   نه في  إوهذا ما يؤيده الرازي،  أي     1يُضِيفُ نُصْرَتَهُ إِلَى نُصْرَةِ اللََِّّ إِياَّ
حالة هذا التضمين لا بد من التقيد بتضمين" إلى "معنى " مع "على  الوجه الذي  يحمل  معنى من  

دينه،  ث يذكر قوله تعالى  : ﴿ وَلَا تََكُلُوٰٓاْ   ونصرة  ،اللهينصرني إلى الله  أي من يوافقني في توجهي إلى  
لِكُمُۥٰٰٓۖ  ﴾ )النساء /   لَهمُُۥٰٓ إِلَيَٰٰٓ أمَْوََٰ (، وفي  القول" إلى أموالكم " يرى الرازي أن "إلى" هنا يحمل  2أمَْوََٰ

، بمعنى مع أموالكم ،  ث  2"   أَيْ لَا تَأْكُلُوا أمَْوَالَهمُْ مَضْمُومَة  إِلَى أمَْوَالِكُمْ   معنى" مع" كالمعنى السابق؛ " 
،ولهذا  3يستشهد بقول الرسول عليه الصلاة والسلام عندما قال " الذود إلى الذود إبل "،أي مع الذود 

 وجوه في العربية ، يقول الشاعر:

 4شَدَخَتْ غُرةُّ السَّوابقِ فيهم           في وجُوهٍ إلى اللِّمامِ الجعَِادِ 

اللمام الجعاد "،والبيت في وصف  أراد مع   " اللمام "، بمعنى   القول في" إلى  والشاهد من 
الخيل،فصدره في وصف غرة الخيل، يقال شدخت إذا اتسعت في الوجه، أما  في عجزه  فالقول  

لشعر إذا نزل على الوجه وجاوز شحمة الأذن، والجعاد  هي نوع من الشعر لا  يكون  باللمام؛ وهو ا
مسترسلا تماما؛ أي أن  البيت ككل في وصف شعر الخيل، أما المراد فهو " مع اللمام "  فيقصد  
هنا أن الشعر مع  شحمة الأذن، ولا يقصد منه إليها  إذ إن إلى  تفيد الغاية، ولا يسلم بأن يكون  

اد هنا غاية، إنما هو وصف، في كون الشعر بنفس المستوى مع  الأذن، والبيت يوضح تماما  جواز  المر 
حلول معنى "مع " محل "إلى"  في اللسان العرب، وبالتالي جواز التضمين وما ذهب إليه الرازي في  

 تأويله . 

 
 .233، فخر الدين الرازي ، ص  التفسير الكبير .1
 .233، ص   المرجع نفسه .2
 233، ص  المرجع نفسه. 3
 .571، ابن قتيبة ، ص  تأويل مشكل القرآن  .4



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

70 
 

يعد   فيوعليه  آليات    التضمين  أهم  من  يتقاطع الحروف  وهو  المنهج  التأويل،  التأويلي    مع 
.   معنا غيرهالأشعري كونه لا تحمل فيه النصوص على ظاهرها إنما فهم معناها يستوجب استحضار  

  التوازن فيما لتحقيق    إنه يهدف من حيث    مسبقا،تم الإشارة إليها    علاقة بالضوابط التي  أن لهكما  
 النصوص ومقاصدها. بين ظواهر 

أنه لا يهمل المتبادر من  النص لكنه لا يتوقف  فيلحظ من تأويل الرازي في هذا الجانب كيف  
عنده،  لذلك يقول بأن هذا الحرف قد تضمن  معنى حرف  آخر،  و بالتمازج فيما   بين المعنيين   
تَضَمنُ معناه   يتم الخروج بتأويل،  يتجسد هذا  مثلا  ؛ في تضمين " 

ُ
لكلا   الحرفين الظاهر و الم

روج بنتيجة منه تفيد   بأن المعنى هو الغاية من المعية ، حيث أن  إلى " معنى"  مع " والذي  تم الخ
"إلى" تفيد الغاية و " مع"   تفيد المصاحبة والمعية، كما أن الهدف من التضمين هو دفع  المعنى 
الذي  يراه الأشعرية من المتشابه كونه لا يعطي  للخالق واجب الوجود حق  قدره، إنما يكون في  

لمخلوق  مِكن الوجود، كالقول  بالسؤال عن الله بغيره ،  فهذا يكون في حق المخلوق  الظاهر بمنزلة ا
خَبِيرا ﴾ ، يتم هنا تضمين "  الباء" معنى" عن"  ليتوازن  المعنى ويكون   بِهِ ۦ لا خالقه  لذلك ﴿ فَسْ ـلَْ 

والمحكم  وهو أن الله  الأرجح هو السؤال عن الله بالله ، وفي ذلك رد للفظ المتشابه إلى المقصد الإلهي  
فِ  مَن  يَـعْلَمُ  لاَّ  قُل   ﴿ تعالى  الله  يقول  حيث  هو،   إلا  حاله  يعلم  تِ   ےلا  وََٰ لسَّمََٰ

 وَالَارْضِ   اَِ۬
لْغَيْبَ  للََّّ  إِلاَّ  اَِ۬

( ،   وهذا عين ما يقول به الأشاعرة في ضوابطهم التأويلية   فيقول  67 ﴾  )النمل /   اََ۬
َ  الرازي في تفسيره لهذه الآية الك َ أنََّهُ الْمُخْتَصُّ بِالْقُدْرَةِ  فَكَذَلِكَ بَينَّ ريمة  : " اعْلَمْ أنََّهُ تَـعَالَى لَمَّا بَينَّ

؛ فالرازي يبرز من خلال تأويلاته ما ينفرد به الله سبحانه وتعالى  1الْغَيْبِ "   أنََّهُ هُوَ الْمُخْتَصُّ بِعِلْمِ 
الإشارة إليها مسبقا وكذا علم الغيب الذي يختص به الله    من الصفات الإلهية، ومنها القدرة التي تم

 سبحانه وتعالى وحده ، لذلك لا يعلم حال الله إلا هو . 

 

 
 .567، فخر الدين الرازي ، ص  التفسير الكبير. 1



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

71 
 

 .المجاز : 3.1

في اللغة      العالم، إنما حقيقة ومجاز ويُـتَفق على ذلك في جل لغات    عمومه إلىينقسم المعنى في  
هده  االعربية يأخذ هذا المنحى أبعادا مغايرة  عن غيرها من اللغات، منطلقها فصيح الكلام العرب وشو 

 المعتبرة، فيقسم بذلك المعنى إلى ثلاثة اتجاهات  هي على النحو الآتي :

 أـ الاتجاه الأول : 

  معظمها تحمل عليه،  وتعد   وبالتالي فلغة القرآن الكريم  في مجاز،القائل بأن اللغة في مجملها 
هـ(  في موضع وصفه اللغة العربية   392مدرسة المعتزلة  على رأس هذا الاتجاه،   يقول ابن جني  )

، وهذا يؤكد تماما جوهر    1: " أكثرها جار على المجاز ، وقلما يخرج الشيء  منها على  الحقيقة "  
ار ابن جني من أهم أعلامها ومِثلا لها ، ويظهر في هذا منهج  المدرسة المعتزلية القائل بالمجاز ، باعتب 

 الموقف من الغلو في القول بالمجاز فاللغة لا تعد ككل مجازا . 

 ب ـ الاتجاه الثاني : 

وبناء على ذلك فمن  الطبيعي أن ينكر   وجوده   ،أن المجاز له وقوع في اللغة  ينكر أصحابهمن  
في القرآن الكريم، أبرز من يعتنق هذا الفكر ابن تيمية وكل من سار على نهجه من بعده ، فهم   

، بمعنى  وجوب وصف الله بما وصف به ذاته  وحل قوله    2يسلمون بأن لا مجاز في اللغة العربية  
هـ( : " لو كان  276النقد لهذا الاتجاه يقول ابن قتيبة )على حقيقته  واجب لا محالة . وقد جاء  
؛    بمعنى أنه يرى من المجاز أداة أساسية في اللغة ومثال 3المجاز كذبا ... لكان أكثر كلامنا فاسدا "  

ذلك نسبة الفعل للجماد فالمقصود ليس فعلا حيا إنما هو على سبيل المجاز،  فالقول طالت الشجرة  
 لا قامت بالفعل .لا يعني أنها فع

 
 .  250/ 3، ، مصر : الهيئة المصرية العامة للكتاب       ) د ت ( ، 4، أبو الفتح عثمان بن جني ، تح : محمد علي النجار ، ط الخصائص .1
، زبيدة بن اسباع ، أطروحة  مقدمة لنيل  المنهج اللغوي في تفسير مفاتيح الغيب للفخر الرازي" دراسة في ضوء علم اللغة الحديث"،  ينظر  .2

م ، ص  2018-2017، كلية الآداب واللغات ، قسم  اللغة العربية وآدابها ،    - ورقلة    –راه العلوم في اللغة ، جامعة قاصدي مرباح  درجة دكتو 
365. 

 .132، ابن قتيبة ، ص  تأويل مشكل القرآن .3



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

72 
 

 الثالث: ج ـ الاتجاه 

اللغة     النبوي الشريف، إلا أن  الكريم والحديث  العربية والقرآنيرى أصحابه بوقوع المجاز في 
ولهذا   الحقيقي،أما المجاز ففرع عنها يستدعي وجود القرينة المانعة من إرادة المعنى    الحقيقة،الأصل هو  

المدرسة الأشعر  أبرزهم  أنصار  آليات    لغوي،، حيث إن المجاز فيهم أصل  1ية   الاتجاه  و من أهم 
وخاض  الفخر الرازي   أبرز من أيد فكرة المجاز  قدسيتها، ويعدالتأويل التي تحفظ للنصوص القرآنية 

 الرازي الآتي: ومن بين أهم القضايا المجازية التي تعرض لها    العلمية،ذلك في آثاره    بإسهاب يظهر  فيها

 الإضلال : .1.3.1

ورد لفظ الإضلال وهو من الضلال، وأضل الشيء صيره ضالا؛ أي عكس الإرشاد والهداية   
وهذا  ما لا يقبل  الرازي أن ينسب لله سبحانه وتعالى،   وقد جاء  اللفظ  في القرآن الكريم في    2

ُ فَلَا هَادِيَ لهَُ  ۥٰۖ  ﴾ ) الأعراف /  عدة مواضع منسوبا لله    كقوله جل وعلا  : ﴿ مَنْ يُّضْلِلِ اَِ۬للََّّ
ُ فَمَا186 ِٰۖ وَمَنْ يُّضْلِلِ اَِ۬للََّّ نَ اوَْليَِآٰءَ ينَصُرُونَهمُ مِّن دُونِ اَِ۬للََّّ لَهُۥ    (، ويقول سبحانه : ﴿ وَمَا كَانَ لَهمُ مِّ

﴾ )الشورى /   (،  والشاهد في كلا الموضعين   لفظ " من يضلل "،و أن الإضلال    43مِن سَبِيلٍٰۖ
بادر في  القولين  ينسب لله سبحانه وتعالى، أي أن الله يضل من يشاء من عباده،وهذا  من الظاهر والمت

ما بخلاف الرازي  يقول به الكثير  مِن اشتغل  على تفسير الآيتين،  أما الفخر الرازي فله رأي آخر 
كقوله  : في ذلك، وتجدر الإشارة هنا  إلى أن  لفظ الضلال ينسب لغير الله أيضا في القرآن الكريم   

إِذا    َ إِنّيِ بتأويله  أكثر من غيره، هو 23ينٍٰۖ ﴾ )يس /  مُّبِ   ضَلََٰل  ےلَّفِ ﴿  (، أما ما اهتم الرازي 
ماينسب فيه  فعل الإضلال لله ، ومن  دأبه، العمل  على تنزيه الله  من كل ما يراه يمس بذاته،  في  

 محاولة  لعرض الجوهر المخالف للظاهر من القول  . 

(،وينطلق في 25ۦ كَثِيرا ﴾ )البقرة / بِهِ  ے وَيَـهْدِ يُضِلُّ بِهِۦ كَثِيرا  ي قوله تعالى : ﴿يعرض الراز 
  "  : بقوله  غَيْرِ  تفسيره  مِنْ  الْفِعْلِ  لنِـَقْلِ  تََرَة  تجَِيءُ  الْهمَْزَةَ  إِنَّ  فَـنـَقُولُ:  ضْلَالِ   الْإِ أوََّلا  في  فَـنـَتَكَلَّمُ  

 
 .366، ص  ابن قتيبةتأويل مشكل القرآن، ،  ينظر  .1
   . 390/  11، ابن منظور ،  لسان العرب،  ينظر .2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

73 
 

يا  وَقَدْ تجَِيءُ  الْمُتـَعَدِّي إِلَى الْمُتـَعَدِّ  ، فإَِذَا قُـلْتَ أَخْرجََ فَـقَدْ جَعَلْتَهُ مُتـَعَدِّ ي كَقَوْلِكَ خَرجََ فإَِنَّهُ غَيْرُ مُتـَعَدٍّ
، وَقَدْ تجَِيءُ لِمُجَرَّدِ  تُهُ فأََكَبَّ  .نِ   الْوُجْدَالنِـَقْلِ الْفِعْلِ مِنَ الْمُتـَعَدِّي إِلَى غَيْرِ الْمُتـَعَدِّي كَقَوْلِكَ   كَبـَبـْ

سُلَيْمٍ  لنبي  قال  أنه  معديكرب  بن  عمرو  عن  فَمَا   :حُكِيَ   نَاكُمْ  نَاكُمْ،وَهَاجَيـْ أَجَبـْ فَمَا  قاَتَـلْنَاكُمْ 
وَيُـقَالُ أتََـيْتُ   .أفَْحَمْنَاكُمْ،  وَسَألَْنَاكُمْ فَمَا أَبْخلَْنَاكُمْ. أَيْ  فَمَا وَجَدْنَاكُمْ جُبـَنَاءَ وَلَا مُفْحَمِيَن وَلَا بُخَلَاءَ 

؛  يقصد  الرازي من قوله هذا أن فعل الإضلال لم يكن    1"    أرَْضَ فُلَانٍ فأََعْمَرْتُهاَ أَيْ وَجَدْتُهاَ عَامِرَة   
فعلا مباشرا من الله سبحانه وتعالى لعباده ، ويبين كيف أن  فعلا للهمزة في اللفظ الدور الحاسم في   

اللفظ من ا التعدي، ومثاله الفعل  خرج وتغير دلالته بإضافة الهمزة  الغالب بنقل دلالة  للزوم إلى 
إليه،فتصيره  من معنى الخروج   من الذات  إلى تطبيقه  من مصدر خارجي عليه ، ويرى الرازي من 
ذلك أن الهمزة في اللغة لا تكون بهذا المعنى دائما؛ أي الهمزة التي تجعل من الفعل متعديا ليست 

تسبب   في الفعل، ويضرب في ذلك أمثلة وشواهد من اللسان العرب ،  بدخول الهمزة  دائما بمعنى ال
على  ألفاظ أخرى وانعدام هذا الوجه  فيها ،  فيكون من غير هذا المعنى ؛  الحكم عليها بوجود  
ذلك الفعل فيها، أي وجوده على ذلك الحال فعلا؛ومثاله تقول العرب كما ذكر في شرحه ؛ كلمة  

البخل،  وحكمت عليه  أبخلته   إنما وجدته على حال  العرب لا تعني جعلته وصيرته بخيلا ،  عند 
به،وبهذا المعنى يسلم للرازي تقرير  أن الله سبحانه وتعالى لا يضل عباده،إنما المعنى  أنهم فعلا ضالين  

ض بجعلهم  عباده  إضلال  الله  عن  ينفي  هنا  الرازي  أن  بمعنى  فيهم،  الله  فعل  من  هذا  الين  وليس 
 بالقهر،إنما يرى الأصح هو أن أضل بمعنى وجده ضالا .

إضافة    في هذاوالرازي   لغوية وهي  يناقش قضية  لتعدية الموقف  اللزوم    الهمزة  إلى الفعل من 
،فيخرج بنتيجة أنها لا تدل على التسبب بالفعل في العديد من مواضع اللغة، وأبرزها في    التعدي

،  ويأتي بعد ذلك على تأويل الآية بنفي فعل الإضلال عن الله ،بيد  موضع الآية القرآنية آنفة الذكر
أن هذا ما يظهر من الآية ، والإضلال هاهنا لا يجب أن ينسب إلى الله من منظور الرازي، فالله لا  

 يسببه ولو كان ذلك فإن هذا من الظلم وهذا مالا يحق في حقه سبحانه وتعالى . 

 
 .2/365، فخر الدين  الرازي ،  التفسير الكبير .1



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

74 
 

ظاهره لخالف الآيات القرآنية، التي يقر الله فيها  نفي  الظلم  كما  أن هذا المعنى لو حل على  
عن نفسه،  وكذا  كونه سبحانه أرحم الراحين بعباده، ويستشهد لدعم موقفه ، بآيات قرآنية هي : 

لِحا   هَاٰۖ وَمَا رَبُّكَ بِظلَََّٰم  فلَِنـَفْسِهِ قوله تعالى : ﴿  مَّنْ عَمِلَ صََٰ ﴾)فصلت /   لْعَبِيدِٰۖ لِّ ۦ وَمَنَ اَسَآٰءَ فَـعَلَيـْ
( ؛ أي القول بنفي الظلم هنا ، يقتضي نفيه في كل آي القرآن الكريم ،   ففي الآية   القول 45

، ووجوب إدراك أن آيات الله لا تناقض بعضها بعضا  1الفصل بضرورة نفي الظلم عن الله بالضرورة  
ن التأويل واقع  في حال  خالف  ظاهر   وهذا امتثالا للضابط التأويلي في المدرسة الأشعرية القائل بأ

النص نصا آخر  قطعي الثبوت والدلالة، وبذلك فإن حل  الإضلال على ظاهره يفرز هذا الضرب 
من التناقض في ما بين الآيات المحكمات والمتشابهات ،  وهذا في عرف المدرسة الأشعرية يرد ولا 

ُ نَـفْسا  اِلاَّ وُسْعَهَاٰۖ  ﴾ )اليقال به، كما يقول الله سبحانه وتعالى في موضع آخ للََّّ
َ۬
قرة  بر: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اُ

(؛  فهذه الآية تدل كذلك على عدل الخالق  في معاملته مع خلقه،وأنه لا يكلفهم مالا  285  /
،  دون سبب فقط قسرا وقهرا تعالى الله عن  2يطيقون، أو يخلق فيهم ما يضاد قدرتهم على الهداية  

ة الكريمة وقول ذلك ؛ وذلك ما يرى فيه الرازي من التكليف بما لا يطيقه العبد، وهذا ما تنفيه الآي
فيها ، ويضيف  قوله سبحانه  : ﴿  عَلَيْكُمْ فِ   الله  جَعَلَ  لدِّينِ   ےوَمَا  ﴾ )الحج /     حَرجَ  مِنْ   اَِ۬

الدين والشريعة  76 التأويلي، فهي تبرز ما  في  أيض ا لإثبات موقفه  الرازي بهذه الآية  (؛يستشهد 
ي كل ما يؤدي إلى تكليف الإنسان الإسلامية  من يسر ورفع للمشقة  على الناس، وهي بذلك تنف

 تستوعبه قدرته وطاقته .  فوق ما

يماَنِ ويقول الرازي في طرحه هذا كذلك : "  أنََّهُ تَـعَالَى لَوْ خَلَقَ فِيهِمُ  الضَّلَالَ وَصَدَّهُمْ عَنِ الْإِ
نْـزاَلِ الْكُتُبِ عَلَيْهِمْ وَبِعْثَةِ الرُّسُلِ إلِيَْهِمْ فاَئدَِ  ةٌ   لِأَنَّ الشَّيْءَ الَّذِي لَا يَكُونُ مُِْكِنَ الْحُصُولِ لمَْ يَكُنْ لِإِ

ا ؛ ينطلق الرازي هاهنا من نفي العبثية عن الله سبحانه  3"     كَانَ السَّعْيُ في تَحْصِيلِهِ  عَبـَث ا وَسَفَه 
وتعالى، حيث إن القول بالإضلال في حقه، هو منع للإيمان، وكيف يكون ذلك ؟، وهو المرسل  

 
 . 366، فخر الدين الرازي ، ص التفسير الكبير،  ينظر .1
 . 366، ص    المرجع نفسه،  ينظر .2
 .366، ص  المرجع نفسه .3



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

75 
 

سل والأنبياء بغرض هداية الناس،  فأن  يكون مصيرهم الضلال بأمر مقدر  محتوم، ث يطلب لهم  للر 
الهداية و الاستقامة، وهي لن تتحقق في حقهم بأمر إلهي، لم ترسل الرسل إذن  ورسالتها محكوم  

لضلال عليها بأن لا تتبع  وهذا  من العبث من  منظور الفخر الرازي ، لذلك وجب  تأويل  ألفاظ ا
 و الإضلال  في القرآن الكريم . 

الإضلال   ويتفق الزمخشري مع الفخر الرازي في نفي الإضلال عن الله سبحانه وتعالى فيقول : "
المجازى الذي أسنده الله تعالى إلى ذاته في قوله يُضِلُّ مَنْ يَشاءُ ولو كان هو المضل على الحقيقة لكان 

أأنتم أوقعتموهم في الضلال عن طريق الحق؟  :والمعنى .بل أنت أضللتهم   :الجواب العتيد أن يقولوا
وكان القياس: ضل عن السبيل، إلا أنهم تركوا   «أضله»مطاوع   :وضل  أم هم ضلوا عنه بأنفسهم؟ 

 :معنىفي    أضلّ البعير، :وقولهم .إلى الطريق، وللطريق :والأصل    .الجار كما تركوه في هداه الطريق
 :قيل    ضائعا، لما كان أكثر ذلك بتفريط من صاحبه وقلة احتياط في حفظه،   :يأ  ضالا،  جعله

أضله، سواء كان منه فعل أو لم يكن سُبْحانَكَ تعجب منهم، قد تعجبوا مِا قيل لهم لأنهم ملائكة  
بإبليس وحزبه    الذي هو مختص  أبعدهم عن الإضلال  فما  أن    1"  .وأنبياء معصومون،  ؛ بمعنى 

شري في قوله ينفي بدوره الإضلال عن الله سبحانه وتعالى من منطلق معتزلي ينفي أن يخلق الله الزمخ
الظلم في الوجود،  فلا يقال بالظلم في حق الأنبياء والملائكة فكيف به ينسب إلى الله، فيقرر أن 

الإضلال ينسب هذا الإضلال هو من المجاز العقلي، الذي يسند  الفعل فيه لغير فاعله  الأصلي ،  ف
إلى الله مجازا لا حقيقة، وهذا لأن الله ترك العبد في حاله بعد اختياره للكفر ، ولو كان الإضلال من 
الله حقا ، لقال  يوم القيامة الضالون لله  أنت أضللتنا ، لكنهم لا يقولون بذلك إنما  يقرون  أن 

يقال هذا في اللغة ولو لم يكن الفاعل في  ضلالهم من أنفسهم ،  ويأتي بمثال من اللغة أضل البعير ،  
الإضلال فاعل مباشر، وهذا  إن دلّ فيدل على أن هذا الضرب من القول وارد في اللغة العربية ،أما 
القول بالمطاوعة؛ أي أن ضل نتيجة لأضل فيرى الزمخشري  أن هذا  ليس بالضرورة أن يكون،   فلا  

يقتضي له، وهذا ما  عدم نسبه فعل الإضلال لله سبحانه على وجه    يشترط في الضلال مسبب 

 
 .270/  3، الزمخشري ،  تفسير الكشاف .1



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

76 
 

الحقيقة إنما هو من المجاز، وهذا ما يدعم موقف الرازي القائل بالإضلال مجازا في حقه سبحانه وتعالى  
 لا على وجه الحقيقة .

مدرسته   في  بها  القائل  الاعتقاد    أصول  من  أصلا  ناقض  أنه  الرازي  تأويل  من  يلحظ 
 خالق للعبد وفعله كما  أورد مسبقا ، فإن القول بنفي الإضلال هذا الأشعرية؛وهو القول إن الله 

مناف لهذا الأصل الكلامي في الأشعرية  ، إلا أنه يلتزم بكون الإضلال منفي عقلا عن الله سبحانه  
وتعالى،ذلك أنه يعد من أوجه الظلم وهذا مِا لا  تسلم  نسبته لله   تعالى فهو الذي حرّم الظلم عن 

ن عباده ،  ورغم التوافق بين الرازي والزمخشري في نفي  حل آيات الإضلال على ظاهرها،إلا نفسه وع
أن  هناك مواضع اختلاف  بينهما هي  : أن   الرازي يؤول   لغويا وتقديريا ، بطريقة لا تنقض 

الثبوت   المشيئة الإلهية ذلك أنه   يلتزم بالضابط التأويلي القائل بالتأويل حال معارضة نص لقطعي
والدلالة، أما الزمخشري فينفي الإضلال لأن  العقل ينفي أن  يكون الله مضلا لعبده  ولو كان ذلك    
سبحانه   المنزه لله  التأويل  بين  الجوهري  الفارق  يبرز  ما  وهذا   ، ضلّهم  

ُ
لم الضالون ضلالهم  لنسب 

باده، وهذا راجع للتوجه والأصول وتعالى،والتأويل المنافي لما يقول به العقل من علاقة الله  بأفعال ع
الكلامية لكل منهما ، وكيف أنهم يجعلون من النص القرآني الوسيلة التبريرية لكل توجه فكلاهما  
يقول بالتأويل العقلي ولكن بنسبة متفاوتة ، إلا أنهما يتفقان بأن  الآية من المجاز العقلي وأن نسبة 

قة، فالنتيجة مشتركة والاختلاف في كيفية التأويل، أما  الإضلال لله على على سبيل المجاز لا الحقي
 الوسيلة والآلية فهي اللغة . 

وبهذا  يعد منهج الرازي  نموذجا  مؤسسا  على الضوابط الأشعرية الصارمة، يتجسد ذلك 
هنا  في قضية الإضلال، والتي تعد مخالفة بيّنة لنصوص صريحة،  ولا مجال للقول بغيرها ذلك أنها من  

فيما   اللف لذلك  الإشارة  سبق  الرازي كما  رأي  من  واجب  المقيد  على  المطلق  وحل  المقيد  ظ 
سبق؛وبذلك يتخذ الرازي من المجاز منفذا  ينفذ منه   للتوفيق   بين النصوص، فيجعل بذلك من  
العقل  بين  التوفيق  مهمتها  شاملة   رؤية  ضوء  في  القرآني  النص  فيفهم  التحليلية،  الوسيلة  اللغة 

قل،ويكون بها التنزيه، كما يلُحظ من  منهج  الرازي دقته،  فهو لا يغفل بلاغة اللفظ ولا مقصد والن



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

77 
 

الخطاب؛ إنما  يحاول المقاربة بينهما للوصول للمعنى الأعدل، متخذا من العرف الاستعمالي أساسا  
التنوع في أساليبها    في هذا التوفيق، وقد أعانه على ذلك سعة اللغة ومرونتها، فإن نظام اللغة يتيح هذا

، وهو مِا تنفرد به اللغة العربية عن غيرها،أما  1ومنه " إضافة الفعل إلى ما ليس بفاعله على الحقيقة "  
الرازي فيستفيد من هذا في تأويله اللغوي الراجع إلى الأصل العقدي، والضابط الأشعري الذي يقول 

المحكم كمرجع يهتدى به في المتشابه من القول ،  لذلك بضرورة موافقة  النصوص لبعضها، و جعل  
فإن القول بالإضلال في حق الله سبحانه وتعالى ، ينافي ما جاء في القرآن  لينفي عن الله الظلم،فالرازي 

 يعد الإضلال، من الظلم ، ونسبته لله سبحانه وتعالى لا تجوز من منظوره . 

تند في استدلاله لدعم موقفه التأويلي على شواهد إن ما يلحظ من تأويل  الرازي هذا أنه يس 
لا تنهض كقاعدة مطرّدة في الاستعمال ، إنّما هي استعمالات سياقية لا تعمّم ، أما    الأصل فهو  
المطرّد في اللغة ، وأن يحمل الرازي كل ما ينسبه الله لذاته على   المجاز، مستندا في ذلك إلى شواهد  

، فتجاوز   القاعدة التي تقول  2ز، ذلك أن الشاذ يحفظ ولا يقاس عليهشاذة ، وهذا  مِا لا يجو 
بكون  الهمزة تفيد التعدي  في الفعل ، والاستناد إلى القليل مِا يخالف ذلك ، قد يقبل إذا ما استدل  
به مرة أو مرتين لا غير ، أما حل كل ألفاظ الإضلال في القرآن عليه ، فهو من  القول المجانب  

،  كما أن الإضلال قد لا يكون من الظلم إنما قد يرُى من العدل الذي يتصف به الله  للصواب  
سبحانه وتعالى  ،  فقد يكون من فعل سابق من العبد استوجب هذا الإضلال وهذا ما يثبته قوله  

ُ لَا يَـهْدِ ﴿  تعالى :     وَاللََّّ
قُـلُوبَهمُْٰۖ  ُ للََّّ

أزَاَغَ اََ۬ لْقَوْ   ےفَـلَمَّا زاَغُوٰٓاْ  سِقِيَنٰۖ   مَ اَِ۬ لْفََٰ ( ، يقول  5)الصف /    ﴾  اََ۬
ُ لا يُـوَفِّقُ لإصابةِ الحقِّ القومَ الذين اختاروا الكفرَ على  الطبري  في سياق تفسير هذه الآية : " واللََّّ

وهو من العدل في حق من يحيد عن الحق    الضلال، الله يضل من يستحق    ؛ بمعنى أن3"    .الإيمانِ 
 عليه.  ويؤثر الباطل

 
م ، ص  2002هـ  1422، بيروت : دارإحياء التراث العرب ،  1، أبو منصور الثعالبي ، تح : عبد الرزاق المهدي ، ط  فقه اللغة وسر العربية  ـ     1

254. 
 .1/100، ابن جني ،  الخصائص،  ينظر  .2
 . 32/613، محمد بن جرير الطبري ،  تفسير الطبري  .3



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

78 
 

 . المكر : 2.3.1

﴾ ذكُر المكر في القرآن الكريم في عدة مواضع يقول الله تعالى :   كِريِنَٰۖ لْمََٰ
َ۬
ُ خَيْرُ اُ  وَاللََّّ

ٰۖ
للََُّّ
 ﴿ وَمَكَرُواْ وَمَكَرَ اََ۬

لذِينَ كَفَرُواْ ليُِـثْبِتُوكَ أوَْ  ( ،  ويقول سبحانه :  53)آل عمران /  
 ﴿  وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ اََ۬

ٰۖ
يَـقْتُـلُوكَ أوَْ يُخْرجُِوكَ

كِريِنَٰۖ ﴾ لْمََٰ
َ۬
ُ خَيْرُ اُ  وَاللََّّ

ٰۖ
للََُّّ
َ۬
 ( ، 30)الأنفال /   وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اُ

أما المراد فهو ما ينسب لذات    ولغيره،  وتعالى،وقد نسب المكر في القرآن الكريم لله سبحانه  
المكر في   الله، أن  متفق عليه  ، ومثلما هو  الرازي وعلى تأويله في مصنفاته  يشتغل عليه  وهو ما 

الفعل لله  لنسبة هذا  الرازي في استنكاره  فيها ، وهذا منطلق  السلبية  البشرية ، هو من  الصفات 
إنما  سبحانه وتعالى، إذ يرى أن الألفاظ التي توهم السوء في حق الله لا يسلم حلها على ظاهرها  

 تأويلها ، فهي تدخل في باب المجاز ؛ أي تنسب لله على سبيل المجاز لا الحقيقة . 

، وَالِاحْتِيَالُ  عَلَى اللََِّّ تَـعَالَى مُحَالٌ   يقول الرازي : " الْمَكْرُ عِبَارَةٌ عَنِ الِاحْتِيَالِ في إِيصَالِ الشَّرِّ
أنََّهُ تَـعَالَى سَمَّى جَزاَءَ   :تَشَابِهاَتِ وذكروا في تأويله وجوها أحدهافَصَارَ لَفْظُ الْمَكْرِ في حَقِّهِ مِنَ   الْمُ 

مِثـْلُها   سَيِئَّةٌ  سَيِّئَةٍ  وَجَزاءُ  بِالْمَكْرِ، كَقَوْلهِِ  :  الْمَكْرِ  الشُّورَى  الْمُخَادَعَةِ   [٤٠]  جَزاَءَ  وَسَمَّى 
بِالِاسْتِهْزاَبِالْمُخَادَعَةِ، الِاسْتِهْزاَءِ   وَالثَّاني  وَجَزاَءَ  بِالْمَكْرِ      :ءِ   شَبِيهَة   مَعَهُمْ كَانَتْ  اللََِّّ  مُعَامَلَةَ  أَنَّ 

يَ بِذَلِكَ  الثَّالِثُ : أَنَّ هَذَا اللَّفْظَ ليَْسَ مِنَ الْمُتَشَابِهاَتِ، لِأنََّهُ عِبَارَةٌ عَنِ التَّدْبِيِر ا لْمُحْكَمِ الْكَامِلِ فَسُمِّ
؛   يذكر هنا الرازي آراء تأويلية هي أن    1الشَّرِّ إِلَى الْغَيْرِ."  /  في إِيصَالِ ثَُّ اخْتَصَّ في الْعُرْفِ بِالتَّدْبِيرِ 

المكر يحمل في اللغة على معنى الاحتيال وهو المعنى الأبرز في العرف الاستعمالي، إلا أنه ينفي أن  
كرا كذلك وهو ينسب هذا الوجه لله سبحانه وتعالى، أما المعنى الثاني فهو أن   جزاء المكر يسمى م

ة  الرد الذي يقابل فعل الك، ويرى أن هذا مِا تحمله الآية في معناها   ة﴿ وَجَزََٰٰٓؤُاْ سَيِّيَ  ثـْلُهَاٰۖ   سَيِّيَ  ﴾  مِّ
فيكون جزاء المكر مكرا،  وجزاء المخادعة مخادعة ويظهر أن هذا المعنى هو ما يؤيده الرازي، أما  

بيها بالمكر فسمي مكرا ، فلآية جاءت في سياق رد الله  المعنى التالي فهو أن تعامل الله معهم كان ش
عن  الكيد والمكر  بعيسى عليه السلام  ، وجاء الرد بأن رفُع النبي ، وتشابه عليهم فيه، وصُلب  

 
 .8/236، فخر الدين الرازي،  التفسير الكبير .1



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

79 
 

الذي أوشى به ، فقيل هذا من مكر الله ، لنصرة نبيه ، وهذا لما فيه من المشابهة لا  يقبل هذا الوجه     
جب في حق الله سبحانه وتعالى فهذا المعنى مشابه لما هو عند البشر، أما الرأي الذي  نظرا للتنزيه الوا

يراه  الرازي من الصواب  والذي فيه من نفي التشبيه عن الله   تعالى فهو أن المكر مجاز عن جزاء  
الفع  تدبير من الله  وأخذ اسمه من جنس  أنه   المكر سمي مكرا، إلا  الرد على  ل  المكر، بمعنى أن 

تماما،فالمكر في الأول يُحمل على حقيقته، أما في الثاني   و هو  تدبير الله  وما يقابل المكر  والاحتيال  
،وهو 1ه  "  ذكْرُ الشيء بلفظ غيره لوقوعه في صحبت   بالعدل، وهذا المجاز  من مجاز المشاكلة ؛ وهو "
 من المجاز الوارد في اللغة العربية ، يقول الشاعر:

نَا        فَـنَجْهَلَ فَـوْقَ جَهْلِ الْجاَهِلينَا ألاَ لاَ   .  2يَجْهَلَنْ أَحَدٌ عَلَيـْ

فالجهل المذكور في صدر البيت ذلك الجهل المراد منه السفه والمنافي للحِلم ، أما الجهل المذكور  
في عجزه  ،  فهو بمثابة الرد  على الجهل الأول ، فسمي تأديب الجاهل على جهله جهلا من باب  

والذي  يعنيه  الرازي من  تأويله  للفظ  المكر     ،  وهذا القول يمثل نموذجا عن  هذا المجاز،3المشاكلة   
المنسوب  لله سبحانه  وتعالى، حيث يطلق على جزاء الفعل اسم الفعل ذاته ، لا من باب الحمل  

تنفرد به   اللفظ ، وهو مِا  التشابه في  العربية ، فهذه المشابهة  على ذات المعنى بل من باب  اللغة 
اللفظية مع اختلاف دلالتها هي  مِا تتحيه اللغة لمستخدميها ، فالعرب  لم تتعامل مع الألفاظ على  
أساس دلالتها الوضعية فحسب إنما المعاني تتعدى ذلك ، فالمقصد والسياق  لهما  أثر بالغ الأهمية،في  

ليات التي تخدم ذلك ، وتجعل  اللغة بمنأى عن الجمود  تحديد المعنى ، ويعد المجاز بحق من أهم الآ
 فهي لغة واسعة سعة  مفرداتها، ولغة القرآن الكريم لا شك تنفرد عن غيرها من  اللغات .

أما ابن تيمية فله رأي آخر حيث يقول : " وهكذا وصف نفسه بالمكر والكيد ، كما وصف  
 عبده بذلك، فقال 

َ۬
مُْ يَكِيدُونَ كَيْدا وَأَكِيدُ كَيْدا ﴾   للََُّّٰۖ ﴾، وقال  ﴿﴿ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اُ  إِنهَّ

 
 . 2/438م ، 1996هـ 1416، دمشق : دار القلم ، 1، عبد الرحن حبنكة الدمشقي  ، ط البلاغة العربية .1
 . 16/ 1م ، 1966هـ 1386، بيروت : مكتبة الجامعة العربية ، 2، علي الجندي ، ط تاريخ الأدب الجاهلي .2
 .438حبكة ، ص  ، عبد الرحن البلاغة العربية،  ينظر .3



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

80 
 

؛ ويقصد من ذلك      1(  وليس المكر كالمكر ولا الكيد كالكيد، "  16.    15) الطارق /  
بالضرورة أن ما ينسبه الله لذاته، مخالف لما ينسب للبشر وما هو متعارف عليه في عرف البشر ،دون 

فابن   للمجاز،  اللفظ بين  حاجة  القرآن على ظاهره،  والاشتراك في  اللفظ في  تيمية مِن يحملون 
المخلوق و خالقه لا يعني الاشتراك في الكيفية ؛  بمعنى أن ما يرى منه الرازي في نسبة المكر لله من  
النقص لا يقول به ابن تيمية ، فحمل اللفظ على ظاهره لا يقتضي هذا الفهم ، إنما وجب حل  

ا لتي تنسب إلى الله على وجه الكمال ، وعدم الخوض في تأويلها ، فالمكر المضاف إلى   الألفاظ 
يقصده   ذاته بما  أن يصف  يعجزه  فالله لا   ، لما ذكره في كتابه الحكيم  يعنيه ، ولولا ذلك  الله،الله 

لى في  فعلا،وبذلك فابن تيمية يرى أن التأويل في هذه المواضع من التحريف لمعاني الله سبحانه وتعا
على  ظواهر الألفاظ   مشروع عنده ، ولا يرى من نسبه فعل المكر لله من القرآن الكريم،والتوقف  

المخالفة  للعقل في شيء ، فهو يذهب مذهب إثبات ما أثبته الله لنفسه ، أما ما يقول به الرازي  
بمعنى  أنها لا تنسب    من تأويل فيسميه ابن تيمية التعطيل ،  فهو يطلق على الأشعرية اسم المعطلة ، 

لله ما ينسبه لذاته ، ومن ذلك  جاء هذا الاسم  كما سلف الذكر ، بمعنى إن  ما يقول به الرازي  
من تأويل لما ينسبه الله لذاته فيه  من مصادرة اللفظ القرآني ، والحمل على غيره في جل مواطنه،وهو    

يه والنقص في حق الله سبحانه وتعالى ،ويستلزم تقدير عقلي يرى أن إثبات اللفظ القرآني يستلزم التشب
البحث دائما في المعنى المجازي للقول ، وباب المجاز واسع وقد يبتعد المعنى المتوصل إليه عن مقصد  
الخطاب القرآني ، فالكل  يؤول  حسب ما يعتقد به ،   يظهر ذلك جليا في الاختلاف بين ما  

ه الكلامي ، الذي ينعكس على تأويله ، كل ذلك يؤدي إلى  يقول به المعتزلة والأشعرية فلكل توجه
اختلاف المعنى  المفهوم من الخطاب القرآني، ويبعث على التفرقة ، بينما   الدين يحث على  الائتلاف   

يعا  والوحدة لما فيها من قوة للأمة،  يقول الله تعالى :    تَـفَرَّقُ   وَلَا ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اَِ۬للََِّّ جمَِ
ٰۖ
)آل    ﴾   واْ

(؛ يقول الإمام الطبري في تفسير هذه الآية الكريمة : " ولا تتفرَّقوا عن دينِ اللََِّّ وعهدِه 103عمران /  
، والانتهاءِ إلى  صلى الله عليه وسلمالذي عهِد إليكم في كتابِه، من الائْتلافِ والاجتماعِ على طاعتِه وطاعةِ لرسولهِ  

 
 .3/14، ابن تيمية ،   مجموع الفتاوى،  ينظر. 1



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

81 
 

الفهم هي تفرقة امتدت منذ عصور خلت، وهي لا  ، بمعتى أن التفرقة التي تنجم عن هذا  1".أمرهِ
تمس جوهر الدين، فهي بمنأى عن ما يأمر به الله سبحانه وتعالى، وخير مثال عن ذلك  تطويع  
النصوص لخدمة التوجه العقدي، والخروج عن هذا المنهج الذي يأمر به الله سبحانه وتعالى يندرج 

 تحت التفرق المنهي عنه . 

 تيمية. بن وهذا ما يؤيد قول ا

يلحظ من منهج الرازي غلبة النزعة التأويلية، حيث إنه  يختار التأويل حتى في المواضع التي قد 
لا تستدعي التأويل أو الحمل على المجاز ، وذلك راجع إلى الدعوة الملحة لتنزيه الله عن كل ما يظهر  

ني يقول بأن المكر جاء كرد على فيه  من التشبيه الشيء الكثير أو القليل ،  فرغم  أن السياق القرآ
مكر المشركين  ، إلا أن الرازي يحمله على غير معناه بمعنى رده إلى معاني مجازية كالعدل والتدبير،وذلك 
الأخذ  في  الغلو  من  فيها  يكون  قد  والتي    ، بها  ويقول  يتبناها  التي  الكلامية  لأصوله  راجع 

ا فيه من   المنهج  أن هذا  بذلك   الشيء بالتأويل،فيظهر  التشبيه   الوقوع في  لمبالغة في الحذر من 
صفات الخالق مع  خلقه فهذا  يدرك دون أخذ   فق واتالكثير،بيد أن  من البديهي والطبيعي  أن لا ت

 بالتأويل في مواضع لا تستوجبه . 

 . الحركة   3.3.1
وهذا من   ، وتعالىورد في القرآن الكريم وفي السنة النبوية ما يوحي بالحركة في حقه سبحانه  

(   24)الفجر /  صَفّا﴾ ﴿  وَجَآٰءَ ربَُّكَ وَالْمَلَكُ صَفّايقول الله تعالى :    الأشعرية،المنفي قطعا في عرف  
أي نسب فعل المجيء لله سبحانه وتعالى، كما ورد النزول  في  الحديث الصحيح  : " عن أب عبد  

ن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال :  الله الأغر ، وعن أب سلمة بن عبد الرحن عن أب هريرة أ
من يدعوني    الآخر. فيقولوتعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا . حين يبقى ثلث الليل    ”ينزل ربنا تبارك 

 2"   له!ومن يستغفرني فأغفر  فأعطيه!. من يسألني  له!فأستجيب 

 
 .5/647، محمد بن جرير الطبري ،  تفسير الطبري .1
 1/521م  ،1991هـ  1412، القاهرة : مطبعة عيسى الباب ،1: محمد فؤاد عبد الباقي ، ط    الحجاج، تحأبو الحسين مسلم بن    ،مسلمصحيح    .2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

82 
 

الله ينزل إلى السماء الدنيا في الجزء الأخير من الليل ، ويستجيب    الحديث أنويقصد من  
لْمُضْطرََّ إِذَا دَعَاهُ  ﴾)النمل /  سبحانه لعباده ، وهو القائل جل وعلا  

َ۬
يبُ اُ ( ، فمسألة  64﴿ أمََّنْ يجُِّ

 .  إجابة الدعاء هي أمر ينفرد به الله سبحانه وتعالى ، وهذا موافق لما جاء في الحديث الشريف
فالرازي  يقول بغير ذلك إمتثالا لمبدأ    حركة،أما مسألة النزول وكذلك المجيء والتي تقتضي  

ليِلِ الْعَقْلِيِّ أَنَّ الْحرَكََةَ عَلَى اللََِّّ   التأويل القائل  بالتنزيه ؛ فقد  جاء في تفسيره  " وَاعْلَمْ أنََّهُ ثَـبَتَ بِالدَّ
مَا   مِنَ تَـعَالَى مُحَالٌ، لِأَنَّ كُلَّ  فِيهِ  بدَُّ  فَلَا  أزَلَيًِّا  يَكُونَ  أَنْ  يَسْتَحِيلُ  وَالجِْسْمُ  كَانَ كَذَلِكَ كَانَ جِسْم ا 

. يوضح الرازي في هذا الموضع نفي الحركة عن الله سبحانه وتعالى ، من منطلق عقلي،كون   1"   التَّأْوِيلِ 
القول بالجسم ،  ومنه القول بالحيز  أن العقل لا يقبل ذلك في حق الله ، فالقول بالحركة ينجم عنه  

والمكان،  فالحركة تستدعي المكان والزمان والله خارج عنهما، فالله كان ولا مكان ولا زمان وهو 
على ماكان قبل خلقهما ، بمعنى أن الله قديم أما المكان والزمان فمحدثان وهذا من تقسيم الأشعرية 

عني   التحول  من حالة لأخرى يقول في ذلك : "ماهية  كما تم الإشارة  لذلك فيما سبق، والحركة ت
الحركة وحقيقتها أنها انتقال من حالة إلى حالة، وكل ما كان كذلك فإن حقيقته تقتضي أن يكون  

وهذا  2كان كذلك فحقيقته تقتضي أن تكون مسبوقة بغيرها "   مسبوقا بالحالة المنتقل عنها، وكل ما
المدرسة   العقلي في عرف  بالدليل  منفي  ذلك  وكل  سبحانه     به عن الله   القول  لا  يصح  ما 
الأشعرية،لذلك يوجب الرازي التأويل في  هذه المواضع من القرآن والحديث الشريف كذلك،فالحديث 

 له من الأهمية التشريعية عند الأشعرية  القدر الوافر حيث يقول صاحب الجوهرة :
 .3دي للنبي قد رجح       فما أبيح افعل ودع مالم يبح  وكل ه

الأحكام  في  يقرره  وما  أفعاله   و  أقواله  من  والسلام  الصلاة  عليه  النبي  بسنة  الأخذ  أي 
الشرعية،فكلها أوامر من الله سبحانه وتعالى، وهذا المقصد من فعلي الأمر " افعل ودع " بمعنى الأخذ  

ما أجازه  والامتناع عن ما نهى  عنه، وهذا امتثالا لقوله تعالى : ﴿فإَِن    بما يقوله رسول الله ؛ بتحقيق
 

 .159/ 31فخر الدين الرازي ،   ،الكبيرالتفسير  .1
 . 1/232  م،1987هـ1407  العرب،دار الكتاب    بيروت:  ،1ط  السقا،أحد حجازي    تح:  الرازي،فخر الدين    ،الإلهيالمطالب العالية من العلم    .2
مروان حسين عبد   تح:  اللقاني، برهان الدين إبراهيم    ،التوحيد شرح الناظم على الجوهرة وهو الشرح الصغير المسمى هداية المريد لجوهرة  .  3

 .54/ 1م ،2009هـ1430، 1 البجاوي، طالصالحين 



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

83 
 

فِ  للََِّّ   إِلَي   فَـردُُّوهُ   ءےشَ   ےتَـنََٰزَعْتُمْ 
لَاخِرِٰۖ   وَالْيـَوْمِ   بِاللََِّّ   تُومِنُونَ   كُنتُمْ   إِن  وَالرَّسُولِ   اََ۬ )النساء  اَِ۬  ﴾

د فارْتَدُوا معرفة  ذلك أيض ا مِن عندِ فإن لم تجَِ (؛يقول الإمام الطبري في تفسير هذه الآية "  58/
؛ فالسنة مصدر تشريع لذلك يأخذ الأشعرية منها    1"  الرسولِ إن كان حيًّا، وإن كان ميِّت ا فمِن سنَّتِه

 الأحكام    كذلك . 
بالنسبة   الانتقال   النزولأما  النزول الحقيقي فذلك يستوجب  ليس من  أنه  منه  الرازي  فيرى 

والحركة : " إن معنى نزول الله نزول بره ، لا النزول الحقيقي  لأن النزول الحقيقي يستدعي مكانا  
بمعنى أن النزول  المقصود في الحديث ليس نزولا حسيا ، إنما هو تعبير مجازي يشير إلى     2وجهة  " 
لهي والرحة وبره سبحانه وتعالى بعباده باستجابة دعواتهم والإحسان إليهم، أما الحمل على  القرب الإ

الظاهر فيقتضي القول بالمكان والجهة وهذا منفي عن الله سبحانه وتعالى عند الأشعرية، لأن ذلك 
أزلي واجب    من صفات الأجسام والأجسام  حادثة ولها بداية ونهاية  ، أما الله سبحانه وتعالى فقديم

 الوجود والموجد لكل موجود، حيث جاء في منظومة الجوهرة كذلك  :
 3فواجب له الوجود والقدم           كذا بقاء لا يشاب بالعدم 

وما يقول به الرازي  هو من المجاز المرسل في اللغة العربية وهو أحد أوجه بلاغتها ؛ فالفعل 
من   والمغفرةالبر و المقصود هو الأثر وهو تلك الاستجابة    ينزل استعمل  لا على حقيقته إنما قصد به

الله  لعباده، والنزول ليس فعلا مقصودا بذاته إنما هو المسبب في رحة الله وبره على سبيل المجاز  
لسَّمَآٰءِ رزِْقا﴾)غافر /

نَ اََ۬ ( ؛  فأطلق اسم الرزق هاهنا   12المرسل ، كقوله تعالى : ﴿ وَيُـنـَزّلُِ لَكُم مِّ
المقصود هو المطر، وذلك لعلاقة سببية لأن المطر سبب في مجيء الرزق، كذلك الحال مع "ينزل   و 

ربنا" بمعنى ينزل  بره أي بمعنى النزول على وجه التأويل عند الأشعرية  فيأتي  فضله ورحاته  على 
 عباده  لا نزول ذاته . 

 

 
 .7/185 الطبري،محمد بن جرير  ،الطبريتفسير  . 1
 .7ص   الرازي،فخر الدين  ،التقديسأساس  . 2
 . 48ص  اللقاني، ،الناظمشرح ـ  3



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

84 
 

 فيه:أما المجيء فيقول الرازي 
بَابِ حَذْفِ الْمُضَافِ وَإِقاَمَةِ الْمُضَافِ إلِيَْهِ مَقَامَهُ، ثَُّ ذَلِكَ الْمُضَافُ مَا  "وَهُوَ أَنَّ هَذَا مِنْ  

أَحَدُهَا  هُوَ؟ وُجُوهٌ  وَثَانيِهَا :فِيهِ  وَالْمُجَازاَةِ  بِالْمُحَاسَبَةِ  رَبِّكَ  أمَْرُ  يُـقَالُ   :وَجَاءَ  رَبِّكَ كَمَا  قَـهْرُ  وَجَاءَ 
كَ  أمَُيَّةَ أَيْ قَـهْرهُُمْ وَثَالثُِـهَا: وَجَاءَ جَلَائِلُ آيَاتِ رَبِّكَ لِأَنَّ هَذَا يَكُونُ يَـوْمَ الْقِيَامَةِ، وَفي ذَلِ جَاءَتـْنَا بَـنُو 

ا لِشَأْنِ تلِْكَ الْآيَاتِ وَ   الْيـَوْمِ تَظْهَرُ الْعَظاَئمُِ وَجَلَائِلُ الْآيَاتِ،  :راَبِعُهَافَجُعِلَ مجَِيئُـهَا مجَِيئ ا لَهُ تَـفْخِيم 
رَبُّكَ أَيْ  وَجَاءَ ظُهُورُ رَبِّكَ، وَذَلِكَ لِأَنَّ مَعْرفَِةَ اللََِّّ تَصِيُر في ذَلِكَ الْيـَوْمِ ضَرُوريَِّة  فَصَارَ ذَلِكَ وَجاءَ  

هَةُ وَارْتَـفَعَتِ/" ؛ يرى الرازي من الآية أن فيها من الحذف  حيث حذف ما يضاف إلى  1زاَلَتِ الشُّبـْ
أمره  بمعنى أن ما يأتي في الحقيقة  أمر الله والأصل في القول جاء أمر الله ، وهذا وارد في  الله من  

يَٰ عَمَّا ﴿القرآن الكريم حيث يقول الله تعالى :  لَ۪ نَهُۥ وَتَـعََٰ  سُبْحََٰ
للََِّّ فَلَا تَسْتـَعْجِلُوهُٰۖ

َ۬
َٰٰٓ أمَْرُ اُ يُشْركُِونَٰۖ ﴾   أَتيَ۪

القرآن الكريم ، وهذا من تطبيق الضابط القائل برد المتشابه    (، أي أن هذا الوجه وارد في1)النحل /
إلى المحكم ، أما الوجه الثاني الذي ذكره فهو مجيء القهر ، ويستشهد الرازي فيه بما تقول به العرب  
وهو جاء بنو أمية بمعنى لما لهم من سلطة وقهر ضرب لهم به المثل ، وهذا من الأخذ بعرف الاستعمال 

بط الأشعرية كذلك ، والوجه الثالث هو مجيء جلائل الآيات لما لآيات الله سبحانه   وهو من الضوا
وتعالى  العظيمة من وقع في نفوس المؤمنين وغيرهم ،  لذلك قد يحمل  عليها المعنى أيضا ، كما  

هور   يحمل المعنى  على زوال الشبهات بمعنى تظهر يوم القيامة الحقائق بينة ، فترتفع الشبهات، بمعنى ظ
الحق ، وذلك على سبيل المجاز ، وهو من المجاز المرسل، أي علاقة  اعتبار ماكان  وهو أمر الله   
المضاف   وإقامة  المضاف  حذف  الرازي  عليه  أطلق  ما  وهذا  العربية،  البلاغة  أوجه  من  والحذف 

جع لأصول الاعتقاد إليه،والقرينة المانعة من إرادة المعنى الحقيقي هو العقل والتنزيه الإلهي، وذلك را
 . في المدرسة الأشعرية 

 
 

 
 .31/159، فخر الدين الرازي ، التفسير الكبير . 1



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

85 
 

  .قضايا تأويلية عند محمد شحرور : 2

ينطلق محمد شحور في قراءته المعاصرة للقرآن الكريم، من موقف نقدي تجاه   تأويلات التراث 
الرئيس في هذا  1 للواقع ومواكبة متغيراته  كما أورد آنفا، و منطلقه  النص  ، فهو  يوجب موافقة 

الموقف  هو ما يسميه "قانون التطور"  حيث يقول : "  ووضع قانون التطور أنه أصل الخلق في 
ويستند  ، أي إن الثبات خاص بالله تعالى ، أما ما عداه فخاضع للتغيير بالضرورة ،2الوجود كله "  

شحرور في  فهمه هذا إلى تأويله لقصة الرجلين   الواردة في سورة الكهف ،حيث  يقول  الله تعالى   
ذِهِۦٰٓ   تبَِيدَ   أَن  أَظُنُّ   مَآٰ   قاَلَ   لنِّـَفْسِهِ ۦ: ﴿ وَدَخَلَ جَنـَّتَهُۥ وَهُوَ ظاَلم   لسَّاعَةَ   أَظُنُّ   وَمَآٰ   أبَدَا  هََٰ

َ۬
  وَلئَِن   قآَٰئمَِة   اُ

هُمَا  خَيْرا  لَأَجِدَنَّ   ےرَبِّ   إِلَيَٰ   رُّدِدتُّ  نـْ حِبُهُۥ وَهُوَ يُحَاوِرهُُۥٰٓ أَكَفَرْتَ بِالذِ   لَهُۥ  قاَلَ    مُنقَلَبا  مِّ  خَلَقَكَ   ےصََٰ
للََُّّ   هُوَ   لََّٰكِنَّا    رَجُلا   سَويَٰكَ   ثَُّ   نُّطْفَة   مِن  ثَُّ   تُـراَب   مِن

َ   أُشْركُِ   وَلَآٰ   ےرَبِّ   اََ۬ الكهف /  )  ﴾  ٰۖأَحَدا  برَِبِّ
( ؛ يقدم المفكر تأويلا لهذه الآية الكريمة، مفاده أن القول بالثبات خروج عن مشيئة  37.36.35

الله وكفر بها، وهذا ما ورد في معنى الآية فالرجل الأول، لم يصرح بالكفر، إلا أن صاحبه ، رد بقوله"  
جة خرج بها محمد شحرور في  أكفرت"،  بمعنى أن القول بثبات جنته وعدم زوالها يعد كفرا،وهذه نتي

تأويله هنا، ومن هذا المنطلق ، يرفض رفضا جازما،الثبات على الآراء القديمة في فهم  القرآن الكريم،  
نْسَانَ الْأَوَّلَ قاَلَ: وَما أَظُنُّ السَّاعَةَ   والتي من بينها ما يقوله الرازي في تأويله لهذه الآية : " أَنَّ الْإِ

ثَّاني كَفَّرَهُ حَيْثُ قاَلَ: أَكَفَرْتَ بِالَّذِي خَلَقَكَ مِنْ ترُابٍ وَهَذَا يدَُلُّ عَلَى أَنَّ الشَّاكَّ في  قائمَِة  وَهَذَا ال
الْبـَعْثِ كَافِرٌ  ذلك أن الإمام الرازي   شحرور،الرازي هنا تختلف عما يقول به    “فنظرة3   .حُصُولِ 

أما محمد شحرور فيقول بإلغاء كل ما لا   البعث،من ضمنها ضرورة الإيمان بيوم    يخضع لمعتقدات 
يمت للواقع بصلة ويقول بضرورة النظر بعين الواقع ، فلكل زمن فكره الذي يسايره ، والقول بأن  

 
هو النتاج المادي والفكري ، الذي تركه السلف للخلف ، والذي يؤدي دورا أساسيا في تكوين شخصية الخلف ، في عقله الباطن     التراث :ـ    1

 .32وسلوكه الظاهر ، الكتاب والقرآن ، محمدوشحرور ، ص 
 .99، ص  المرجع نفسه . 2
 .21/464، فخر الدين الرازي ، ص  التفسير الكبير . 3



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

86 
 

القرآن صالح لكل زمان ومكان   يستوجب تغيير نمط التفكير بحسب محمد شحرور ، ولن يكون  
 ، وإعادة قراءة النص الديني قراءة معاصرة. -على حد تعبيره-بزحزحة الثوابت الموروثة التغيير ، إلا 

 يوجد: ومن أبرز القضايا التي ناقشها شحرور وخالف بها السائد 

 . إلغاء الترادف :  1.2
يعُد الترادف أحد أهم القضايا اللغوية التي أعاد محمد شحرور استقصاءَها ، فهو  ينظر للغة 

نها منظومة دقيقة ،  وتلك الدقة لا تسمح لها  بتطابق ألفاظها، فحتى   الألفاظ المتفق على أساس أ
على ترادفها ، يلغي وجودها في البنية القرآنية ويقول ذلك صراحة في مؤلفاته  : "  كل الألسن 

  " الترادف  خاصية  تحوي  لا  اللغة 1الإنسانية  ليطور  الحكيم  التنزيل  جاء   "  : ويؤكد كذلك    ،
وانطلاقا من هذا الرأي يبني  تصورا جديدا لمعاني القرآن الكريم ، و يرفض    2لعربية،فألغى الترادف "  ا

كل المفاهيم  القديمة باعتبارها لا تمس جوهر الكتاب ومن بين أهم المسائل  التي ناقشها  المفكر  
 في ضل مسألة إلغاء الترادف يوجد :  

   التفسيري :ه في الموروث .  الفرق بين الكتاب وما يوافق1.1.2
محمد   عند  تأويلي  الإسلامي كأساس  التراث  في  المترادفة  المفردات  بين   الفرق  يأتي 

شحرور،فقضية إلغاء الترادف تعد قضية وضابطا تأويليا ، وضعه  لتحديد الفروقات بين المفردات   
وهذا هدفه لبناء معارف و مفاهيم جديدة    3فيقول " إذا ما سقط الترادف يسقط الفقه الإسلامي "  

المفسرين  قما سبهدم     أي الفقهاء و  العلماء و  أقوال  أيديولوجية    من  جديدة تحكم على وبناء 
الوحي بأحكامها المفكر نصوص  يقترحه  الذي  المنهج،   الترادف تعد  جوهر   ، وبذلك  مسألة 

لإعادة قراءة النص القرآني وفهمه في ضوء متطلبات العصر، كون أن التأويل عنده هو موافقة النص  
اقع وهذا الهدف مشترك بينه وبين المفكرين المعاصرين اللذين  تم التطرق لهما فيما سبق "نصر  للو 

 
 .44، محمد شحرور ، ص الكتاب والقرآن . 1
 .    27م  ، ص 2016هـ1437، بيروت : دار الساقي ، 1، محمد شحرور، ط دليل القراءة المعاصرة للتنزيل الحكيم المنهج والمصطلحاتـ   2
م ،   25/01/2018، محمد شحرور ، فعاليات  كرسي معهد العالم العرب ،  تقطيعمحاضرة جامعة السوربون كاملة مع الأسئلة دون  ينظر،  . 3

YmiHjmoA?si=6yWXeNUgGaz2C5kA-https://youtu.be/ZD  . 

https://youtu.be/ZD-YmiHjmoA?si=6yWXeNUgGaz2C5kA


 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

87 
 

حامد أبو زيد " و" محمد أركون "،  وأهمية  إلغاء الترادف بالغة  عند شحرور حتى أن  كتابه المؤسس  
طابق الحاصل  لمنهجه موسوم "بالكتاب والقرآن"، و فيه  يعيد  النظر في مفهومهما  بعيدا عن الت

 بينهما  في التراث  . 

 .الكتاب : 1.1.1.2 

كما سبق القول فإن  محمد شحرور يميز بين الكتاب وما يرادفه في التراث، فالكتاب هو ذلك 
الكل من أول سورة نزلت على نبي الله محمد  عليه الصلاة والسلام إلى  آخر سورة ، ويعرفه بداية  

في اللسان العرب تعني جمع أشياء بعضها مع بعض  لإخراج فيقول : " الكتاب من كتب والكتاب 
؛  وعليه يربط شحرور    1موضوع ذي معنى متكامل  )...(   نقول كتاب الصلاة وكتاب الصوم "  

بين الكتاب ، وبين الجمع الموضوعي لمحتوى متكامل، لا فقط النصوص المكتوبة  و يقول بأنه يستند  
 غوي . في ذلك إلى اللسان والأصل الل 

 المعجمي: أ. الأصل  
يتفق تماما مع ما ورد في مصادر اللغة المعتمدة؛  فقد جاء في    شحرور لاالمعنى الذي يقدمه  

لسان  العرب لابن منظور؛ تعريف الكتاب   فيقول : " كتب : الكتاب معروف، والجمع كتب  
 وكتب ، كتب الشيء يكتبه كتبا، وكتابا وكتابة وكتبه خطه ". 

بمعنى أن كتب  هنا تحمل     2  "والخياطة  صناعة مثل الصياغة    تكون له ويضيف " الكتابة   لمن  
على معنى خط ، وهو الأصل الأشهر في المعاني المعجمية، كما تطلق الكتابة  على معنى الصناعة 

 أو المهنة والعمل  . 
هـ ( : " الكاف والتاء والباء أصل صحيح واحد  395ابن فارس)  اللغة يقولوفي مقاييس  

يظهر من قول ابن فارس ضم الحروف    3" ةوالكتابيدل على جمع شيء إلى شيء . من ذلك الكتاب  
لمعنى بمعنى أن كلا المعنيين يشير    لغوية، لتكوين كلمة أو ضم كلمات لبعضها البعض لتكوين معان  

 
 . 51، محمدوشحرور ، ص  الكتاب والقرآنينظر ، . 1
 .698/ 1، ابن منظور ،  لسان العرب . 2
 .5/158م ،  1979هـ  1399، بيروت : دار الفكر ،    ) د ط(   هارون ،عبد السلام محمد    تح:  القزويني،أحد بن فارس    ،اللغةمقاييس    ـ معجم  3



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

88 
 

وهو الأشهر في وضع اللغة وعرفها،  لا جمع بالمعنى الذي يقول به شحرور وهو الجمع مجموعة    الكتابة
لاة، والمصدران من أمهات الكتب والأصول التي مواضيع للخروج بكتاب مثلا يسميه كتاب الص

 .1يعتد بها في اللغة وهي غير موافقة لما جاء به شحرور  
يتجاوز  تأويلا حديثا    المفكر لكلمة الكتاب، يعدفإن المعنى الذي يقدمه  سبق، وبناء على ما 

يجد له   اللغوي، لاو بالتالي فإن قوله بالاستناد إلى الأصل    التقليدي،الاستخدام المعجمي    حدود
 خلافا لما يقول به .   اللغوي،سندا صريحا في الموروث 

 شحرور: قراءة نقدية في تصور محمد  المعنى:ب. عكس الحروف وعكس 
من التصورات التي يطرحها محمد شحرور في تأويله اللغوي للنص القرآني ، أو التنزيل الحكيم  

 ما يمكن تسميته "عكس  الحروف يؤدي إلى عكس المعاني "     -بلغة محمد شحرور  -الكتاب  و 
ويستند في ذلك إلى مثال جاء في قوله : " عكس كتب من الناحية الصوتية » بتك « وجاء فعل 

مِ ٰۖ﴾ ) النساء /   لَانْـعََٰ
في المعنى  عكس  (  فالكتاب  119» بتك « في قوله تعالى ﴿  فَـلَيُـبـَتِّكُنَّ ءَاذَانَ اََ۬

؛ ومن هذا الطرح يتضح أن محمد شحرور  هنا يرى أن عكس الحروف هو    2البتك أو البكت " 
بالضرورة ، عكس للمعنى ، مِا يعني أن "كتب " ) بمعنى الجمع ( تقابل " بتك " )بمعنى القطع(،وهو 

 ما يبني به قاعدة تأويلية جديدة غير معروفة في أصول اللغة العربية . 
ولا يبين بوضوح الأساس الصوتي أو    ذلك،استمد منه    المصدر الذي يذكر  ر هنا لا  شحرو 

و لفظ  "البتك" في اللغة يدل على القطع  ، يقول   المفهوم، الذي اعتمده في بناء هذا    النظري،
وبالتالي ، فإن ما قد يقصده   3الخليل بن أحد في معجمه : "  والبتك قطع الأذن من أصلها "   

شحرور من أن "الكتاب " يجمع و " البتك " يقطع ، يمثل تشكيلا لدلالات تخدم تأويله ، لكنه  
 الذي يعُتدّ به .   يفتقر إلى التأصيل المعجمي أو النحوي 

 
 .9، نبيل دغفالي و خليل قاضي ، ص  رؤى جديدة في الدراسات الحداثيةينظر ،  . 1
 .51، محمد شحرور ، ص  الكتاب والقرآن . 2
 .5/342، الخليل بن أحد الفراهيدي ،  كتاب العين . 3



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

89 
 

إلا أن استناده إلى الجانب  الصوتي في هذا الباب  غير واضح ، وهو لم يوضح فكرته تمام 
التوضيح ، ومن المحتمل أن شحرور استلهم هذا التصور من مبدأ صوتي ،ذكره ابن جني في كتابه "  

م منه   والمقصود  ؛    " المعاني  لتصاقب  الألفاظ  تصاقب   " باب  في   " الصوت الخصائص  قاربة 
للمعنى،أي أن للصوت أثرا في صياغة المعنى ، فهو يرى أن كثيرا من اللغة يحاكي بأصواته موجودات 
الطبيعة ،   وهو فعلا علم في الجانب الصوتي من اللغة ، يقول ابن جني  : "ألا تراهم قالوا قضم في 

الص فجعلوا   ، الخاء  وضعف  القاف  لقوة  ذلك   ، الرطب  في  وخضم  للفعل  اليابس  الأقوى  وت 
للفعل الأضعف  " ترتيب  1الأقوى،والصوت الأضعف  ابن جني هنا لا يقول بأن عكس  ؛ لكن 

الحروف يؤدي إلى عكس المعنى،  كما يقترح شحرور، ومحاولة الربط هذه بين فكر ابن جني و فكر  
من كتابه    محمد شحرور ، راجعة إلى   أن شحرور في يستشهد بأقول ابن جني في كثير من المواضع

 "الكتاب والقرآن "  . 
إذ إن ابن    جوهري؛فإن الفرق بينهما    جني، وإذا صح أن شحرور استلهم قوله هذا من ابن  

 . لا عكس الترتيب بعكس المعنى،  وهذا فارق منهجي واضح  المعنى،جني يربط قوة الصوت بطبيعة 
في آن    ونقيضه،لمعنى  إذ يرى أن بعض الألفاظ تحمل ا   أوسع، هو    التصور إلى ما  ويمتد هذا

أصل لغوي وهو ما يعرف "بظاهرة التضاد" ومثاله الفعل   اللغة، فله  بدخيل علىوذلك ليس    واحد،
 ظن والذي يحمل معنى " الشك وكذا اليقين " .

  فأََنآٰ وفي هذا الصدد يورد محمد شحرور في تأويله لقوله تعالى :   ﴿ قُلِ اِن كَانَ للِرَّحََْٰنِ وَلَد  
بِدِينَٰۖ   أوََّلُ  لْعََٰ
َ۬
ويفسر العبادة في     2( ؛  أن المعنى هنا هو : " أنا أول الكافرين به"81﴾) الزخرف /    اُ

 الآية على أنها" العصيان "  مستندا إلى أن الفعل " عبد "  يحمل المعنى وضده في ذاته .  
يلية لشحرور نفسه،إذ  في داخل المنظومة التأو   منهجي،يفتح الباب لإشكال    هذا التأويلغير أن  

يفضي إلى احتمال في المعنى يناقض ضوابطه ، لا سيما ضابط " انتفاء التناقض بين الآيات " فلو 
حل المعنى على أن النبي يقول "أنا أول العاصين " لكان ذلك على سبيل الافتراض،وهو ما يتعارض  

 
 .1/66، ابن جني ،  الخصائص  . 1
 .92، محمد شحرور ، ص  دليل القراءة ـ 2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

90 
 

( ؛  ويجعل القول بالاحتمال  3ولَدْٰۖ ﴾) الإخلاص /  مع الحقيقة المقررة في قوله تعالى  : ﴿ لَمْ يلَِدْ وَلَمْ يُ 
)افتراض وجود ولد للرحن ( متناقضا مع الثوابت النصية الأخرى . بمعنى أن حل الآية الأولى على 
الاحتمال سيكون فيه من التناقض ، فلآية الثانية تلغي هذا الاحتمال تماما ،والرسول مدرك لآيات 

ه القول بالاحتمال هنا، وكيف للرسول أن يقول بالعصيان ، ففيه  الكتاب وبذلك سيكون بعيدا عن
لْمُسْتَكْبريِنَٰۖ  ﴾ ) النحل /  مخالفة لأمر الله حيث يقول الله تعالى : ﴿ 

َ۬
(؛ بمعنى أن  23إِنَّهُۥ لَا يحُِبُّ اُ

قيقة وحل  القول أنا أول العاصين فيه من الاستكبار على الطاعة،  وفيه مخالفة للآية الكريمة، فاللغة د
 المعنى هنا على ضده سيؤدي حتما لمخالفة  الآيات الأخرى . 

وبالرجوع إلى الأصول المعجمية التي يعتد بها في اللغة : يوجد في شرح لفظ عبد، يقول الخليل:  
" أي الأنفين من هذا القول، و يقرأ العبدين ، مقصورة على عبد يعبد : ويقال فأنا أول العبدين ،  

؛ قول الخليل هنا لا    1ه ليس للرحن ولد فلست بأول من عبد الله  من أهل مكة  " أي : كما أن
 يوافق قول شحرور،   فالمقصود هنا أول الأنفين والرافضين للقول بأن لله ولد .  

} قل إن     -وفسر قوله تعالى    –كما جاء في مقاييس اللغة : " يقال هو يعبد لهذا الأمر  
[ ، أي أول من غضب عن هذا، وأنف من  81العابدين { ] الزخرف :  كان للرحن ولد فأنا أول  

؛  ففي كلا الموضعين من المعجمين يشار إلى ضد عبد من العبادة والخضوع ،إنما ليس    2قوله  "   
بالمعنى الذي يقول به شحرور ، أي أول العاصين لله ، بل المعنى المشار إليه هنا هو الكفر بهذا  

 القول، لا بالله .  
يستنتج مِا سبق أن شحرور قد استحدث و وضع قاعدة غير مطروحة  في  اللغة قد يكون  
استوحاها من فكر ابن جني، إنما المعنى الذي جاء به شحرور، غير وارد لديه فهو يقول بعكس 
الحروف تعُكس المعاني،  إنما ابن جني  في قاعدته يرى أن للحرف أثر في المعنى ،  بمعنى أن ما طرحه 

خارج عن قواعد اللغة العربية، إلا أنه قد  يجوزه و يجده من بناء المعارف الجديدة فيها،وسعة    رورشح
اللغة أوحت له بأن هذا متاح، وكل ما قيل في هذا الموضع مفترض لا غير ، فهو  لا يوضح مقصده 

 
 .2/50، الخليل بن أحد الفراهيدي ،  كتاب العين . 1
 .4/207، ابن فارس ،  مقاييس اللغةـ  2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

91 
 

ان، فذلك   ومعناه في عكس المعاني عند عكس الحروف، أما بالنسبة لحمل العبادة على معنى العصي
رغم أن له أصل في اللغة إلا أن الاعتماد على هذا الضابط في هذا الموضع، هو خرق لضابط آخر  
في تأويلية شحرور ، وهو انتفاء التناقض ، كما أن المعنى الذي جاء به من الآية مخالف للمعنى الوارد 

 في المعاجم اللغوية  . 
واضيعِ التي أوُحيت إلى وهو :تعريفا آخر    المفكر الكتاب كما يعرف  

َ
" الكِتَابُ   مَجموعةُ الم

آياتِ   تُؤلّف في مجموعها كلّ  والّتي   ، حتوى 
ُ
والم النّص  في  من الله  وسلم    عليه  محمد صلى الله 

صحفِ من أوَلِ سورةِ الفَاتحةِ إلى آَخر سُورة النَّاسِ ."  
ُ
؛ بمعنى أن الكتاب عنده هو الكل الشامل 1الم

التي اشتملت   أنه الوحدةعلى    ثالثا للكتاب مفهوما  وبهذا يقدم شحرور     القرآنية، والمعانيللألفاظ  
على  كل  مواضيع النبوة والرسالة،  والقرآن، والذكر والفرقان  ؛ فلكل واحدة من هاته  الألفاظ  
مفهوم تستقل به عن غيرها في عرف  محمد شحرور ، كما يقسم الكتاب إلى كتابين  مؤسسين  هما  

  : 
 النبوة: . كتاب  1

يقول فيه هو ذلك الكتاب الذي "يشتمل على بيان حقيقة الوجود الموضوعي ويفرق بين الحقيقة      
؛ بحسب رأي المفكر فإن كتاب النبوة هو تلك الحقائق الكونية    2"الوهم  و  والباطل أي الحقيقة  

 التأملية التي في خلق الله ، و هي إبراز الحقائق جلية بخاصة   العلمية   وحقيقة الخلق والبعث منها. 
والقصص القرآني الذي يوجه الناس من خلال العبرة لا فقط القصة كمحتوى في المصحف 

تِ وَالَارْضَ كَانَـتَا رَتْقا  ومثال ذلك قوله تعالى : ﴿ أَ  وََٰ لسَّمََٰ
لذِينَ كَفَرُوٰٓاْ أَنَّ اََ۬

هُمَاٰۖ وَلمَْ يَـرَ اََ۬   وَجَعَلْنَا   فَـفَتـَقْنََٰ
لْمَآٰءِ   مِنَ  (؛ وهي من الآيات التي تدعو للتأمل في  30﴾)الأنبياء /   يوُمِنُونَٰۖ  افََلَا   حَيٍّٰۖ   ءٍ ےشَ   كُلَّ   اََ۬

ية موضوعية تبين نشأة الكون ، فمنطلق شحرور منطلق  خلق الله وإعمال العقل  وهي حقيقة علم
فلسفي كما أشير لذلك مسبقا ،  فيه ضرورة التفكر وإعمال العقل ضرورية في محاولة للوصول إلى 
وَجَعَلْنَا   ظلََمُواْ  لَمَّا  أهَْلَكْنََٰهُمْ  لْقُريَٰٰٓ 

اََ۬ وَتلِْكَ    ﴿ أيضا:    تعالى  الله  يقول  الكونية،  الحقائق 

 
 .54، محمد شحرور   ، ص الكتاب والقرآن . 1
 .55، ص  المرجع نفسه . 2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

92 
 

( ؛ وهذه الآية من القصص القرآني الذي يكشف سنن الكون  58مَّوْعِدا﴾ )الكهف /   ملِمُهْلَكِهِ 
فسنة الهلاك، واردة في القرآن الكريم بعد كبائر الذنوب، بمعنى لم تذكر على سبيل القصص فحسب 
وإنما  لأخذ العبرة، فهي أمثلة قرآنية وجب الاتعاظ منها، إلا أنها لا تعطي حكما شرعيا ، وذلك  

 وهر كتب النبوة حسب رأي المفكر.    ج
 . كتاب الرسالة  : 2

يشتمل على قواعد السلوك الإنساني الواعي ويفرق بين    " أنه  فيه    فيقول الرسالة  أما كتاب   
هذا الجزء من الكتاب تأتي الأحكام التشريعية بحسب قول محمد شحرور،بمعنى    في  1".الحلال والحرام   

النواهي تندرج ضمن كتاب الرسالة لا كتاب النبوة ،  وبذلك تكون وظيفته  أن كل آيات الأوامر و 
المختص   هو  الجزء  هذا  أن  بمعنى  وحرام،  حلال  من  التشريعية  الحدود  بيان  الأساسية، 

 بالمكلفين،وتوجيههم في العبادات و المعاملات. 
ق تكاملي، يتضح  مِا سبق أن شحرور لا يراعي، كون أن المصحف بنية موحدة شاملة ، ونس 

مِا يؤدي إلى تقسيم يضعف  شمولية الكتاب القرآني، ففي العادة يؤخذ الحكم الشرعي من القصص 
القرآني، يظهر  ذلك جليا مثلا في قصة أصحاب السبت، وهي تقع في إطار السرد القصصي بحسب  

لْهُمْ عَنِ  تقسيم محمد شحرور، لكنها تتضمن حكما شرعيا واضحا ، حيث يقول الله تعالى ﴿ وَسْ ـَ 
لتِ  لْقَرْيةَِ اَِ۬ لْبَحْرِ   حَاضِرَةَ   كَانَتْ   ےاَِ۬ لسَّبْتِ   ےفِ   يَـعْدُونَ   إِذْ   اََ۬

  شُرَّعا   سَبْتِهِمْ   يَـوْمَ   حِيتَانُهمُْ   تََتيِهِمْ   إِذْ   اَِ۬
لِكَ   تََتيِهِمْٰۖ  لَا   يَسْبِتُونَ   لَا   وَيَـوْمَ  لُوهُم  كَذََٰ (،ففي الآية حكم  163﴾ ) الأعراف / يَـفْسُقُونَٰۖ  كَانوُاْ   بماَ  نَـبـْ

شرعي واضح  مفاده أن الخروج عن أمر الله ، ولو كان في ظاهره لا يبدو من المخالفة فإنه عصيان   
أنََّهُ تَـعَالَى لَمَّا أَخْبَرهَُمْ بماَ عَامَلَ  عظيم وتحايل،  ومنه يؤخذ حكم شرعي، يقول الرازي في تفسيره : "  

 عَلَيْهِمْ مِنَ هِ أَصْحَابَ السَّبْتِ فَكَأنََّهُ يَـقُولُ لَهمُْ أمََا تَخاَفُونَ أَنْ يَـنْزلَِ عَلَيْكُمْ بِسَبَبِ تَمرَُّدكُِمْ مَا نَـزَلَ بِ 
مْهَالِ الْمَمْدُودِ لَكُمْ  وفي ذلك حكم تكليفي بضرورة عدم الخروج عن أمر  2"  الْعَذَابِ فَلَا تَـغْتَرُّوا بِالْإِ

 ، ولو ظهر من الأمر اليسير فحبس القوم  للسمك واصطيادهم إياه يوم الأحد يعد من التحايل  الله

 
 55، ص  محمد شحروركتاب و القرآن، الـ  1
 .3/540، فخر الدين الرازي ،  التفسير الكبير . 2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

93 
 

والتلاعب على أحكام الله ، وفيه تحريم للفعل،  والرازي يؤكد بقوله ضرورة أخذ القصة بعين الاعتبار  
 . وعدم الإتيان بمثيل هذا الفعل،  والملاحظ أن في  القصة عبرة و  حكم شرعي كذلك 

يؤدي إلى مصادرة الأحكام الواردة    الرسالة،النبوة وكتاب    بين كتاب يظهر مِا سبق أن الفصل  
فليس من الضروري القول   والنهي، فالحكم التكليفي لا يكون فقط بصيغة الأمر    القرآني،في القصص  
ورغم أن    به،فإن الإنسان بعقله يخرج بنتيجة تحريم الفعل أو القيام    ذاك،واتقي    الفعل،امتثل لهذا  

على استناج    فلإنسان قادر  الجانب،إلا أنه يناقضه في هذا    العقل،محمد شحرور يدعو إلى إعمال  
 الحاجة لذكر ما يبن ذلك  .  والنواهي دونالأوامر 

   القرآن: .  2.1.1.2
عما جرى عليه جمهور    و يخرجكتاب والقرآن  بعد أن تبين بأن محمد شحرور يفصل بين ال

ومعاني    والأصوليين،الفقهاء   ألفاظ  تجمع كل  التي  بالشمولية  بوصفه  الكتاب  لمفهوم  وطرحه 
فإنه يفرد مفهوما خاصا كذلك للقرآن حيث  وهو بلا شك يعد جزءا من الكتاب باعتبار  المصحف،

،كما  1الجانب الموضوعي في الكتاب الحق"الكتاب هو الكل، يقول   : " وهكذا نفهم أن القرآن هو  
قوانين ، وفيه  الإنساني  الوعي  الموجودة خارج  الموضوعية  القرآن علم بالحقيقة     " الوجود    يقول: 

يستنتج من ذلك أن القرآن الكريم في عرف محمد شحرور هو ذلك الجزء من 2"  التاريخ. وقوانين  
الكتاب أو المصحف، الذي يشتمل على الحقائق الكونية التي تحدث خارج الوعي الإنساني،من  
قوانين طبيعية  كالخلق والبعث والموت مثلا، فهي تلك الموجودات التي لا يمكن إنكارها، وتَريخية  

السبت  والتي  ذكرت مسبقا  أو قصص الأقوام الهالكة المذكورة في القرآن     مثال ذلك قصة أصحاب 
كعاد وثمود، فهي حقائق  تَريخية تفيد بوجود سنة الهلاك في الكون، بمعنى أن هذه الحقائق  قامت 
بمعزل عن الثقافة الإنسانية أو الوعي   النسبي المتغير، فهي  مترسخة و غير قابلة للتبديل،وبالتالي  

ظهر من ذلك أن القرآن يندرج تحت ما  سماه محمد شحرور بكتاب النبوة،من حيث إن الأحكام  ي

 
 .38، محمد شحرور ، ص  الكتاب والقرآن . 1
 . 92، ص المرجع نفسه  . 2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

94 
 

الشرعية لا تؤخذ منه، إنما يكون ذلك على مستوى كتاب الرسالة كما تمت الإشارة لذلك  فيما  
 سبق . 

   الذكر:.  3.1.1.2
ا لكل آيات الكتاب يقول في ذلك محمد شحرور : " هو الصيغة اللغوية المنطوقة  والمتعبد به

لذكِّْرَ   بغض النظر عن فهم محتواها ، وهي الصيغة التي تعهد الله بحفظها لقوله تعالى ﴿ٰۖ إِناَّ نَحْنُ نَـزَّلْنَا اََ۬
؛ يري شحرور من لفظ  الذكر في القرآن الكريم، أنه ذلك الجزء 1(  " 9وَإِناَّ لَهُۥ لحَََٰفِظُونَٰۖ ﴾) الحجر  
الخاص منه بمعنى  مرتبط   المنطوق  إنما هو  المعنى،  فهم  فيه  يشترط  أي لا  بالمعنى،  فقط لا  باللفظ 

بالجانب التعبدي ، وهو المحفوظ في الكتاب أما المعاني فغير محفوظة بحسب ما يقول به شحرور ،إذ  
 لا اختلاف في الملفوظ إنما الاختلاف والخلاف واقع في المفهوم منه وفي التأويلات .  

لذكِّْرِ إِن كُنتُمْ لَا يقول الله سبحانه تعا تَـعْلَمُونَ  ٰۖ﴾  )النحل   لى في موضع آخر : ﴿ فَسْ ـلَُوٰٓاْ أهَْلَ اََ۬
(، والظاهر من السياق العام أن المقصود هاهنا ليس الجانب المنطوق ،  يقول الرازي في تفسيره 43  /

؛ فالذكر   2"    ، إِذِ الْعَالمُ بِالشَّيْءِ يَكُونُ ذَاكِر ا لَهُ أهَْلُ الذكِّْرِ أهَْلُ الْعِلْمِ بأَِخْبَارِ الْمَاضِينَ لهذه الآية : "  
بحسب قول الرازي يتعدى كونه صيغة لفظية ، إنما المقصد منه العلم المتحقق في النفس ، فهو بذلك 

 المعرفة ، وأهل الذكر  أهل العلم ، لا أهل الحفظ للفظ . 
تيمية في شرحة للآية التي يقول فيها شحرور بالملفوظ : "  الذكر الذي قال    يقول ابنكما  

نزلنا الذكر و إنا له لحافظون { فمن أعرض عن هذا الذكر وهو الكتاب والسنة   الله فيه : }إنا نحن
؛ يرى ابن تيمية من    3قيض له قرين من الشياطين ، فصار من أولياء الشياطين بحسب ما تَبعه . "  

يَٰكُمُ   لفظ الذكر أنه الكتاب والسنة فهما ما تعهد الله بحفظهما ، حيث يقول الله تعالى : ﴿ وَمَآٰ ءَاتَ۪
للَََّّ شَدِيدُ 

للَََّّٰۖ إِنَّ اََ۬
َ۬
 وَاتَـّقُواْ اُ

ٰۖ
يَٰكُمْ عَنْهُ فاَنتـَهُواْ لرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَ۪

َ۬
لْعِقَابِٰۖ ٰۖ﴾) الحشر /  اُ

َ۬
وفي الآية   ( ،7اُ

إشارة إلى أن  السنة النبوية محفوظة ، فلولا ذلك لما أمرنا الله باتباعها  ويقول رسول الله عليه الصلاة  

 
 .50، محمد شحرور ، ص  دليل القراءة . 1
 .20/211، فخر  الدين الرازي ،  الكبيرالتفسير  .2
 .10/452ابن تيمية ،  ،الفتاوىمجموع   . 3



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

95 
 

؛ ومن ذلك   1فيكم أمرين لن تضلوا  ما تمسكتم بهما: كتاب الله وسنة نبيه . "    تركتوالسلام  : "  
إلا أن محمد شحرور لا يقول بذلك كونه   النبوية،يأخذ ابن تيمية معنى الذكر و هو الكتاب و السنة  

فهو  مسبقا،وهذا ما تم الإشارة إليه    النبوية، يعتمد في اجتهاده على القرآن وحده دون الأخذ من السنة  
 يرى أن القرآن كل مفاتيح فهمه داخله ولا يحتاج  لما هو خارج عنه ليبين معناه . 

محمد  شحرور هنا  يختزل معنى الذكر في الصيغة الملفوظة والصوتية  فقط؛  أي أن الله تعهد  
يؤول  الكل  لكان  فلو كان ذلك  الدين،  المعنى وهذا في حقيقته مجانب لجوهر  اللفظ دون  بحفظ 

سب هواه، وهذا  سيؤدي حتما  بالمعنى للخروج عن إطاره ونسقه العام، وستختلف معانيه ولهذا  بح
السبب تماما هناك من لا يقول بالتأويل أصلا ومثاله ابن تيمية، لاتقاء هذه النتيجة التي ستؤدي  

صلي، وأما  قطعا   لتشعب المعاني  وكثرتها ، وبالتالي الخروج بها عن سياقها القرآني، ومعناها الأ
القائلون بالتأويل من أمثال الرازي فتأويلهم يكون في ضوء ضوابط لا يحيدون عنها لحفظ قدسية  

 النص الديني  من الخروج عن المعنى العام للقرآن الكريم .  
وهي فقط ما    ولفظية، أما بالنسبة لمحمد شحرور فبقوله أن الذكر لا يعدو كونه صيغة صوتية  

أشير مسبقا،فإن    فيه كما وللكل الحق    الاجتهاد، ا المعاني فيكون على مستواها  أم  بحفظه،تعهد الله  
ذلك  يعد خروجا عن الأصل وقد يرُى من التلاعب على المعاني القرآنية فالقول بعدم حفظها ،يفيد  

 بالقول فيها بعيدا تماما  عن ظاهرها ،إنما الأصح أن  تكون  المعاني  قريبة  من ظاهر الآيات.
ما حفظ الصيغة الصوتية دون  معناها، فإن ذلك  سيحمل  المعنى  إلى أبعاد أخرى ، وفهم  أ     

يقول باختراق   فهو   ، تأويلاته  من  إليه محمد شحرور  يهدف  ما  الحقيقة  وهذا في   ، تماما  جديد 
كبته الثوابت،   والمعاني القديمة التي يرى أنها مجرد موروثات وجب الاستغناء عنها لتجديد الدين وموا 

العصر : " نحن مقتنعون بأننا لن نتمكن من تجديد الفقه والفكر الديني عامة إذا لم يتم اختراق هذه 
؛ بمعنى أن  المفكر محمد شحرور يهدف لإعادة صياغة كل المفاهيم    2الثوابت المتجاوزة معرفيا  " 

 
ص  م،1997هـ  1417الإسلامي،  دار الغرب    ، بيروت:2معروف، طبشار عواد    تح:  أنس،مالك بن    ،أنسالموطأ لإمام دار الهجرة مالك بن    .   1

480. 
 .16، محمد شحرور ، ص دليل القراءة  .2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

96 
 

ع المعاش اليوم ، فهو من  القديمة الواردة في التراث الإسلامي، بهدف استجابة الكتاب والدين للواق
فيه كل   الذي كتبت  الوقت  في  المعاش  للواقع  استجابة  بمثابة  التراث،  أن   كل  يرى  منظوره 

 . التفاسير،وكل كتب الأصول والفقه 
يتبين  مِا سبق أن ما جاء به شحرور،  موافق تماما لما ورد  في فلسفة سبينوزا من نفي الثوابت 

حرور  يرى أنه من الضروري  ولا بد   إعادة تشكيل الفهم والوعي  وكل ما هو متضمن في التراث وش
الإسلامي، أما المتجاوزة معرفيا فهي عبارة فلسفية كذلك  موافقة  لما جاء عند غادامير من عملية 
الإقصاء والنظر للنص بمعزل عن كل الظروف التي أنتجته ، وكذا هذا المفهوم وارد عند بول ريكور  

ذلك فيما سبق ؛ كون أن النص أثر مفتوح ودلالته معلقة، ويفهم بحسب فكر كما تم الإشارة ل
محمد   منها  استوحى  التي  الفلسفية،  المنطلقات  يثبت  ما  وهذا   ، قراءة  يتجدد في كل  قارئه، كما 

 شحرور فكره ، ونظرته للنص الديني.
 : الفرقان.  4.1.1.2

 :   الأصول اللغويةيظهر ذلك في   مؤلفات    للقرآن،مرادفا  لفظ الفرقانلطالما ورد 
" الفرقان : مصدر فرق بين الشيئين إذا فصل بينهما ، وسمي    الزمخشري:حيث جاء في قول  

 بمعنى القول بالترادف بين القرآن والفرقان في هذا الموضع .   1به القرآن لفصله بين الحق والباطل . "  
.( المراد به القرآن )...(  وقيل المراد بالفرقان جميع  " الفرقان) ..   الألوسي:كما جاء في قول  

؛ يظهر من رأيه أن القرآن من مسمياته  2الكتب السماوية لأنها كلها فرقت بين الحق والباطل . " 
كما أورد قولا يفيد بأن كل الكتب التي نزلت قبل القرآن يطلق عليها اسم الفرقان، وهذا    الفرقان،

أنبياء الله ورسله هو   به  إن ماجاء  التسمية من حيث  القرآن، ويعود أصل  يثبت إطلاقه على  ما 
 للتفريق بين الحق والباطل ، ومن ذلك أخذت التسمية . 

 
 . 3/262، الزمخشري ،  الكشاف . 1
، بيروت :   1علي عبد الباري عطية ، ط   تح: البغدادي،شهاب الدين الألوسي  ،المثانيروح المعاني في تفسير القرآن الكريم والسبع   ينظر،  . 2

 .9/422م ، 1994هـ 1415دار الكتب العلمية ، 



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

97 
 

وبالتالي غير   الفرقان،يؤكد بأن القرآن غير    اللغة،  إلا أن محمد شحرور ومن مبدأ لا ترادف في
وهي معرفا،ويشير شحرور إلى أن لفظ الفرقان ورد في ستة مواضع في الكتاب    كذلك،الكتاب والذكر  

 على النحو الآتي :
لْكِتََٰبَ وَالْفُرْقاَنَ لَعَلَّكُمْ قال الله تعالى : نَا مُوسَي اََ۬ ﴾)البق ﴿ وَإِذَ اَٰتَـيـْ (  ، ويقول  52رة / تَهتَْدُونَٰۖ

لذِ  اََ۬ رَمَضَانَ  شَهْرُ   ﴿  : آخر  موضع  في  لْقُرْءَانُ   فِيهِ   أنُزلَِ   ےسبحانه   مِّنَ   وَبَـيِّنََٰت  للِّنَّاسِ   هُدي  اَِ۬
يَٰ  لْهدَُ۪  (. 184﴾) البقرة /  وَالْفُرْقاَنِٰۖ  اََ۬

يَٰةَ وَالِانِجيلَ مِن قَـبْلُ هُدي  ويقول : ﴿ لتـَّوْرَ۪
لْفُرْقاَنَٰۖ  وَأنَزَلَ  للِّنَّاسِ وَأنَزَلَ اََ۬  (. 3.2﴾)آل عمران/  ٰۖاََ۬

 ﴿  : تعالى  قوله  هو  الموالي  الموضع  وَضِيَآٰء    و  لْفُرْقاَنَ  اََ۬ رُونَ  وَهََٰ يَٰ  مُوسَ۪ نَا  اَٰتَـيـْ وَلَقَدَ 
 ( . 48﴾)الأنبياء /  ٰۖللِّْمُتَّقِينَ  وَذكِْرا

لذِ و  كََ اََ۬ لْفُرْقاَنَ عَلَيَٰ عَبْدِهِۦ   نَـزَّلَ  ےمن ث جاءت في السورة  التي تحمل اسم الفرقان : ﴿  تَبرََٰ
اََ۬

لَمِينَ   ﴾)الفرقان /   ليَِكُونَ للِْعََٰ
ٰۖ
 ( . 1نذَِيرا 

﴿ : وعلا  اََ۬   ويقول جل  لْتـَقَي  اََ۪ يَـوْمَ  لْفُرْقاَنِ 
اََ۬ يَـوْمَ  عَبْدِنَا  عَلَيَٰ  أنَزلَْنَا   عَلَيَٰ  وَمَآٰ    ُ وَاللََّّ نِٰۖ  لْجمَْعََٰ

 ( . 41﴾ ) الأنفال /   ٰۖقَدِيرٌٰۖ  ءےشَ  كُلِّ 
ويشير إلى أن لفظة الفرقان وردت مرة واحدة نكرة    الستة،يذكر شحرور في كتابه هذه المواضع  

يَّـُهَا    للآية، في الكتاب لكنها إشارة دون ذكر   ويقصد بذلك    قوله تعالى في سورة الأنفال  : ﴿ يأََٰٰٓ
فُـرْقاَنا  اََ۬  لَّكُمْ  يَجْعَل  للَََّّ 

َ۬
اُ تَـتـَّقُواْ  إِن  ءَامَنُـوٰٓاْ  اَتِكُمْ   عَنكُمْ   وَيُكَفِّرْ لذِينَ    ذُو   وَاللََُّّ   لَكُمْٰۖ   وَيَـغْفِرْ   سَيِّ ـ

لْفَضْلِ 
َ۬
لْعَظِيمِٰۖ  اُ (. وقيل أنه تعمد عدم ذكر هذه الآية لأنها تسقط ما يقول به 29﴾) الأنفال /   ٰۖاَِ۬

  يورد الآية يخض فيها ولم    الذكر، ولمالأخرى ، إلا أنه في الحقيقة ذكرها على سبيل     1لمعنى الآيات  
على    فيها،فهو يحمل معنى الفرقان في مواضعه المعرف    الموضع، كباقي الآيات التي ذكرها في هذا  

لما  التي نزلت على أنبياء الله موسى وعيسى ومحمد عليهم الصلاة والسلام، أما  العشر  أنها الوصايا  
 جاءت نكرة فهو  لا يبين معناها وما تأويله لها  . 

 
 .18قاضي ، ص  ، نبيل دغفالي و خليل رؤى جديدة في الدراسات الحداثيةينظر ،  .1



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

98 
 

والوصايا العشر بحسب ما يقول المفكر هي الواردة في سورة الأنعام ، في قوله تعالى : ﴿ قُلْ 
 ـا    أَلاَّ تُشْركُِواْ بهِِۦ شَيْ

لِدَيْنِ تَـعَالَوَاْ اتَْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُۥٰٰٓۖ نا  وَبِالْوََٰ نِ اِمْلََٰق    تَـقْتُـلُوٰٓاْ   وَلَا   إِحْسََٰ   نحَّْنُ أوَْلََٰدكَُم مِّ
هُمْٰۖ   نَـرْزقُُكُمْ  لْفَوََٰحِشَ   تَـقْرَبوُاْ   وَلَا   وَإِياَّ

َ۬
لتِ مِن ـْ  ظَهَرَ   مَا  اُ لنـَّفْسَ اََ۬

َ۬
اُ للََُّّ   حَرَّمَ   ےهَا وَمَا بَطَنَٰۖ وَلَا تَـقْتُـلُواْ 

  إِلاَّ   اََ۬
لِكُمْ   بِالحَْقِّٰۖ  يَٰكُم  ذََٰ لْيَتِيمِ إِلاَّ بِالتِ ۦ  بِهِ   وَصَّ۪   وَلَا تَـقْرَبوُاْ مَالَ اََ۬

لُغَ   حَتيََّٰ   أَحْسَنُ   هِيَ   ےلَعَلَّكُمْ تَـعْقِلُونَٰۖ   يَـبـْ
 وَإِذَا قُـلْتُمْ فاَعْدِلُواْ وَ أَشُدَّهُ 

لْكَيْلَ وَالْمِيزاَنَ بِالْقِسْطِٰۖ لَا نُكَلِّفُ نَـفْسا  اِلاَّ وُسْعَهَاٰۖ
َ۬
َٰٰۖ  لَوْ كَانَ ذَ ۥٰۖ وَأوَْفُواْ اُ ا قُـرْبَ۪

ذَا صِرََٰطِ  وَأَنَّ هََٰ تَذَّكَّرُونَٰۖ  لَعَلَّكُمْ  بِهِۦ  يَٰكُم  وَصَّ۪ لِكُمْ  ذََٰ  
ٰۖ
أوَْفُواْ اَِ۬للََِّّ  تَـتَّبِعُواْ  مُ   ےوَبِعَهْدِ  وَلَا   

فاَتَّبِعُوهُٰۖ سْتَقِيما 
يَٰكُم بِهِۦ لَعَلَّكُمْ  لِكُمْ وَصَّ۪ ٰۦۖ ذََٰ لسُّبُلَ فَـتـَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ

َ۬
 ( 153.152تـَّقُونَٰۖ   ٰۖ﴾)الأنعام/ ت ـَ اُ

لاسيما تلك التي    معرفة،بالمواضع التي جاءت فيها لفظة الفرقان    شحرور، يستشهد بمعنى أن  
" وبما أن الفرقان جاء معطوفا   ذلك:فيقول في    ما قبلها، بحسب قوله   معطوفة على    فيها،جاءت  

إن أول ما يلُحظ    1  الكتاب»الرسالة« “وهو جزء من أم    القرآن،على القرآن يستنتج أن الفرقان غير  
في قول المفكر المعاصر هنا، أنه يطُلق مصطلح "أم الكتاب" على "كتاب الرسالة"، وهو ما يفُهم  

حيث الوظيفة والدلالة. وإذا    اختلافهما، منمنه نوع من المطابقة بين مصطلحين يفترض هو نفسه  
كان يؤكد باستمرار على نفي الترادف في اللغة، انطلاقا  من مبدأ دقتها وتمايز ألفاظها، فإن استعماله  
هذا يظُهر ضربا  من التقارب الدلالي بين مفردتين كان يفترض فيه تمييزهما بدقة. وهذا التداخل في 

 الداخلي. اتساقه جيا  في البناء التأويلي الذي ينتهجه، ويضعف منالمصطلحات يثُير إشكالا  منه
لذِ  لْقُرْءَانُ   فِيهِ   أنُزلَِ   ےيقصد شحرور هنا قوله تعالى : ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ اََ۬   وَبَـيِّنََٰت   للِّنَّاسِ  هُدي   اَِ۬

يَٰ  مِّنَ  لْهدَُ۪ ﴾ ؛ فيرى أن كلمة  الفرقان جاءت معطوفة على كلمة القرآن ، إلا أن هذا لا    ٰۖوَالْفُرْقاَنِٰۖ  اََ۬
هـ( : "حرف العطف يوجب جعل  631يسلم  فالقاعدة اللغوية تقول بغير ذلك  ؛   يقول الآمدي)

 2المعطوف   والمعطوف  عليه في حكم جملة واحدة ، فالحكم على أحدهما يكون حكما على الآخر" 
ارية في اللغة وهي الأصل ، أما الشاذ فلا يقاس عليه ،  وشحرور يخرج عن هذا وهذه القاعدة س

الأصل بالقول أن الفرقان معطوف على القرآن ،  والأصل أن المعطوف على المرفوع مرفوع ،والمعطوف  

 
 .65، محمد شحرور ، ص  الكتاب والقرآن. 1
 .259/  2  م،1967هـ  1387  النور،مؤسسة    الرياض:،  ط()د    عفيفي،عبد الرزاق    تح:  الآمدي،علي بن محمد    ،الأحكامالإحكام في أصول    .  2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

99 
 

على المنصوب منصوب ، والمعطوف على المجرور مجرور، وموافقة القاعدة تستوجب القول  هنا  ؛أن  
وهي    الفرقان الإعرابية  الحركة  في  الهدى  مع  يشترك  فهو   ، القرآن  على  لا  الهدى  على  معطوف 

 الكسرة،والتي منع من ظهورها  التعذر في لفظ " الهدى " . 
فيقول شحرور أن معنى الفرقان فيها جميعها ،ماعدا    الفرقان،أما في باقي المواضع التي ذكر فيها  

وصايا العشر والتي نزلت على أنبياء  الله والتي هي ذاتها الصراط التي وردت اللفظة فيها نكرة ، أنها ال
هْدِناَ   ، بمعنى أن هذه الوصايا التي تهدي إلى الصراط المستقيم، الوارد في سورة الفاتحة: ﴿1المستقيم     اَُ۪

لْمُسْتَقِيمَ ٰۖ﴾)الفاتحة /   رََٰطَ اََ۬ ليها شحرور ( ؛  ففي قوله سبحانه وتعالى في  الآيات التي يطلق ع5الصِّ
ذَا صِرََٰطِ  سْتَقِيما فاَتَّبِعُوهُٰۖ  ﴾،يرى  مُ   ےآيات الوصايا العشر والتي اختتمت بقوله تعالى  : ﴿ وَأَنَّ هََٰ

من ذلك أنه تعريف للصراط المستقيم بمعنى من منظوره أن » وهذا«  ، توحي بأن في الآية  تعريف  
تأويله  أنه يطابق  بين : الفرقان،والوصايا العشر ، وكذا  للصراط المستقيم ، ومِا سبق   يستنتج من 

الصراط المستقيم ، و هذا  مخالف  لما يقول به من ضرورة مراعاة دقة اللغة، فمنطقيا ما يمنع الترادف  
العشر الوصايا  و  الفرقان  بأن  فالقول   ، المصطلحات  هذه  بين  التطابق  هذا  الصراط   و  يمنع 

 حد ليس من الدقة في شيء .  المستقيم،تعبير عن معنى وا
 . الفرق بين الإنزال والتنزيل :  2.1.2

وردت   لفظتي "الإنزال"  و "التنزيل" في عدة مواضع  من القرآن الكريم، يقول الله تعالى :  
لذِ  لْقُرْءَانُ   فِيهِ   أنُزلَِ   ے ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ اََ۬ يَٰ   مِّنَ   وَبَـيِّنََٰت  للِّنَّاسِ   هُدي  اَِ۬ لْهدَُ۪ (  184/    البقرة)  ﴾  وَالْفُرْقاَنِٰۖ  اََ۬

لْكِتََٰبَ بِالحَْ  لْقَيُّومُ  نَـزَّلَ عَلَيْكَ اََ۬
َ۬
لحيُّ اُ

ُ لَآٰ إلََِٰهَ إِلاَّ هُوَ اََ۬ للََّّ
  بَيْنَ   لِّمَاقِّ مُصَدِّقا  ، ويقول سبحانه : ﴿ٰۖ ألمَّٰٰٰٓٓۖ اََ۬

لتـَّوْريَٰةَ وَالِانِجيلَ  مِن قَـبْ   وَأنَزَلَ   يدََيْهِٰۖ 
لْفُرْقاَنَٰۖ  وَأنَزَلَ   للِّنَّاسِ لُ هُدي  اََ۬ ويقول :  (  3.2.1﴾)آل عمران /  اََ۬

را  وَمَآٰ أرَْسَلْنََٰكَ إِلاَّ مُبَشِّ
ٰۖ
 (.105﴾ ) الإسراء /   وَنذَِيرا ﴿ٰۖ وَبِالحَْقِّ أنَزلَْنََٰهُ وَبِالحَْقِّ نَـزَلَ

رآني، في سياقات عدة،فيذكر الملاحظ من الآيات المذكورة ، أن الإنزال والتنزيل ورد في النص الق
 مجتمعا  أحيانا ، ويرد متفرقا  أخرى ، وفي التراث لم يفرد لهما تمايز دلالي صارم في كثير المواضع . 

 
التفكير    شحرور،محمد    ،الحكيمالتنزيل    ينظر،  .1   ،Mouhamed shahrour  م،2013/  14/09  والتغيير،برنامج 

XYaPY7N4-https://youtu.be/LRaC0HYQFGs?si=sMO3D3T  . 

https://youtu.be/LRaC0HYQFGs?si=sMO3D3T-XYaPY7N4


 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

100 
 

الحَْقِّ   وَبِالحَْقِّ أنَْـزلَْناهُ وَبِالحَْقِّ نَـزَلَ وَالْمَعْنَى أنََّهُ مَا أرََدْنَا بإِِنْـزاَلهِِ إِلاَّ تَـقْريِرَ فجاء في قول الرازي : "  
فَـوَائدُِ  الْآيةَِ  هَذِهِ  وَفي  وَحَصَلَ  الْمَعْنَى  هَذَا  وَقَعَ  فَكَذَلِكَ  الْمَعْنَى  هَذَا  أرََدْنَا  وكََمَا  الْفَائدَِةُ   .وَالصِّدْقِ 

الزَّائِلُ الذَّاهِبُ، وَهَذَا الْكِتَابُ الْكَريُِم  أَنَّ الحَْقَّ هُوَ الثَّابِتُ الَّذِي لَا يَـزُولُ كَمَا أَنَّ الْبَاطِلَ هُوَ   :الْأُولَى 
كْراَمِ وَعَلَى  مُشْتَمِلٌ عَلَى أَشْيَاءَ لَا تَـزُولُ وَذَلِكَ لِأنََّهُ مُشْتَمِلٌ عَلَى دَلَائِلِ التـَّوْحِيدِ وَصِفَاتِ الجَْلَالِ وَالْإِ 

نُـبُـوَّةِ الْأنَبِْيَاءِ  وَتَـقْريِرِ  الْمَلَائِكَةِ  يَـقْبَلُ الزَّوَالَ    تَـعْظِيمِ  وَالْقِيَامَةِ وكَُلُّ ذَلِكَ مَِّا لَا  وَالنَّشْرِ  وَإِثْـبَاتِ الحَْشْرِ 
هَا النَّسْخُ وَالنـَّقْضُ وَالتَّحْريِفُ،  وَأيَْض ا فَـهَذَا الْكِتَابُ    وَمُشْتَمِلٌ أيَْض ا عَلَى شَريِعَةٍ بَاقِيَةٍ لَا يَـتَطرََّقُ إلِيَـْ

إِنَّ نَحْنُ نَـزَّلْنَا الذكِّْرَ وَإِناَّ لَهُ   : بِحِفْظِهِ عَنْ تَحْريِفِ الزَّائغَِيْنِ وَتَـبْدِيلِ الْجاَهِلِيَن كَمَا قاَلَ كِتَابٌ تَكَفَّلَ اللََُّّ 
الْوُجُوهِ  [٩الحِْجْرِ:  ]لَحافِظُونَ   الْكِتَابُ حَقًّا مِنْ كُلِّ  هَذَا  الثَّانيَِةُ  .فَكَانَ  قَـوْلَهُ  :الْفَائدَِةُ  : وَبِالحَْقِّ أَنَّ 

 "   1.  وَمَعْنَاهُ أنََّهُ مَا أنُْزلَِ لِمَقْصُودٍ آخَرَ سِوَى إِظْهَارِ الحَْقِّ / أنَْـزلَْناهُ يفُِيدُ الحَْصْرَ 
الواضح من قول الإمام الرازي أنه  يربط الآية بمفهوم الحق والباطل، وأن القرآن المنزل هو الحق، 

بالحق تعنى أن الغاية  من إنزال القرآن الكريم تمييز الحق من غيره،ونزل تحمل وما دونه فباطل، فأنزلناه  
معنى  تحقق النزول ، أي  أن كلا اللفظتين تحملان   في معناهما تحقق الحق بنزول القرآن الكريم، 
د  بمعنى أن الرازي في هذا الموضع لا يفصل بين الإنزال والتنزيل، ويظهر أنه  في منهجه لا يتوقف عن 

الفروق اللفظية، إنما يركز على الغاية من الآيات، والتي من خلال تأويله دوما ما يحاول جعلها في   
 خدمة التنزيه الذي يرومه من تأويلاته. 
الرازي   الحال عند  الزمخشريوكما هو  المفردتين على    يرى  الآية لا يجعل من  أن معنى هذه 

وَبِالحَْقِّ نَـزَلَ وما أنزلنا القرآن إلا بالحكمة المقتضية لإنزاله، وما نزل  " وَبِالحَْقِّ أنَْـزلَْناهُ    فيقول :اختلاف  
إلا ملتبسا بالحق والحكمة لاشتماله على الهداية إلى كل خير. أو ما أنزلناه من السماء إلا بالحق 

سَلْناكَ  محفوظا بالرصد من الملائكة، وما نزل على الرسول إلا محفوظا بهم من تخليط الشياطين وَما أرَْ 
النار، ليس إليك وراء ذلك شيء، من إكراه على الدين أو نحو   إلا لتبشرهم بالجنة وتنذرهم من 

 .2ذلك" 

 
 .21/416، فخر الدين الرازي ،  التفسير الكبيرـ  1
 .2/698، الزمخشري ، الكشاف ـ  2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

101 
 

فرق بين  الظاهر من قول  الزمخشري أنه لا وجود للفرق بين اللفظتين، فهو يرى أن  لا  و  
القرآن نزل بالحق وأنزل طبيعة الفعلين أو مرحلتهما، إنما يستخدمان في التعبير القرآني ، لبيان أن  

من  محفوظ  القرآن  أن  على  التأكيد  مع  بالحق،  والسلام  الصلاة   عليه  محمد  الله  نبي  على 
التحريف،وأشار إلى أنه أنزل من عند الله ، ونزل على قلب نبيه ، وهو لا يعد فرقا جوهريا ، إنما هو  

، ويظهر من خلال قول الزمخشري     تنوع في اللفظ لبيان شموليته ، من مصدر إنزاله إلى موضع نزوله 
والرازي اتفاق في المعنى العام ، إذ لم يعمدا إلى التمييز  بين الإنزال والتنزيل تمييزا دلاليا ، إنما كان  

وعلى وجه العموم الإنزال والتنزيل  التركيز على المعنى الملازم للقرآن وهو النزول بغاية بيان الحق ،  
 عبر عن الإنزال والتنزيل، لم يتم ذكر فوارق دلالية بينها. والنزول؛ وهي الصفة التي  ت

مسألة الإنزال   مغايرا فيمفهوما    محمد شحروريقدم    التقليدي،وفي مقابل هذا التوجه التأويلي  
 والتنزيل فهو كما جرت العادة في تأويله ، لا يقول بالترادف . 

حيث يشير إلى    التنزيل، أن الإنزال يسبق    السابق إلىوبما أنه قد خلص من قبل في الفصل  
دفعة واحدة، وهو ذلك الانتقال من الحالة غير المدركة إلى أخرى مدركة، بمعنى  ذلك    القرآن فينزول  

 بنيته ، من لغة غير إنسانية إلى لغة  إنسانية ، في حين تم التوصل إلى أن التنزيل هو ذلك  التحول في
النزول التدريجي للوحي على نبي الله محمد عليه الصلاة والسلام ، طيلة سنوات بعثته ؛ فإن شحرور  

رد فيها نزول القرآن   يستند في هذه المفاهيم إلى تأويله لآيات القرآن الكريم ، فيقسم مجموع الآيات الوا
 إلى قسمين :  

 .  الإنزال :  1.2.1.2  

استند محمد شحرور في تمييزه بين مفهومي الإنزال والتنزيل ، إلى الآيات القرآنية التي ورد فيها  
مصطلح " الإنزال "، مشيرا إلى أن المقصود ؛ هو النزول دفعة واحدة، في لحظة فاصلة، تفصل بين  

لقرآني ، وهو ما أشار إلى أنه كان قبل نزوله في في وجود مسبق مغاير لما هو  ما كان عليه النص ا
  يَمسَُّهۥُٰٓ   لاَّ    مَّكْنُون  كِتََٰب  ےفِ    كَريم  عليه ، وهذا  التأويل جاء به  من قوله تعالى : ﴿انَِّهُۥ لَقُرْءَان

لْمُطَهَّرُونَٰۖ   إِلاَّ 
لَمِيَنٰۖ   رَّبِّ   مِّن  تنَزيِل  اََ۬ لْعََٰ (؛  يستنتج  محمد شحرور من هذه 82.81.80) الواقعة /﴾  اَِ۬



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

102 
 

الآيات وجودا مسبقا للقرآن الكريم ، قبل نزوله للواقع الإنساني ، فالكتاب المكنون يمثل عنده ،  
حالة من الغيب و الحفظ المسبق ، لا تصل إليها  المدارك البشرية حيث يقول : "  والمكنون هو  

، والإنزال، هو لحظة التحول من حالة الحفظ تلك ، إلى صيغة لغوية قابلة للإدراك والتلقي،  "  1المخبأ  
 وبهذا التأويل يشرح شحرور مرحلة ما قبل الإنزال إلى الوجود .  

واستنتج     2ويرى المفكر  أن الجعل ملازم للإنزال فيقول : "  والجعل هو التغيير في الصيرورة "
هُ قُـرْءََٰنا  عَرَبيِّا   ( ؛حيث يؤول  2﴾)الزخرف /    تَـعْقِلُونَٰۖ  لَّعَلَّكُمْ ذلك المعنى من قوله تعالى : ﴿  إِناَّ جَعَلْنََٰ

اللغوي العرب المبين ،وأنه   التحويل من المكنون إلى المدرك  شحرور هذه الآية ، بأن   الجعل هو 
ذلك ، فهو  مقترن بالإنزال  ، فلإنزال  لا يتم دون جعل،ولا تكييف مع الوضع الإنساني ، وبما أنه ك

 دون تحويل من بنية غير معقولة ، إلى أخرى قابلة للفهم .

ث يأتي على ذكر بعض الآيات التي وردت فيها لفظة الإنزال في القرآن الكريم ، ليدعم رأيه  
لذِ  اََ۬ رَمَضَانَ  شَهْرُ   ﴿  : تعالى  الله  لْقُرْءَانُ   هِ فِي  أنُزلَِ   ےهذا،يقول  وَبَـيِّنََٰت  للِّنَّ   هُدي  اَِ۬  مِّنَ اسِ 

﴾ لهدُيَٰ اَ  /  وَالْفُرْقاَنِٰۖ البقرة  شهر    184)  النزول كان في  أن   ، معنى  الآية  من  المفكر   يأخذ  ؛   )
 رمضان،ويرى أن فيها  دليلا على النزول مرة واحدة ، من خلال التخصيص الزمني في شهر رمضان. 

لَة  ے ﴿ إِنآَّٰ أنَزلَْنََٰهُ فِ   وتعالى:ويقول الله سبحانه   (؛في   2﴾) الدخان /    مُنذِريِنَٰۖ  كُنَّا  اِناَّ   مُّبرََٰكََةٍٰۖ   ليَـْ
هذه الآية  إشارة إلى نزول القرآن دفعة واحدة  ، في ليلة واحدة ، بمعنى لم يكن النزول في كل شهر 

 .  رمضان ، إنما اختير له الإنزال في ليلة واحدة

لَةِ   ے ﴿ اِنآَّٰ أنَزلَْنََٰهُ فِ   وعلا: ويقول جل   لْقَدْرِٰۖ   ليَـْ ( ؛  ويتضح في هذه الآية،أن  1﴾ ) القدر /    اَِ۬
 الليلة المباركة  والمقصودة هي ، ليلة القدر في شهر رمضان .   

وبذلك يتُمّ  محمد شحرور تأويله لمعنى الإنزال   بتحديد الإطار الزمني الدقيق  له ،حيث يرى  
ن نزوله كان في زمن مخصوص، لا على امتداد سنوات البعثة  ويؤكد على وقوعه  في شهر بعينه،فالآية  أ

 
 .156، محمد شحرور ، ص الكتاب والقرآن . 1
 . 152، ص المرجع نفسهـ  2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

103 
 

في سورة البقرة، تفيد بنزوله في شهر رمضان،  وتدعم   الآية في   سورة الدخان هذا الطرح ، فتوضح    
لليلة  المباركة ،  التي نزوله في ليلة واحدة ، وكان في سورة القدر؛ القول الفصل و الإيضاح  لهذه ا

تقوم على منطق   نزل فيها  القرآن  دفعة واحدة، وبهذا  يقدم  شحرور  رؤية  ذات بنية متماسكة، 
 لغوي وتأويلي،  يعكس تصوره لوحدة الإنزال من حيث الجوهر والزمن . 

رآن و رغم أن هذا الطرح التأويلي فيه من التماسك ، إلا أنه لا يستند إلى ما يدعمه من الق 
الكريم  وبخاصة أن محمد شحرور يرجع  في قراءته إلى الكتاب  وحده _ على حد تعبيره _ فالقول 
بأن الإنزال  كان في ليلة القدر دفعة واحدة لا يجد ما يعضده من القرآن الكريم  ، فالنزول دفعة  

لذِينَ    لى ﴿واحدة لم يذكر، وفيه من التصور غير الوارد في الكتاب، ويقول الله سبحانه وتعا وَقاَلَ اََ۬
لْقُرْءَانُ جُمْلَة  

لِكَ   وََٰحِدَةكَفَرُواْ لَوْلَا نُـزّلَِ عَلَيْهِ اَِ۬ هُ تَـرْتيِلا  وَلَا يَاتُونَكَ بمثََلٍ اِلاَّ  بِهِ  لنُِـثَـبِّتَ   كَذََٰ  وَرتََـّلْنََٰ
ٰۖ
ۦ فُـؤَادَكَ

 ﴾ ) الفرقان  
ٰۖ
وَأَحْسَنَ تَـفْسِيرا  نََٰكَ بِالحَْقِّ  (؛  يظهر من الآيات أن القرآن لم ينزل في 33.32/جِيْ 

  دفعة، إنما الظاهر أنه  كان فيه  من   الرد على الأحداث، يقول الرازي في تفسير هذه الآية : " 
بُ أَنْ يَكُونَ   كَلَامُ اللََّّ تَـعَالَى ذكََرَهُ جَوَابا  لَهمُْ أَيْ كَذَلِكَ أنَْـزلَْنَاهُ مُفَرَّق ا فإَِنْ قِيلَ: ذَلِكَ في كَذلِكَ  يجَِ

مَهُ وَالَّذِي تَـقَدَّمَ فَـهُوَ إِنْـزاَلهُُ جُمْلَة    فَكَيْفَ فَسَّرَ بِهِ كَذَلِكَ أنَْـزلَْنَاهُ مُفَرَّق ا؟  واحدة    إِشَارَة  إِلَى شَيْءٍ تَـقَدَّ
؛ بعكس    1"  .هُ لمَ نَـزَلَ مُفَرَّق ا فَذَلِكَ إِشَارَةٌ إلِيَْهِ قُـلْنَا لِأَنَّ قَـوْلَهمُْ لَوْلا نزُِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَة  واحِدَة  مَعْنَا

رؤية محمد شحرور التي ترى أن القرآن قد أنزل في دفعة واحدة، يذهب  الرازي إلى  أن  القرآن  لم 
ينزل  مرة واحدة ، و كان ذلك  بغرض تثبيت قلب نبي الله محمد عليه الصلاة والسلام ،  بمعنى أن  

لمفرق كان لحكمة، ويرى  أن لفظ " كذلك أنزلناه" هي جواب على اعتراض المعترضين  على التنزيل ا
 نزوله متفرقا، وهذا ما يتعارض تماما مع ما يقول به محمد شحرور . 

 . التنزيل :  2.1.1.2

النزول دفعة    الإنزال،سبق أن    كما اتضح مِا وهو رأي    واحدة،في القرآن الكريم يشير إلى 
التي  هذه  كذلك الحال مع لفظة " التنزيل "؛    الرازي،ومخالف لما قال به    التراث،مغاير لما جاء في  

 
 .24/457، فخر الدين الرازي ،  التفسير الكبيرـ  1



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

104 
 

خلال فترة نبوته بحسب رأي    والسلام،على النبي محمد عليه الصلاة    التدريجي للوحي  تتعلق بالنزول
 شحرور . محمد 

   :  لفظ التزيل في مواضع متعددة من القرآن منها  وقد ورد

لرُّوحُ  ﴿تعالى:قال الله 
 نَـزَلَ بِهِ اَِ۬

لَمِيَنٰۖ لْعََٰ لَامِيُن  ﴾)الشعراء / إِنَّهُۥ لتََنزيِلُ رَبِّ اَِ۬
َ۬
 ( 193.192اُ

لَمِ  آخر:ويقول سبحانه في موضع  لْعََٰ  (. 1يَنٰۖ ﴾) السجدة/ ﴿المٰٓ تنَزيِلُ الْكِتََٰبِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ اَِ۬

لحَْكِيمِٰۖ  ﴾) الزمر /  تعالى: وجاء كذلك لفظ التنزيل في قوله  
لْعَزيِزِ اَِ۬ للََِّّ اَِ۬

 (. 1﴿تنَزيِلُ الُْكِتََٰبِ مِنَ اََ۬

وهي آيات لا تشير  بوضوح إلى سياق واقعي معين، ومع ذلك يرى شحرور أن "التنزيل" هو  
على النبي عليه الصلاة والسلام، بواسطة الملك جبريل   عملية  منتظمة مرتبة، تتمثل في نزول  الوحي

عليه السلام، في مناسبات متعددة، وهو الذي يكون فيه من المسايرة للوقائع والأحداث التي جرت 
طوال ثلاث وعشرين سنة من النبوة ، ويعتقد شحرور  أن التنزيل كان يتفاعل مع الوقائع والأحداث 

لنص القرآني معبرا عن سياق زمني وواقعي محدد ؛ أي أن التنزيل عنده  التي عاشها النبي، بحيث جاء ا
هو استجابة قرآنية للحدث ، وفي هذا السياق، يستشهد شحرور بالآية   من سورة الفرقان : ﴿وَقاَلَ  

لْقُرْءَانُ جُمْلَة  
لَوْلَا نُـزّلَِ عَلَيْهِ اَِ۬ لذِينَ كَفَرُواْ 

لِكَ   وََٰحِدَة اََ۬ هُ تَـرْتيِلا  وَلَا يَاتُونَكَ بِهِ   لنُِـثَـبِّتَ   كَذََٰ  وَرَتَـّلْنََٰ
ٰۖ
ۦ فُـؤَادَكَ

   ﴾؛  فيرى لفظ "كذلك " في الآية ،  فيه إشارة إلى التنزيل  
ٰۖ
نََٰكَ بِالحَْقِّ وَأَحْسَنَ تَـفْسِيرا  بمثََلٍ اِلاَّ جِيْ 

لى محمد صلى الله عليه وسلم المتقطع والتدريجي، لا إلى" الإنزال" الكلي،فيقول: " إن كل ما أوحي إ
وتختلف هذه   2ويرى أن التنزيل هو العلاقة بين النص والوجود الموضوعي  ،1هو من عالم الحقيقة "  

الرؤية مع ما ذهب إليه الرازي، الذي فسر الآية تفسيرا مختلفا، معتبرا أن المقصود من " كذلك "  
ق لتثبيت  متفرقا،  النزول  الحكمة من  التأكيد على  لوقائع،وفيه من هو  استجابة  النبي لا مجرد  لب 

الأبعاد الروحية التي تتجاوز الحدث الآني، يظهر من ذلك فرق جوهري بين المنهجين وهو منهج 
الروحية   الأبعاد  على  ويركز  التنزيه  بغرض  الإلهية  الحكمة  شأن  من  يعلي  والذي  التقليدي  الرازي 

 
 .194، محمد شحرور ، ص  الكتاب والقرآنـ  1
 .196، ص  المرجع نفسه،  ينظرـ  2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

105 
 

جوب موافقة النص للواقع ، ما يمنحه مشروعية والمعنوية، ومنهج محمد شحرور الذي يقوم على و 
 القول بأن النص القرآني ينبغي أن يكون صالحا للواقع ومتفاعلا معه في كل آن .  

وعليه تعد مسألة الإنزال والتنزيل ، ضابطا تأويليا مركزيا في مشروع محمد شحرور ، فهو يراه  
إلى نزول القرآن دفعة واحدة ، بينما "التنزيل"   أساسا لفهم كتاب الله ، إذ يرى أن " الإنزال "  يشير  

هو النزول التدريجي، الموافق للواقع والحدث ، غير أن هذا الربط بين التنزيل والحدث الواقعي ،لا 
يمكن تعميمه على جميع نصوص الكتاب أو  وصفه بالشمولية ، إذ إن من الآيات ماهو خارج عن 

ذلك  ؛ومثال  واقعة  لأي  الاستجابة  ُ    نطاق  للََّّ
اََ۬ هُوَ  ﴿قُلْ  تعالى:  كقوله  التوحيد،  آيات 

( ؛ لا تقرن بأي سياق معين ، ومع ذلك تعد من التنزيل ، وهذا ما يضعف  1أَحَدٌ﴾)الإخلاص / 
من إطلاق هذا الضابط و اعتماده كقاعدة كلية في التأويل ، كما أن بعض الآيات التي ورد فيها  

لذكِّْرَ وَإِناَّ  لفظ " التنزيل "، لا تظهر أي ارتباط   بالواقع المباشر ، كقوله سبحانه : ﴿  إِناَّ نَحْنُ نَـزَّلْنَا اََ۬
( ، حيث يشير المعنى هنا إلى فعل إلهي يتعلق بحفظ الذكر، وليس بتفاعل 9لَهُۥ لحَََٰفِظُونَٰۖ ﴾ ) الحجر /

 مع حدث ما . 

ر _ ، فإن قوله لا يدعم وإذا كان " الذكر "؛ هو الصيغة المنطوقة للقرآن _ وفق تأويل شحرو  
لسياق   الاستجابة  أو  التدرج  من  هنا   فيه  أن  يظهر  فلا  الواقع؛  مع  التنزيل كتفاعل  عن  تصوره 
معين،وهذا يوضح أن المفكر رغم  اقتراحه لهذا الضابط لا يلتزم به التزاما دقيقا في كل مواضعه ، إنما  

ويتغ ما،  واقع  المرتكزة على  تصوراته  يوافق  مِا يضعف  يطبقه حينما  أخرى،  مواضع  عنه في  اضى 
 انسجام هذا  النموذج التأويلي لديه . 

 . الألفاظ خدم للمعاني :  2.2 

انطلاقا من قناعته بأن دقة اللغة تمنع تطابق    اللغة،بعد أن ألغى محمد شحرور الترادف في  
محوريا في    الواقع، يضع ضابطا فهم القرآن على وجه يقتضيه    وذلك بغرض  الألفاظ فيها،دلالات  

. وقد صرح شحرور بأنه يستلهم  هذا    "للمعاني  خدم   الألفاظ"أن  يتمثل في    الكريم،تأويله للقرآن  
المبدأ من التراث اللغوي العرب، مستشهدا بقول عبد القاهر الجرجاني : " إن الألفاظ هي خدم 



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

106 
 

المعاني  وإن المعاني هي المالكة سياستها "، ويقول  ابن جني :" الأساس عند العرب هو المعاني ،فإن  
ح من هذين القولين _ رغم اختلاف الخلفيات العقدية ؛ يتض  1حصنوها تساهلوا في العبارة  عنها " 

لصاحبيهما _) الجرجاني أشعري و ابن جني معتزلي (  بأن المعنى يحتل الصدارة في القول وهو ما  
ينسجم مع توجه محمد  شحرور في تأويله ، حيث يرى أن المعنى هو الأصل المراد استنباطه وتأويله،في  

ثابت   وعاء  اللفظ مجرد  أن  تتغير بحسب  حين  القرآن  دلالة  أن   على  يؤكد شحرور  هنا  ومن   ،
 الواقع،بينما يظل لفظه  ثابتا ؛ يؤدي وظيفته في خدمة المعنى الذي يتغير تبعا للزمن والسياق . 

  قال: هـ( الذي  255يمكن مقارنته بموقف مختلف يمثله الجاحظ )   التوجه،ولإبراز عمق هذا  
العجميّ والعربّ، والبدويّ والقروي، والمدنّي. وإنّما الشأن في إقامة  المعاني مطروحة في الطريق يعرفها  "

؛  فبينما يؤكد الجاحظ على مركزية اللفظ  يتضح أن  شحرور أقرب إلى    2"    الوزن، وتخيّر اللفظ  
موقف الجرجاني وابن جني، من حيث انحيازه إلى المعنى، وهو ما يتوافق مع رؤيته التأويلية ؛ القائمة  

مطابقة النص للواقع المتغير ، لا العكس، أما بالنسبة لاستشهاده بقوليهما )ابن جني والجرجاني(؛  على  
فليس من باب التقليد فلا يعقل أن يكون مقلدا للتراث ، وهو في الأساس مناهض له،إنما كان هذا  

ل لإضفاء الاستحضار من باب الاستئناس لدعم رؤيته التأويلية الحديثة ، فهو يوظف هذه الأقوا
صفة المشروعية على منهجه ، ويعيد من ذلك توجيهها في ضوء قراءته المعاصرة ،التي تعطي الأولوية 

 للمعنى المتغير بحسب الزمان والواقع .     

 يوجد: تغيير معانيها الواردة في التراث  شحرور بضرورةومن بين أهم المفاهيم التي يرى 

 . العبادة : 1.2.2 
وبحسب رأي المفكر    الاختيار.جوهرها حرية    فهي في  شحرور، للعبادة مفهوم خاص عند محمد  

فإن المطيع  لأوامر  الله،  وكذلك  العاصي لها ؛  كلاهما يدخل ضمن دائرة العبادة ،  إذ يرى أن  
سواء   العبادة لا تتحقق فقط بالفعل الموافق للأمر الإلهي ، بل بمجرد الاختيار الحر لذلك الفعل،

 
 ، محمد شحرور ، ص الكتاب والقرآن  . 1
 .3/67م ، 2003هـ 1424، بيروت : دار الكتب العلمية ، 2، أبو عثمان الجاحظ ، ط الحيوانـ  2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

107 
 

﴿  قُلْ أكان طاعة أم معصية . يقول في هذا السياق : " العبد العاصي ورد ذكره في قوله تعالى  
ل
َ۬
للَََّّ يَـغْفِرُ اُ

ِٰۖ إِنَّ اََ۬ لذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَيَٰٰٓ أنَفُسِهِمْ لَا تَـقْنَطُواْ مِن رَّحَْةِ اَِ۬للََّّ
 ﴾ ) الزمر يََٰعِبَادِيَ اََ۬

ٰۖ
يعا  ذُّنوُبَ جمَِ

لذِ ﴿ طيع في قوله :  والم  (53/ لِكَ اََ۬ رُ   ےذََٰ للََُّّ   يُـبَشِّ
َ۬
لذِينَ   عِبَادَهُ   اُ

َ۬
تِٰۖ   وَعَمِلُواْ   ءَامَنُواْ   اُ لِحََٰ لصََّٰ

َ۬
 أَسْ ـلَُكُمْ   لآَّٰ   قُل  اُ

فِ  لْمَوَدَّةَ  اََ۬ اِلاَّ  أَجْرا   َٰٰۖ   ےعَلَيْهِ  لْقُرْبَ۪
   فِيهَا  لَهۥُ  نَّزدِْ   حَسَنَة  يَـّقْتَرِفْ   وَمَنْ   اَِ۬

ٰۖ
للَََّّ   اِنَّ   حُسْنا 

  غَفُور   اََ۬
؛ يتضح  من ذلك أن  من منظور محمد شحرور، فعل العبادة ليس    1(   23﴾)الشورى /  شَكُورٌ 

حكرا على الطائع ، بل  يشمل العاصي كذلك ، طالما أن فعله نابع من إرادة حرة ، وليس من 
وفق   أي بالسير؛    2ط المستقيمإكراه خارجي . كما يرى محمد شحرور أن العبادة تتم باتباع الصرا

إنسانية وأخلاقية.     تفهم عنده كمرجعية  التي وردت في آيات سورة الأنعام، والتي  العامة   المبادئ 
مؤكدا  أن الله لا يستعبد أحدا ، إنما الاستعباد فعل بشري   "،ويفرق المفكر بين "العبادة " و"العبودية

  يمارسه الناس تجاه بعضهم  ، ويقول في هذا السياق : "  العبد المملوك ليس له حرية في اختيار أفعاله
؛ وهو ما يعني أن الحرية شرط أساس في تحقق العبادة عنده . وبناء  3ويكون مكرها في جميع أحواله " 

شحرور قراءة آيات العباد ؛ فحين يشير النص إلى العباد وهم عصاة،يرى   ويل، يعيدالتأعلى هذا  
أن المعنى قائم على اختيارهم الحر في معصيتهم ، وكذلك حين يذكر الطائعين ، فإن طاعتهم نابعة  
من حرية إرادتهم ، لكنه رغم ذلك يعتبر أن العبادة لا تكون إلا باتباع الصراط المستقيم،مِا يدخل  
تصوره  وفهمه في مفارقة تأويلية ؛ فإن كانت حرية الاختيار كافية في تعريف العبادة،فإن العاصي  
يمارس العبادة ، لكن إن كانت العبادة لا تتحقق إلا باتباع الصراط المستقيم ،فإن فعله لا يعد عبادة،  

 وهو ما يفرز نوعا من التناقض في طرحه . 
مناقضا  للتصور التراثي لمفهوم العبادة ، الذي يعلي من   ومنظور شحرور للعبادة كحرية ، يعد

الْعِبَادَةَ غَايةَُ التـَّعْظِيمِ فَلَا تلَِيقُ إِلاَّ بمنَْ يَصْدُرُ شأن طاعة  أمر  الله  حيث يقول الإمام الرازي  : "  
نْـعَامِ  ية الاختيار، ويضيف  ؛ بمعنى أن العبادة  تعد من أعلى درجات الطاعة لا حر   4"   عَنْهُ غَايةَُ الْإِ

 
 .91، محمد شحرور ، ص دليل القراءةـ   1
 .70، ص  المرجع نفسه . 2
 .92،  المرجع نفسه . 3
 .14/350، فخر الدين الرازي ،  التفسير الكبير . 4



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

108 
 

إِنْ ثَـقُلَتْ عَلَيْكَ الطَّاعَاتُ وَصَعُبَتْ عَلَيْكَ الْعِبَادَاتُ مِنَ الْقِيَامِ وَالرُّكُوعِ وَالسُّجُودِ في موضع آخر  : "  
؛ مِا يدل على أن الرازي يربط العبادة بفعل الصلاة وهو ما يشير له "بالقيام والركوع والسجودة"       1"

 ن تعظيم الله سبحانه  أي أن الرازي هنا يعد الصلاة من العبادة  .   والذي فيه م
العبادة بالأفعال الحرة    أنه يخدم    ىوبهذا يقدم مفهوما جديدا ير   للناس، أما شحرور فيربط 
وبذلك فإعادة تعريف    الأساسية، حيث تعد حرية الفرد والمسؤولية الذاتية من القيم    المعاصر، الواقع  

بأن القرآن صالح لكل زمان ومكان فهو يعلي من   العامة، النحو تتماشى مع رؤيته    العبادة على هذا
ذلك أن لفظ    الفهم،وبذلك فهو يخدم الواقع من منطلق مرونة اللغة التي تسمح بهذا    الحرية،قيمة  

 العبد مثلما أشير له يفهم لغويا بمعنى الطاعة والمعصية بحسب محمد شحرور .
 .الصلاة :  2.2.2 

فإن الصلاة بوصفها من أبرز  -  الاختيار،بما أن العبادة عند محمد شحرور تقوم على حرية  
الصلاة مفهوم    يلشحرور تأو إذ يعيد    التصور.تخرج عن هذا    لا  -مظاهر العبادة في المجتمع الإسلامي

بعدا يتجاوز    ليشمل  وسلوكيا  فالصلاة معرفيا  الشكلية؛  مشتقة    الممارسة  نظره  وجهة  من 
المسلمين  الصلاة المعروفة بين    الصلاة، أما  نوعا منذكر اسم الله يعد    فإن مجرد  “وبالتاليمن"الصلة

وأن  محض،أن الصلاة فعل فردي    يرى شحرورو    لها. شكل من أشكالها، وليست الأصل الجامع    فهي
إلى شكل    –بحسب تعبيره  -إقامتها  في المساجد ليست ضرورية  لتحقيق معناها ، بل قد تتحول  

، ويرجع هذا  2من أشكال النفاق الاجتماعي إذ يقول : " المجتمعات المتدينة مجتمعات منافقة "  
يجب أن   –ومنها الصلاة    –ي إلى كون الحساب يوم القيامة فرديا ، وبالتالي فإن العلاقة مع الله  الرأ

 تبقى في نطاق الفرد لا المجتمع . 

كما يؤكد شحرور أن الصلاة ليست فرضا إجباريا ، بل هي اختيارية ، إذ يقول : " كتاب  
وهذه الكتب غير مفروضة على الإنسان  الصلاة الذي يتألف من  الوضوء والركوع و القيام والسجود ،

 
 .1/211،  فخر الدين الرازي تفسير الكبير،الـ  1
 ، محمد شحرور . محاضرة جامعة السوربونينظر ،  . 2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

109 
 

،  ومن هنا فإنه لا يعد الصلاة من    1حتما بل له القدرة على اختيار الالتزام بها أو عدم التقيد بها." 
ءَ  العبادات ، ويستدل على ذلك بقوله تعالى : ﴿ وَمَآٰ أمُِرُوٰٓاْ إِلاَّ ليِـَعْبُدُواْ اللَََّّ مُخْلِصِيَن لَهُ الُدِّينَ حُنـَفَآٰ 

لِكَ دِينُ  ةَٰۖ وَذََٰ لزَّكَوَٰ
َ۬
ةَ وَيوُتُواْ اُ لْقَيِّمَةِٰۖ  ﴾) البينة /  وَيقُِيمُواْ الُصَّلَوَٰ

َ۬
(؛ ويفهم شحرور من هذا الفصل بين"  5اُ

العبادة " من جهة  و "إقامة الصلاة و "إيتاء الزكاة " من جهة أخرى ، أن الصلاة والزكاة ليستا من 
 كان،  وإنما من متطلبات الدين القيم.جنس العبادة  ولا حتى باقي الأر 

الذي يرى في الصلاة عمادا للدين وركنا    ، روح القرآن و مقاصدهغير أن هذه الرؤية تخالف  
الصلاة جماعة    أركانه.من   أداء  يكون  إذ كيف  ؛  النبوية  النصوص  كما تطرح إشكالات في ضوء 

ان أول من أمر بها وحرص على شكلا من النفاق؟ ، في حين أن النبي عليه الصلاة والسلام، ك
إقامتها جماعة وهو أدرى من غيره بدين الله ، كما أن في القرآن نصوصا تقر بوجود الصلاة جماعة  

ةَ فَـلْتـَقُمْ طآَٰئفَِة   لصَّلَوَٰ
َ۬
نـْهُمحيث يقول الله تعالى : ﴿  وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فأَقََمْتَ لَهمُُ اُ ﴾)النساء    مَّعَكَ  مِّ

على أن الصلاة الجماعية مِارسة مشروعة بالنص القرآني ، وقد جاء في تفسير  (؛ ما يدل  101/
هُمْ طاَئفَِةٌ مَعَكَ فَصَلِّ بِهِمْ   الرازي لهذه الآية في قوله :   "  ؛ بمعنى أن صلاة الجماعة واردة  2"    فَـلْتـَقُمْ مِنـْ

 في نصوص القرآن والسنة والتفاسير . 

يفهم من هذا التأويل أن الغاية منه ليست فقط تغيير معنى الصلاة بوصفها ركنا من أركان 
، حيث تغير  أيديولوجيا مغايرةالإسلام، بل يسعى من خلاله إلى إعادة بناء مفهوم التدين بما يخدم  

غير المجتمعات  في  خاصة  الجماعية،  الشعائر  أداء  فرص  تقليل  أدى   مِا  سبق،  عما  الحياة   نمط 
المسلمة،من هنا يؤكد شحرور على البعد الفردي للصلاة ،ويجعل منها مِارسة ذات طابع شخصي،  
في محاولة لفصل الفرد عن المجتمع دينيا والبعد عن الطقوس الدينية، ويرى أن هذا ما يخدم الواقع 

قيد بالصلاة أو  اليوم،بالانسجام مع مبدأ الحرية الفردية ، وهو أحد أسس الحداثة ، وبالتالي حرية الت
 تركها . 

 
 .54، محمدوشحرور ، ص  الكتاب والقرآن . 1
 .11/206، فخر الدين الرازي ،  التفسير الكبير . 2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

110 
 

إنما هو جزء من   العام،وبهذا يتضح أن تأويل شحرور لمفهوم الصلاة ليس معزولا عن مشروعه  
وجعله منفتحا على واقع الإنسان المعاصر الذي    التراث،منهجية تهدف إلى تحرير النص من قوالب  

 من منظور شحرور تغيرت فيه شروط الممارسة الدينية . 

   الحجاب:. 3.2.2

فإن تأويله لمسألة الحجاب   الحرية،إذا كانت الصلاة عند محمد شحرور اختيارية في ضوء مبدأ  
ومراعاة  الإنسان،  مركزية  على  تقوم  والتي  يعتمدها،  التي  التأويلية  الضوابط  ذات  على  يتأسس 

 فإن  الواقع،فينطلق  شحرور من أن اللفظ في النص القرآني " خادم    للمعنى "، لا العكس، ومن ث 
 الثبات في دلالة اللفظ لا يعني ثبات المعنى ؛ إنما المعنى يختلف  باختلاف السياقات التاريخية والمعرفية.

لذلك يعيد شحرور قراءة الآيات المتعلقة بالحجاب ضمن تصور شامل يبنى على رفض الترادف 
لباب  " و " الحجاب "   ، كما لا يرى أن مفردتي  " الج 1فيقول : " لا علاقة للحجاب باللباس "  

 تشيران إلى مضمون واحد ، إنما يميز دلاليا بينهما  . 

ويراه عازل يمنع   المرأة،  بلباس  له  أن لا علاقة  أساس  القرآني على  اللفظ  فيقرأ الحجاب في 
التنزيل   الاتصال في  بحت  مكاني  معنى  للحجاب   "  : فيقول  للمكان  لمعنى  يشرير  أنه  و 
حِجَاب﴾)   وَإِذَا سَألَْتُمُوهُنَّ مَتََٰعا فَسْـلَُوهُنَّ مِنْ وَّرآَٰءِ   ك بقوله تعالى : ﴿"؛ويستدل على ذل 2الحكيم

( ؛ بمعنى أن الآية تشير إلى معنى الحاجز ولا علاقة له  بحسب رأي المفكر  ،كما   53الأحزاب /
يَّـُهَا  لنَّبِ   يرى أن قوله تعالى : ﴿ يأََٰٰٓ عَلَيْهِنَّ مِن   ءُ ےاََ۬ يدُْنِيَن  لْمُومِنِيَن  اَِ۬ وَنِسَآٰءِ  وَبَـنَاتِكَ  َزْوََٰجِكَ  قُل لأِّ

ُ غَفُورا للََّّ
لِكَ أدَْنيَٰٰٓ أَنْ يّـُعْرَفْنَ فَلَا يوُذَيْنَٰۖ وكََانَ اََ۬ بِيبِهِنَّٰۖ ذََٰ ( ؛ ليس فيه من  59﴾)الأحزاب /   رَّحِيما  جَلََٰ
نزيلها استجابة لسياق معين يتمثل في تعرض النساء  فرض الحجاب، وليست تشريعا عاما إنما كان ت

  للأذى نتيجة اختلاطهن بالإماء، ويرى أن الواقع يلغي هذا التكليف  . 

 
 .104، محمد شحرور ، ص دليل القراءة . 1
 .104، ص  المرجع نفسه . 2



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

111 
 

وفي ضوء ضابط الترتيل الذي يقول به شحرور ، لا يكتفي بقراءة آية واحدة منعزلة ، بل يعيد  
ومن ذلك إيراده للآيتين الوارد فيهما      جمع الآيات التي تتناول الزينة واللباس والعلاقات الاجتماعية

الحجاب والجلباب، ويرتبها للوصول إلى تصور كلي حول المسألة ، مع مراعاة عدم الوقوع في التعضية 
؛ التي تعني عنده تجزئة النص وفهمه متجزأ، مِا يرى أنه يؤدي إلى إسقاط دلالات على النص غير  

نجوم أي مواضع  الفصل بين الآيات فيستدل في ذلك بقوله  واردة فيه ، ومنه فيولي عناية لمواقع ال
لنَّبِ  لنِّسَآٰءِ ﴾ ) الأحزاب /    ءِ ےتعالى : ﴿ يََٰنِسَآٰءَ اََ۬ نَ اََ۬ (؛ فيرى أن  موقع النجم 32لَسْتَُُّ كَأَحَد مِّ

النساء   لباقي  تكليفا  يعده  ولا  النبي وحدهن  لنساء  موجه   القول  أن  إلى  إشارة  الآية   هذه  بعد 
 مات .المسل 

بوصفه بنية لغوية    وحده،وبذلك يظهر من قراءة شحرور انطلاقه في تأويله من النص القرآني  
لديهما  وهذا ماجاء به من فلسفة غادامير وبول ريكور كون أن النص    الفهم؛منفتحة على تعدد  

تأويلية    وهذا ما تجسد في  الواقع،تختلف تأويلاته باختلاف السياق ولا بد فيه من خدمة    لغوي،  وعاء
إنما هي إسقاطات   الدين،وهو في هذا الموضع يرى أن الأحكام التي فرضت على المرأة باسم    شحرور،
 الحرية.ومتى ماروعيت ضوابط التأويل التي أقرها يخرج النص من مفهوم الثبات إلى أفق  ثقافية،

المعنى الكبير على  اعتماده  المعجمي يلحظ في تأويل محمد شحرور لآيات الحجاب والزينة   
فعلى سبيل المثال    عناية،دون أن يعير السياق التشريعي العام في القرآن ما يستحق من    للألفاظ،
( ؛ وهي آية تفصيلية  31اَٰبآٰئهِِنَّ  ﴾) النور / ﴿ وَلَا يُـبْدِينَ زيِنـَتـَهُنَّ إِلاَّ لبُِـعُولتَِهِنَّ أوََ   تعالى:يقول الله 

 زينتها ، وتفُهم في إطار تكليف تشريعي واضح ومقيد .  توضح من يبُاح للمرأة أن تُظهر لهم

لا يلتزم   –رغم تأكيده على ضابط الترتيل الذي يعد من أبرز قواعده التأويلية  –لكن شحرور  
ترتيل إلهي وهو ترتيب الآيات    نوعان؛ فالترتيل كما يميزه    الموضع. به على نحو منهجي متسق في هذا  

وهو   تكاملي؛وترتيل بشري وهو جمع الموضوعات المتفرقة في القرآن ضمن بناء دلالي    الله،كما أنزلها  
في تأويله لمسألة الحجاب   -غير أن شحرور    الإسلامي،المفهوم الذي يختلف عن معناه في الفقه  



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

112 
 

كما في    والستر،ضمن التصور الكلي للزينة    يعزل بعض الآيات عن منظومتها التشريعية ولا يدرجها
 الواقع.التي تحمل حكما تشريعيا واضحا لا يسلم تجاهله بدعوى تغير  النور،الآية   من سورة 

أُخذ   موافقةوإذا  إليها شحرور    وهو  -العقل   ضابط  يدعوا  التي  الضوابط  الآية    – من  فإن 
من المعقول تجاوز ذلك بمسوغّ تغير السياق وليس    الزينة،تتضمن تكليفا عقلانيا صريحا بضبط إظهار  

خاصة تلك التي   حديثة، ويضاف إلى ذلك أن تأويل شحرور يتأثر بوضوح بفلسفات غربية    الثقافي.
، وهذه الرؤية تجعل   غادامير وريكورتقوم على نسبية المعنى وعدم ثبات الدلالة النصية كما في تأويلية  

الواقع ، لا مرجعية ضابطة له ؛ بمعنى يُصير النص من متحكم    النص أداة مرنة لتأويلات متغيرة تخدم
في الواقع إلى تحكم الواقع فيه وبذلك لا يصبح مرجعية ضابطة ، فإذا كان كل النص القرآني  قابلا  
للتأويل وفق الوضع الراهن ، فكيف يكون بذلك الكتاب القرآني مرجعية تشريعية ؟ وعليه إذا لم 

يلي قد يفتح بابا  لتحريف المعاني ويفُقد النص إلزاميته تحت مسمى الاجتهاد  يضبط هذا المنحى التأو 
 كما تمت الإشارة إليه سابقا.   الدينية،وهو ما مهّد له سبينوزا في نقده للنصوص  التنوير، المعاصر أو 

  شحرور:.مقارنة بين منهج الرازي ومحمد 3

   الدين الرازي:فخر  تلخيص لمنهج  .1.3

يظهر من  خلال القراءة في منهج الرازي أنه أحد أهم أعلام المدرسة الأشعرية لما له من تطبيق  
منهجي لضوابط المدرسة، فهو يؤول متى ما استوجب  ذلك أي في حال معارضة نص لنص قطعي  
الثبوت والدلالة، وهو أول الضوابط  التأويلية، كما أنه يلتزم بضابط  عدم خروج التأويلات عن 

لأصل اللغوي وضعا واستعمالا فهو يراعى الأصل الوضعي ما استطاع لذلك سبيلا ، ويستأنس   ا
بالعرف  إذا ما خالف الوضع مقصد التأويل التنزيهي ، كما يظهر في  جهده  اعتماده على المحكم  

عدل المعاني في تأويله للمتشابه فيكون هو المرجع الأساس لعمليته التأويلية ، و  يروم بتأويله اختيار أ
المناسبة لمقام الألوهية والتي لا تشوبها  من صفة المخلوق شائبة  وذلك رابع الضوابط ،  فضلا عن  
أنه ينتهي عن  التصريف و الاشتقاق والقياس في اللفظ المتشابه لما فيه من وقوع في توجيه المعنى لغير  

ول بجمع ما جاء متفرقا في القرآن  وجهته ؛  وذلك من منظور الأشعرية ، ومن جهة أخرى فهو لا يق



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

113 
 

فيها   خاض  التي  القضايا  في  يتجسد  ذلك  وكل  واحد،  موضع  في  جاء  ما  بين  الفصل  ولا 
ضرورة   منهجه  في  اعتمد  فقد  الأشعرية،  المدرسة  بمنهج  وعيه  ذلك  خلال  من  بالتأويل،فيظهر 

بصحة العقل ، فيظهر بذلك  التنزيه،ومحاولة الجمع بين العقل والنقل، غير أنه في مواضع يقول بالقطع  
تقديم العقل بضع شيء عن النقل  حتى أنه يؤول بعض ما لا يستوجب التأويل في  رأي ابن تيمية    
وقد ظهر ذلك من خلال المقارنة بين منهجيهما   في   مسألة المكر على سبيل الذكر إلا أن هذا   

كما يتصف منهجه بالدقة اللغوية، واللغة  لا يمنع من القول بأن العقلانية في منهجه تتسم بالاعتدال   
أساس تأويلي،  فيه فلولا اللغة وسعتها لما تمكن الرازي من  التوفيق بين منهجه الأشعري والنص  

 القرآني وكذا الحديث النبوي الشريف . 

  شحرور:محمد  تلخيص لمنهج . 2.3

نهج معاصر في يتضح من خلال   الدراسة في مشروع محمد شحرور التأويلي أنه يؤسس لم
قراءة النص القرآني ، هدفه جعل النص موافقا للواقع ، انطلاقا من مبدأ أن دلالات  النص القرآني  
قابلة للتغير بتغير السياق التاريخي والمعرفي ؛ وقد وضع شحرور لهذا المنهج ضوابط محددة أبرزها :  

ى أن المعنى مركز التأويل  هذا الذي  إلغاء الترادف بين الألفاظ ، وجعل الألفاظ خدما للمعاني ، وير 
نجم   توقف  مواقف  ومراعاة  والتنزيل  الإنزال  بين  التمييز  إلى  إضافة  العقل،  موافقة  فيه  بد  لا 
الآيات،والقول بأن الترتيل البشري يقتضي جمع  الآيات على تفرقها للخروج بموضوع متكامل ،ويلزم  

 التأويل بعدم فصل ما لا يفصل أي عدم التعضية.

ير أن النظر في  تطبيق هذه الضوابط، يكشف عن قدر من التفاوت في الالتزام بها ؛ إذ  غ
يلاحظ أحيانا مفارقات بين القاعدة النظرية والتطبيق العملي ؛ ومن ذلك أنه ورغم نفي الترادف من 
باب دقة اللغة يستخدم  مصطلحات متعددة لمعنى واحد وذلك  ليس من الدقة في شيء ؛ كالجمع  

الصراط المستقيم و الفرقان والوصايا العشر رغم ورودها في القرآن الكريم في كثير من المواضع     بين
الأصل  إلى  تستند  لا  تأويلاته  أن  ، كما  الاصطلاحي  التداخل  من  لنوع  يشير  مِا   ، متفرقة 

 المعجمي،رغم تأكيده على مرجعية المعجم ، ما يفتح بابا لإشكالات منهجية في ضبط الدلالة . 



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

114 
 

بمراعاة   المنادي  التأويل  مستوى  هذا   العقل،وعلى  في  تساؤلات  تطرح  مواقفه  بعض 
إشارات   فيها من  ما  القرآني، رغم  القصص  الشرعية من  استنباط الأحكام  السياق،كامتناعه عن 

استنباط الأوامر والنواهي من القصص،كما   بإمكانهاتكليفية ، وهذا ما يعد مناقضا لطبيعة العقل التي  
رغم   –أنه يعيد مفهوم العبادة فيجعلها، مساوية لاتباع الصراط المستقيم ، غير أنه يققرر أن العاصي  

لا يخرج عن كونه عابدا، ما يفضي إلى توسيع مفهوم  العبادة بشكل غير   –انحرافه عن الصراط  
 صية . منضبط ويقوِّ  التمايز بين الطاعة والمع

كما تسجل على المنهج بعض التجاوزات للقواعد اللغوية كعدم التزامه بحكم المعطوف على  
هذا وهو ما يضعف شمولية البنية القرآنية في    الواحد،وتفكيكه للآيات ذات السياق    عليه،المعطوف  
الواقع لا مركزية  المنهج،  التأويلي في مجمله على مركزية  النص،بحيث    وما يستنتج أنه يبني مشروعه 

يفهم النص من خلال الواقع لا العكس ، مِا يسمح بتعدد غير محدود للمعاني  ، ويجعل من النصمرنا  
 المعنى وثبات أمام كل قراءة جديدة . وهو منهج يتقاطع مع المناهج الفلسفية الغربية التي تقر بنسبية  

الصلة بالتراث .  دة تقطع فيهاغير أن خصوصيته تكم في دعوته إلى تأسيس معلرفة دينية جدي  النص،
  القرآني.لصالح قراءة عقلانية للنص  القديمة،الفقهي وبالحديث النبوي الشريف وكل التفاسير 

الدين الرازي بالضوابط التي وضعت في المدرسة الأشعرية وبذلك    التزام فخريتضح مِا سبق  
 يكون منهجه موافقا لضوابطة . 

بالنسبة إلى محمد شحرور فضوا انتقائي على أما  تطبق بشكل  أنها  التي وضعها اتضح  بطه 
النص القرآني مِا يعكس عدم التزام كلي بها وبالتالي يستنتج أن منهجه في التأويل لا يلتزم بضوابطه 

   شروطها.التأويلية فهي ضوابط نظرية حال تطبيقها لا تستوفي كل 

 

 

 



 التيارات المعاصرة بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في                      الفصل الثاني:

115 
 

 خلاصة: 

تباين    خلال    يتبين من التأويل،  الرازي ومحمد شحرور في  الدين  المقارنة بين منهجي فخر 
واضح في المنطلقات و الغايات والضوابط التأويلية ، فالرازي يجسد الانتماء الراسخ للمدرسة الأشعرية   
في تعاملها مع النصوص الدينية الإسلامية حيث يتسم منهجه بالانضباط بالضوابط الأشعرية  ،والتي 

ها :  الانطلاق من المحكم في تأويل المتشابه، الالتزام بالدلالة اللغوية وضعا واستعمالا ، وتحقيق  أهم
مقاصد التنزيه الإلهي، مع الحذر من التوسع في   الاشتقاق والتصريف و القياس، والالتزام بعدم  

توقف عند  لا ي  –محمد شحرور    -الخروج عن أصل النص في التفريق والجمع ،   وهو على خلاف
الفروق اللفظية مالم تؤثر في مقصود الآية ؛ إنما يركز على الغاية الكبرى للنص ، وهي تنزيه الله عن  

 كل الشبهات .

الواقع وتغيراته، وبها    أما محمد شحرور فقراءته للنص القرآني قراءة معاصرة تعلي من مركزية 
طلق من مبدأ أن الألفاظ في خدمة المعنى لا وين  الترادف،ويلغي    التأويل،يجعل العقل مرجعا أوليا في  

والاعتماد على الترتيل البشري لجمع المتفرق من  والتنزيل،ويميز كأساس تأويلي بين الإنزال  العكس،
مع   الترتيل،   النص بممارسة غير واردة في    – بمفهومها التقسيم    –النص القرآني ويجعل من التعضية  

  به كل يهدف إلى تأصيل تأويل يخاطب العقل المعاصر ويلغي  وبذلك    النجوم،ضرورة احترام مواقع  
إذ تلحظ بعض المفارقات    والممارسة، إلا أن تطبيقه لهذه الضوابط يشهد تفاوتَ بين النظرية    التراث.

والامتناع    أحيانا، وإغفال القاعدة والأصل اللغوي    واحد،مثل الجمع بين ألفاظ متغايرة تحت معنى  
بما يضعف التمييز    مفهوم العبادةفضلا عن التوسع في    القرآني،القصص    عن استنباط الأحكام من

 والمعصية.بين الطاعة 

ملتزما بتقاليد مدرسته الأشعرية    وتنزيهه، الله    غاية تقديسوعليه فإن الرازي ينطلق في تأويله من  
مِا    الواقع؛في حين ينطلق شحرور من غاية مختلفة وهي جعل النص في خدمة    الدقيقة،وضوابطها  

   المنهج.ويعكس عدم التزام بتطبيق النظري من  ضبطا،يجعل منهجه أكثر انفتاحا وأقل 

 



 
 

 



 خاتمـــــــــــــــة 

116 
 

   ة:ــــــــــــــــخاتم

التأويل اللغوي بين المدرسة الأشعرية وتيارات  بـ »  البحث الموسومتّم التوصل من خلال هذا  
 الآتية: النتائج  إلى مختارة(« )نماذجالتأويل المعاصر  

المقصد    يختلفون فيبينما    ظاهره،أن التأويل صرف اللفظ عن    والمعاصرون علىيتفق القدماء   .1
 .و كذا قرائن التأويل التأويلبحسب المنطلقات والمناهج والغايات المعتمدة في  إليه،المؤوَّل 

لما تتّسم به من سعة دلالية ومرونة في التعبير عن   التأويل،اللغة هي الأساس الذي ينبني عليه   .2
 المعاني.

الفلسفات   .3 من  رؤيتها  تستمد  المعاصرة  التأويلية  في   الحديثة،التيارات  بوضوح  أثرّت  والتي 
 المعاصرة. المناهج التأويلية العربية 

غير أن    ،ضوابط في التأويل  –عاصر  المدرسة الأشعرية وتيارات التأويل الم –لكل من الطرفين   .4
   التأويل. في توجيه  تمثل الفارق فهي  الضوابطيكمن في درجة الالتزام بتلك  ،الفرق الجوهري

ويتم ذلك عبر انتقاء    والتجسيم،الله عن صفات التشبيه    يهالأشعري تنز الغاية من التأويل   .5
 دقيقة. المعنى الأنسب باستخدام اللغة وفق ضوابط 

المعاصرة   .6 التيارات  المقابل  تهدف  خدمة  في  النص في  جعل  مركزية   الواقع،إلى  من  وتعلي 
 بحيث يغدو الواقع حاكمًا على النص. ،المعاصرالإنسان 

الدين  يتضح   .7 فخر  منهج  تحليل  خلال  التأويل    الرازي،من  بضوابط  الواضح  التزامه  تبيّن 
   النص.الأشعري، بما يعكس انضباطا منهجيا واتساقا داخليا في التعامل مع 

ا والتطبيق فتظهر مفارقة بين الضوابط النظرية التي وضعه شحرور،أمّا في تحليل منهج محمد  .8
 المقترحة.عن تباين في الالتزام المنهجي وضعف في البنية التأويلية  فما يكش  لها،العملي 

في استيضاح ما خفي   -ولو بالقليل    -أسهم    البحث قدوفي الأخير الرجاء أن يكون هذا  
ونسأل   الأصيلة.وأن يكون هذا العمل حلقة متينة في سيرورة المعرفة    ومقارناته،من ضوابط التأويل  

أن يجعل عملنا مفيدا   والقادر    لقارئيه،الله  والشكر موصول لكل من ساعد   عليه،إنهّ ولّي ذلك 
 .وأسهم



 ملخص باللغة العربية   
 

 

117 
 

 
يتناول هذا البحث التأويل اللغوي في إطار مقارنة علمية بين المدرسة الأشعرية بوصفها اتجاهًا  
تراثيًا ينزهّ الله، والتيارات المعاصرة الداعية إلى تجديد قراءة النص الديني لخدمة الحاضر، موضحًا أثر  

 التأويل، والحاجة إلى مساءلة ضوابطه في كلا الاتجاهين. اختلاف المرجعيات الفكرية في تباين نتائج  

وقد بُني البحث على فصلين تسبقهما مقدمة وتمهيد، وتليهما خلاصة وخاتمة تتضمن أبرز  
النتائج. تضمّن الفصل الأول تأصيلًا لمفاهيم التأويل، ثم عرضًا للمدرسة الأشعرية من حيث أصولها  

 وهم: بفلاسفة التنوير لكونهم مرجعا أساسيا للفكر التجديدي  وضوابطها وأعلامها، تلاه التعريف  
سبينوزا،غادامير،بول ريكور، ثم مفكري التأويل المعاصر: نصر أبو زيد، أركون، شحرور، مع بيان  

 منطلقاتهم وضوابطهم.

أما الفصل الثاني، فعُقدت فيه مقارنة بين الرازي ممثّل الأشاعرة، من خلال تأويل مفردات في 
والمجاز، وشحرور ممثّل التيار المعاصر، من خلال إلغاء الترادف   النحوي،الصفات، والتضمين    قضايا

الذكر،   القرآن،  المفردات كـالكتاب،  بين  الفروقات  بيان  فيه  جاء  تغير   الفرقان،الذي  ثم  التنزيل، 
فصل بمقارنة  العبادة، الصلاة، الحجاب. وخُتم ال  للمعاني أهمها:مفاهيم من منطلق أن الألفاظ خدم  

 . المنهجية بينهماأظهرت أبرز الفروقات  بين المنهجين
 

 



summary in English 
 

118 
 

 
This research examines linguistic interpretation within a scientific 

comparison framework between the Ash'ari school as a traditional trend 

guided by divine purification and contemporary currents advocating for 

renewing the interpretation of religious texts to cater to the present, 

illustrating the impact of intellectual reference variations on the 

interpretation results and the need to scrutinize their criteria in both 

directions. 

The study is structured into two chapters preceded by an introduction 

and preface, followed by a conclusion including the main findings. The 

first chapter roots the concepts of interpretation, then presents the Ash'ari 

school in terms of its origins, principles, and leading figures, followed by 

an introduction to Enlightenment philosophers as a fundamental reference 

for renewal thought, such as Spinoza, Gadamer, Paul Ricoeur, and 

contemporary interpreters: Nasr Abu Zayd, Arkoun, Shahrour, with an 

explanation of their fundamentals and criteria. 

As for the second chapter, a comparison is drawn between Al-Razi 

representing the Ash'arites, through issues of attributes, grammatical 

inclusion, metaphor, and Shahrour representing the contemporary trend, 

by eliminating the redundancy that highlighted differences between terms 

such as book, Quran, remembrance, criterion, revelation, then shifting 

concepts from the perspective that words serve meanings primarily 

related to worship, prayer, and hijab. The chapter concludes with a 

comparison between the methodologies showing the main 

methodological differences between them. 



 
 

 

 

 

 

 

 



   قائمة المصادر والمراجع 

119 
 

 ــــة المصــــقائم  ادر والمراجــــــــــــــــع: ـــــ
 نافع.ورش عن  الكريم بروايةالقرآن  -

 أولا: الكتب العربية
عبد الإله صالح بن   ، أبوالأشعريعن أصول الديانة للإمام أبي الحسن بن إسماعيل  الإبانة .1

 م.2011هـ1432 للنشر،، الرياض: مدار المسلم 1العصيمي، طمقبل بن عبد الله 
دار   ،القاهرة:1، تح: فوقية حسين محمود، طأبو الحسن الأشعريعن أصول الديانة،  الإبانة   .2

 .م1977هـ 1397الأنصار،
جلال الدين السيوطي ، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم،)دط(،مصر:   ،القرآن في علوم  الإتقان   .3

 م. 1994هـ1394ب ،الهيئة المصرية العامة للكتا 
الأحكامالإ .4 )د    حكام في أصول   ، الرزاق عفيفي  عبد   : تح   ، الآمدي  بن محمد  ، علي 

 م. 1967هـ 1387ط(،الرياض : مؤسسة النور ،  
 ،أبي بكر الباقلاني ، السيد أحمد صقر ، )دط(،القاهرة :دار المعارف،)دت(. إعجاز القرآن .5
، بسكرة: دار علي بن يزيد 1، لزهر غالم، طتعالىأقوال المعتزلة والأشعرية في صفات الله   .6

 م. 2014هـ 1435والنشر، للطباعة 
، بيروت: دار المنهاج للنشر والتوزيع  1ط   الغزالي،أبو حامد    ،الكلامإلجام العوام عن علم   .7

 م. 2015هـ  1439،
العربية .8 الدمشقي  ، ط  البلاغة  الرحمن حبنكة  القلم ،  1، عبد  : دار  هـ  1416، دمشق 

 م. 1996
هـ  1386، بيروت : مكتبة الجامعة العربية ،  2، علي الجندي ، ط  تاريخ الأدب الجاهلي .9

 م. 1966
، بيروت:مركز 2، محمد أركون ، تر : هاشم صالح ، ط  تاريخية الفكر العربي الإسلامي .10

 م. 1996ه ـ1416 ، الإنماء القومي
، القاهرة: دار  2، أبي محمد بن مسلم بن قتيبة، تح: أحمد صقر، ط  تأويل مشكل القرآن .11

 م.1973هـ 1393التراث ، 



   قائمة المصادر والمراجع 

120 
 

،بيروت:  1،محمد شوقي الزين،ط   تأويلات وتفكيكات فصول في الفكر الغربي المعاصر .12
  م.  2015 هـ1436منشورات ضفاف ،

الأشعري .13 الحسن  أبي  إلى  نسب  فيما  المفتري  كذب  عساكر تبيين  ابن   ،
 م. 1979هـ 1399الدمشقي،)دط(،بيروت: دار الكتاب العربي،  

، محمد بن جرير الطبري ، تح : عبد    سير الطبري جامع البيان عن تفسير آي القرآنتف .14
هـ  1466، القاهرة : دار نشر للتوزيع والطباعة والإعلان،1الله بن عبد المحسن التركي ، ط  

 م. 2001
،القاهرة : 3، عمر بن أحمد الزمخشري ، تح : مصطفى حسين أحمد،ط  تفسير الكشاف .15

 م. 1987هـ 1407، دار الريان للتراث 
،القاهرة 2، نصر حامد أبو زيد،طتفكير في زمن التكفير ضد الجهل والزيف وانحرافهال .16

 م. 1995هـ 1416،  :مكتبة مدبولي
،طرابلس:دار أويا  1هوركهايمرو ثيودور ف ادورنو، تر: جورج كتورة،ط  ، ماكسالتنويرجدل   .17

 م. 2006هـ  1427للطباعة والنشر والتوزيع،
،هانز جورج غادامير، تر:حسن ناظم   قيقة والمنهج الخطوط الأساسية لتأويلية فلسفيةالح .18

ه  1428،طرابلس: دار أويا للطباعة والنشر والتوزيع والتنمية الثقافية،1وعلي حاكم صالح ،ط 
 م. 2007

 م. 2003هـ  1424، بيروت : دار الكتب العلمية ، 2، أبو عثمان الجاحظ ، ط  يوانالح .19
، ، مصر : الهيئة  4و الفتح عثمان بن جني ، تح : محمد علي النجار ، ط، أب  صائصالخ .20

 المصرية العامة للكتاب، ) د ت (.  
تيمية .21 ابن  العقل والنقل لشيخ الإسلام  تعارض  السيد جليند،طدرء  ،القاهرة:  1، محمد 

 م. 1988هـ 1409مركز الأهرام للترجمة والنشر، 
الإعجاز .22 تح  دلائل   ، الجرجاني  القاهر  ط ،عبد  فهر،  أبو  شاكر  محمود  ،القاهرة  3:محمد 

 م  1992هـ1413:مطبعة المدني ، 
،بيروت  1، محمد شحرور،ط  دليل القراءة المعاصرة للتنزيل الحكيم المنهج والمصطلحات .23

 م.   2016ه ـ1437: دار الساقي ، 



   قائمة المصادر والمراجع 

121 
 

والأشاعرةال .24 المعتزلة  بين  اللغوي  ،دليل  أمين  دار عين 1ط  ، جمال حسين   ، القاهرة   ،
 م. 2012هـ  1433للدراسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية، 

الفقهال .25 أصول  أحمد شاكر،طرسالة في  تح:محمد  الشافعي،  إدريس  بن  ،مصر:  1، محمد 
 م. 1938هـ  1357مصطفى البابلي الحلبي وأولاد ،

،بيروت:  1كريا،ط، باروخ سبينوزا،تر: حسن حنفي، وفؤاد  ز رسالة في اللاهوت والسياسة .26
 دار التنوير للطباعة والنشر والتوزيع ، )دت(. 

، شهاب الدين الألوسي البغدادي،تح:     روح المعاني في تفسير القرآن الكريم والسبع المثاني .27
 م. 1994هـ 1415، بيروت: دار الكتب العلمية،  1علي عبد الباري عطية، ط 

،طرابلس :دار أويا للطباعة 1الغانمي ،فلاح رحيم ،ط، بول ريكور، تر: سعيد  زمان والسرد ال .28
 م. 2006هـ  1427والنشر والتوزيع والتنمية الثقافية ،  

،الشارقة:  1، عبد الله بريمي،طسيرورة التأويلية في هيرمينوسيا جورج غاداميو وبول ريكور .29
 م. 2010هـ1432دائرة الثقافة والإعلام، 

الصغير  .30 الشرح  وهو  الجوهرة  على  الناظم  لجوهرة  شرح  المريد  هداية  المسمى   
الصالحين التوحيد عبد  حسين  مروان   : تح   ، اللقاني  إبراهيم  الدين  ،برهان 

 م. 2009هـ1،1430البجاوي،ط
، بيروت: دار 1، الواحدي، تح : ياسين الأيوبي و قصي الحسين ، طشرح ديوان المتنبي .31

 م.. 1999هـ 1419الرائد العربي ، 
معاوية بن قراد العبسي ، تح : أمين سعيد  )د ط( مصر   ، ابنشرح ديوان عنترة بن شداد .32

 : المكتبة التجارية بأول شارع محمد علي ، )د ت(. 
والشعراءال .33 دار   شعر    : القاهرة    ، ط(   )د  شاكر،  محمد  أحمد  تح:  قتيبة،  ابن   ،

 م.1958هـ 1377المعارف،
،القاهرة 1طي ، ، أبو الحسين مسلم بن الحجاج ،تح : محمد فؤاد عبد الباق  صحيح مسلم .34

 م. 1991هـ 1412: مطبعة عيسى البابي ،
دراسة هيرمينيوطيقية .35 التأويلات  عياشي،ط   صراع  منذر  تر:  ريكور،  ،بيروت:دار 1،بول 

 م. 2005هـ 1425الكتاب المتحدة،  



   قائمة المصادر والمراجع 

122 
 

، خالد عبد العزيز  ظاهرة التأويل الحديثة في الفكر العربي المعاصر دراسة نقدية إسلامية .36
 م. 2015هـ،  1436 ،ركز التأصيل للدراسات والبحوث ، جدة: م 3السيف ، ط

وسبينوزاال .37 ميمون  بن  وموسى  رشد  ابن  بين  التأويل  منهج  والوحي  أشرف    عقل   ،
 . 2014هـ  1435، القاهرة: رؤية للنشر والتوزيع ، 1منصور،ط

، بيروت: دار الآفاق  2، عبد القاهر البغدادي ، ط فرق بين الفرق وبيان الفرقة الناجيةال .38
 م.1977هـ 1397ة، الجديد

،القاضي أبي الوليد بن رشد،تح:    فصل المقال وتقرير مابين الشريعة والحكمة من اتصال .39
 م. 1996هـ 1416، بيروت :المكتبة الشرقية، 2محمد عمارة ،ط

،بيروت:  1ط    ،، أبو منصور الثعالبي ، تح : عبد الرزاق المهدي  فقه اللغة وسر العربية .40
 م. 2002هـ  1422دارإحياء التراث العربي ، 

واجتهاد .41 نقد  الإسلامي  ،ط    الفكر  صالح  :هاشم  ،تر  أركون  :دار 6،محمد  ،بيروت 
 م.2007هـ1427، الساقي

،هانز غيورغ غادامير، تر :محمد شوقي الزين  فلسفة التأويل الأصول المبادئ و الأهداف .42
 م.2006هـ1427،المغرب :المركز الثقافي العربي،2، ط

جادامر .43 إلى  أفلاطون  من  التأويل  نظرية  الهيرميتيوطيقا  إلى  مدخل  الفهم  عادل فهم   ،
 م. 2007هـ1427، القاهرة: رؤية للنشر و التوزيع،1مصطفى ،ط

والزندقة .44 الإسلام  بين  التفرقة  الغزالي،  فيصل  حامد  تح:محمود  ،أبو 
 م.1993هـ1،1413ط،بيجو

، أبي حامد الغزالي، تح :محمد زاهد بن الحسن الكوثري،)دط(،القاهرة: المكتبة  قانون التأويل .45
 الزهرية للتراث، )دت(. 

الديني .46 الخطاب  نقد  إل  الموروث  التفسير  من  تر:هاشم    القرآن   ، أركون  ،محمد 
 م. 2001هـ1421:دارالطليعة للطباعة والنشر ، ،بيروت 1،ط صالح

الفراهيديكتاب العين .47 السامرائي،)د  ، الخليل بن أحمد  المخزومي  وإبراهيم  ، تح :مهدي 
 ط(، بيروت: دار و مكتبة الهلال، ) دت(. 

،محمد شحرور ،)د ط(،دمشق :الأهالي للطباعة والنشر    كتاب والقرآن قراءة معاصرةال .48
 م.1990هـ 1410والتوزيع ، 



   قائمة المصادر والمراجع 

123 
 

هـ  1414، بيروت: دار صادر، 3، أبو الفضل بن منظور، تح: اليازجي، طلسان العرب .49
 م. 1993

، أحمد بن تيمية، تح:عبد الرحمان بن القاسم، )دط(، السعودية: مجمع الملك مجموع الفتاوى .50
 م. 2004هـ 1425فهد لطباعة المصحف الشريف،  

الأصولالم .51 علم  في  عبد  ستصفى  السلام  عبد  تح:محمد  الغزالي،  حامد  أبو   ،
 م. 1993هـ1413،بيروت: دار الكتب العلمية،1الشافعي،ط

العالالم .52 الإلهيطالب  العلم  من  حجازي    ية  أحمد   : تح   ، الرازي  الدين  فخر   ،
 م. 1987هـ1407،بيروت : دار الكتاب العربي ، 1السقا،ط

،دمشق : دار الغوثاني 2، عبد القادر الحسين ،طمعايير القبول والرد لتفسير النص القرآني   .53
 م. 2012هـ1433للدراسات القرآنية ،

)دط(    المعتزلة .54 الله،  جاب  حسن  مساهمة ،زهدي  شركة  مصر  :مطبعة  ،القاهرة 
 م.1947هـ 1366مصرية،

اللغة .55 مقاييس  هارون  معجم  محمد  السلام  عبد   : تح   ، القزويني  فارس  بن  أحمد  )د  ،، 
 م. 1979هـ 1399ط(،بيروت : دار الفكر ،  

، ابن هشام الأنصاري، تح : محمد محي الدين عبد الحميد مغني اللبيب عن كتب الأعاريب .56
 م. 1991هـ  1411تبة العصرية، ، بيروت : المك

م.  1999هـ  1420،  3، أبو عبد الله فخر الدين الرازي، ط مفاتيح الغيب التفسير الكبير  .57
،لبنان:  1تأسيس التقديس، فخر الدين الرازي، تح: أنس الشرفاوي و أحمد محمد الخطيب، ط

 م. 2011هـ 1432دار نور الصباح،  
،دمشق: 1، الراغب الأصفهاني، تح: صفوان عدنان الداودي،ط فردات في غريب القرآن الم .58

 .  م1995 هـ1416دار القلم ، 
القرآن .59 النص دراسة في علوم  أبو زيد، طمفهوم  :المركز  1، نصر حامد  البيضاء  الدار   ،

 م. 2014هـ  1436 ، الثقافي العربي
الشهرستانيلل والنحلالم .60 الفتح محمد  أبو  ، بيروت: دار  2، تح: أحمد فهمي محمد، ط، 

 م. 1992هـ 1413الكتب العلمية ،  



   قائمة المصادر والمراجع 

124 
 

الإسلامي .61 العقل  نقد  إلى  الاجتهاد  صالح،من  هاشم  تر:  أركون،  محمد  بيروت:  1ط،   ،
 م. 1997هـ1417 ،الساقي دار

التأويل .62 أبحاث  الفعل  إلى  النص  وحسان    من  برادة  :محمد  ،تر  ريكور  ،بول 
 م. 2001هـ  1421راسات والبحوث الإنسانية والاجتماعية،  ،القاهرة: عين للد1بورقية،ط

، روبير بلانشي ، تر: خليل أحمد خليل،  )د ط(    نطق وتاريخه من أرسطو حتى راسلالم .63
 لبنان : المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، )د ت(.

:جميل صليبا  ، أبو حامد الغزالي ، تح    نقذ من الضلال والموصل إلى ذي العزة والجلالالم .64
 م. 1981ه ـ1401، بيروت :دار الأندلس للنشر والطباعة والتوزيع ،10و كامل عباد ، ط 

أنس .65 بن  مالك  الهجرة  دار  لإمام  عواد    الموطأ  بشار   : تح   ، أنس  بن  مالك   ،
 م. 1997هـ 1417،بيروت : دار الغرب الإسلامي  ،  2معروف،ط

إنساني .66 تأويل  نحو  للقرآن  جديدة  :الزهراء  نظرة  تر  زيد،  أبو  حامد  نصر   ،
 م. 2024هـ  1445سامي،)د.ط(،القاهرة: مؤسسة هنداوي،

 ثانيا : الرسائل الجامعية 
، صالح  التأويل النحوي عند ابن عادل الحنبلي في تفسيره "اللباب في علوم الكتاب" .67

واللغة   الآداب  ( ، في  م  د  الثالث )ل  الطور  الدكتوراه  لنيل شهادة  زيتوني، رسالة مقدمة 
خيضر   محمد  جامعة  واللغة    -بسكرة-العربية،  الآداب  قسم   ، واللغات  الآداب  ، كلية 

 م2017-2016العربية،
اللغة .68 علم  ضوء  في  دراسة  الرازي"  للفخر  الغيب  مفاتيح  تفسير  في  اللغوي   المنهج 

، جامعة الحديث" اللغة  العلوم في  لنيل درجة دكتوراه  أطروحة  مقدمة   ، اسباع  بن  ،زبيدة 
- 2017، كلية الآداب واللغات ، قسم  اللغة العربية وآدابها ،    - ورقلة    –قاصدي مرباح  

 م. 2018
 ثالثاً: المقالات العلمية

والنحويين .69 الأصوليين  عند  التأويل  جامعة  ظاهرة  السياق،  مجلة  لولو،  بن  إسماعيل   ،
 )دت(. ،غرداية



   قائمة المصادر والمراجع 

125 
 

، مرابطي  - نصر حامد أبو زيد أنموذجا  -فهم الوحي القرآني من السلفية إلى العلمية   .70
خلدون   ابن  ،جامعة  علمية  آفاق  مجلة   ، محمد  شريف  ،بن  زهرة  فهيمة 

 . 2020،07،02تيارت،
، واحك مراد، مجلة الفكر المتوسطي، جامعة خميس مليانة  نظرية الخطاب عند بول ريكور .71

 م.2022.12.13، الجزائر()
 رابعًا: المراجع الإلكترونية 

72. https://asjp.cerist.dz/en/article/117289 

73. https://asjp.cerist.dz/en/article/182814 

74. https://asjp.cerist.dz/en/article/210200 

75. https://asjp.cerist.dz/en/article/210719 

76. https://asjp.cerist.dz/en/article/211002 

77. https://asjp.cerist.dz/en/article/235012 

78. https://youtu.be/a9TJCEJ7tfs?si=81euGcDSthgzlpvl 

79. https://youtu.be/- dfjTuoMY8g?si= الOFrZHBkv9YFWEREf 

80. https://youtu.be/ED284yJh8ys?si=B7Tm2ID00Z4rxONx 

81. https://youtu.be/LRaC0HYQFGs?si=sMO3D3T-XYaPY7N4  

82. https://youtu.be/yXDxgGuVzGA?si=eF2WaZpYJ9EFNS5E 

83. https://youtu.be/ZD-YmiHjmoA?si=6yWXeNUgGaz2C5k 

 

https://asjp.cerist.dz/en/article/117289
https://asjp.cerist.dz/en/article/182814
https://asjp.cerist.dz/en/article/210200
https://asjp.cerist.dz/en/article/210719
https://asjp.cerist.dz/en/article/211002
https://asjp.cerist.dz/en/article/235012
https://youtu.be/a9TJCEJ7tfs?si=81euGcDSthgzlpvl
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/-dfjTuoMY8g?si=OFrZHBkv9YFWEREf
https://youtu.be/ED284yJh8ys?si=B7Tm2ID00Z4rxONx
https://youtu.be/LRaC0HYQFGs?si=sMO3D3T-XYaPY7N4
https://youtu.be/yXDxgGuVzGA?si=eF2WaZpYJ9EFNS5E
https://youtu.be/ZD-YmiHjmoA?si=6yWXeNUgGaz2C5kA


126 
 

 ات:ــــــــــــــــــالموضوعهرس  ــــــــف

 الصفحة  الموضوع 
  بسملة.  -
  شكر.   -
 ه -أ مقدمة.  -

  .التأويل اللغوي بين القديم والمعاصر :الأولالفصل 
 11-10 تمهيد 

 11 تعريف التأويل اللغوي.  -1
 11 أ. التأويل في اللغة. 

 14-11 ب. التأويل في الاصطلاح.
 14 بالمدرسة الأشعرية.التعريف   -2

 15-14 . تعريف الأشاعرة. 1.2
 17-15 . أصول الاعتقاد عند الأشاعرة.2.2
 20-18 . أعلام المدرسة الأشعرية. 3.2
 23-20 . ضوابط التأويل اللغوي في عرف المدرسة الأشعرية. 4.2

 24 تيارات التأويل المعاصرة ومبادئها.  -3
 24 فلاسفة الغرب.. التأويل اللغوي عند  1.3

 24-26 ( Barach Spinozaسبينوزا ). التأويل عند باروخ 1.1.3

 26-28 .(Hans-Georg-Gadamer). التأويل عند هانز جورج غادامير 2.1.3
 28-31 (Paul Ricour. التأويل عند بول ريكور )3.1.3

 31 . التأويل اللغوي في سيّاق التنظير العربي المعاصر2.3
 35-31 . التأويل عند نصر حامد أبو زيد. 1.2.3
 40-36 أركون. . التأويل عند محمد 2.2.3
 44-40 شحرور. . التأويل عند محمد 3.2.3



127 
 

 46-45 خلاصة. 
بين منهج التأويل في المدرسة الأشعرية ومنهج التأويل في  فصل الثاني: ال

 أنموذجا(. التيارات المعاصرة )فخر الدين الرازي ومحمد شحرور 
 

 48 تمهيد 
 49 قضايا تأويلية عند فخر الدين الرازي.  -1

 63-49 تأويل المفردات في قضايا الصفات.  .1.1

 70-63 . التضمين النحوي في الحروف.2.1
 84-71  . المجاز. 3.1

 86-85 قضايا تأويلية عند محمد شحرور. -2
 105-86 . قضية إلغاء الترادف.1.2
 112-105 للمعاني..   الألفاظ خدم 2.2

 112 مقارنة بين منهج الرازي وشحرور. -3
 113-112 الرازي.فخر الدين  تلخيص لمنهج .1.3

 114-113 شحرور. تلخيص لمنهج محمد  .2.3

 115 خلاصة. 
 116 خاتمة.

 118-117 ملخص الدراسة.
 125-119 . المصادر والمراجعقائمة 

 127-126 فهرس الموضوعات. 
 


