وزارة التعليم العالمي والبحث العلمي جامعة محمد خيضر بسكرة كلية الآداب واللغات قسم الآداب واللغة العربية



## التصور اللغوي عند ابن كزم حراسة في كتاب حراسة في أصول الإكام

مذكرة مقدم قدم لني ل شهادة الماستر في الآداب واللغة العربية تخصص: علوم اللسان

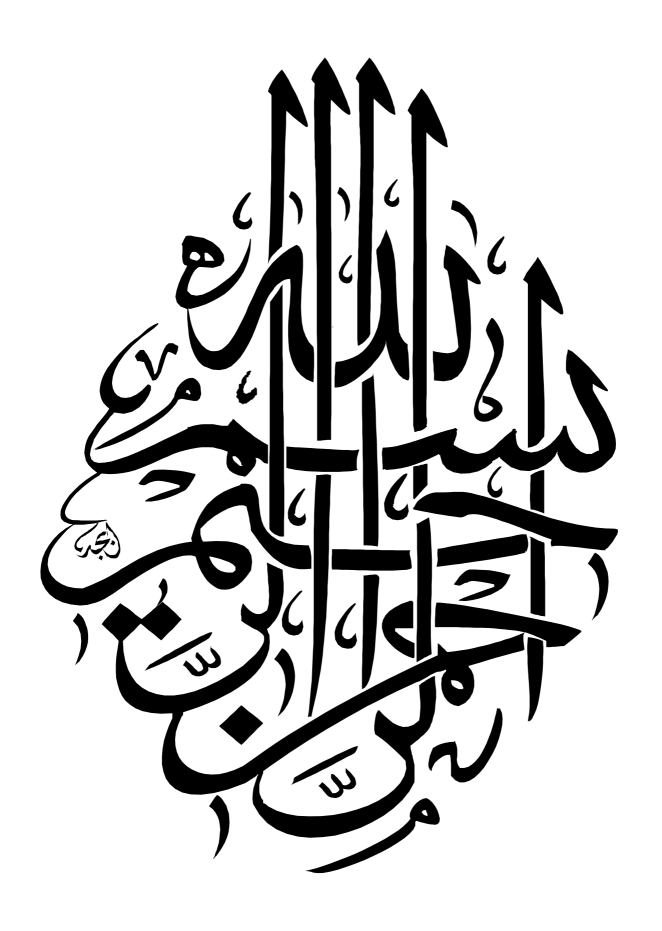
إشراف الأستاذة:

ليلى جغام

إعداد الطائبة:

سماح ناصر

السنة الجامعية: 1434/1433هـ السنة الجامعية: 2013/2012 م



# وَالْمُؤْمِنُونَ الْمُورِةِ: 105 وَالْمُؤْمِنُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ التوبة: 105

### شكرو عرفان

قال رسول الله عليه الصلاة والسلام: «من لم يشكر الناس لم يشكر الله»رره البناي، و من صفاته سبحانه وتعالى "الشاكر و الشكور" لذلك فهو هب الشاكرين، لذا حرى بنا أن نشكر كل من أسهم في وضع أي لبنة من لبنات هذا الأساس، الذي كان موضوع البحث أحد روافده، فأول المشكورين: رئيس قسم اللغة العربية و/ أحمر سراس، الذي لم يكن مجرد مسؤول إداري جماه العمل، وإنما كان الباث الأول لفكرته، والشكر موصول لـ:و/الأمين ملاوي، الذي أسهم في ضبط التصور العام للموضوع، ورسم حدوده، غير ناسين رفيقة البحث في جميع مراحله الأستاذة المشرفة اليلي جنام، وإلى جنود الخنفاء (أساتزة (اللجنة (المناقشة) جزيل التنكر والعرفان، الذين سيتلقون هذا العمل بكل أمانة، و لا يفوتنا شكر الزملاء والزميلات من داخل الدفعة أو خارجها . راجين ألا يكون قلمنا قد أسقط أحدا دون قصد لم يخط اسمه.



## 

توجهت عناية الأصوليين إلى فهم النصوص الشرعية ومقاصدها، من منطلق أن القرآن الكريم والحديث النبوي جاءا لتأكيد الأحكام وتقريرها في الأذهان في عدد من المواضع وبأساليب متنوعة، لكن البعض منهم اتخذ هذا الهدف مطية لإدخال مالا علاقة للعربية به، وكان الاتساع في التأويل منهجهم، في حين ظهرت طوائف أخرى مناوئة لهذا التوجه، فبدأت بوادر الخلاف في البيئة الأصولية تلوح في الأفق، ولعل الفكر الظاهري كان أبرز هذه التوجهات حتى وإن لم يكتب له البقاء طويلا \_ إلا أنه عد من المذاهب التي عنيت بإبراز مقاصد الشريعة انطلاقا من اعتبارات لغوية، لذلك كان سبب اختيارنا للموضوع هو إرادة معرفة المنطلقات اللغوية للمذهب الظاهري في فهم النصوص الشرعية، وبيان أهدافها، واخترنا لذلك "ابن حزم الأندلسي الذي نسب إليه الفضل في إرساء دعائم الظاهرية .

فكان «التصور اللغوي عند ابن حزم \_ دراسة في كتاب الإحكام في أصول الأحكام \_»هو عنوان البحث، ودار إشكال الموضوع حول:معرفة رؤية ابن حزم للغة، وتجليات ظاهريته، وانعكاساتها على قضايا اللغة .

واقتضت طبيعة البحث أن يرد ضمن مدخل وثلاثة فصول وخاتمة، جاء الفصل الأول موسوما بقضايا الاستدلال اللغوي ومراتب الألفاظ، اندرج تحته عنصران هما:قضايا الاستدلال اللغوي، ومراتب الألفاظ، يليه فصل ثان معنون بقضايا بلاغية ونحوية، قسم هذا الأخير إلى قسمين، تعلق الأول بقضايا البلاغة كالحقيقة والمجاز والتشبيه، ليكون الثاني متعلقا بقضايا نحوية كدلالة حروف المعاني، وأقل الجمع، ويتبع الفصلان بثالث خصص لأضرب الأساليب، جاء ضمن أربعة مباحث كانت على الترتيب :البيان، والأمر، والنهي، والاستثناء، وفي كل فصل من هذه الفصول استقراء لمواقف ابن حزم من هاته القضايا، حيث ذيلت الفصول بخلاصات تحوي أهم

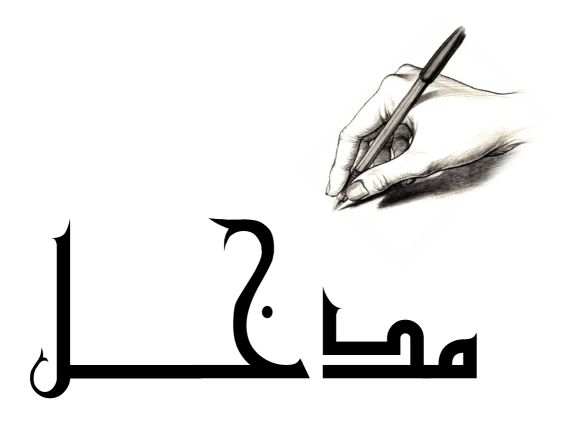
النتائج ، في حين جاء المدخل تحت عنوان "ابن حزم الظاهري"، ذيل البحث بخاتمة تحوي أهم النتائج المتوصل اليها .

وارتاينا أن يرد الموضوع وفق عدد من المناهج كل حسب ضرورته، فكان التاريخي لعرض أهم محطات حياة ابن حزم، أما الوصفي فأفرد لوصف القضايا اللغوية واستقراء مواقف ابن حزم منها، في حين كان المنهج المقارن عرضا لأهم آراء المخالفين والمؤيدين لابن حزم من أصوليين، ولغويين، ونحاة، وبلاغيين، والوقوف عند مواطن الخلاف والتوافق.

احتوت مكتبة البحث قائمة من المصادر والمراجع، جاءت كتب الأصوليين في مقدمتها على غرار: (الإحكام في أصول الأحكام) لابن حزم، و(الرسالة )للشافعي، و(المستصفى من علم الأصول) للغزالي، و(الإحكام في أصول الأحكام) للآمدي، وكانت كتب النحو والبلاغة مشتملة على (دلائل الإعجاز) لعبد القاهر الجرجاني، و(البيان والتبيين) للجاحظ، (واللمع في أصول النحو)، (وأسرار العربية) لابن الأنباري.

ولا نذيع سرا إذ نقول: إن من أبرز الصعوبات التي واجهتنا كان في المراحل الأولى من البحث، حين لمسنا بعض العراقيل في اقتناء كتب الأصوليين التي تضمنت الفكر الظاهري، إضافة إلى تشعب المادة العلمية التي تناولت فكر ابن حزم، ولا نغالي إذا قلنا إنه ليس من السهولة بمكان فهم الفكر الأصولي وتفريعاته.

ولا يفوننا شكر الله عز وجل أولا على منِّه وكرمه، وموجه البحث ودليله الأستاذة المشرفة ليلى جملم.



إبن كزم المنا الهرفي

ابن كزير الطافيرفي

#### I) ابن حزم (المولد والنشأة):

هو الإمام الحافظ محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم، ولد في قرطبة سنة (384 هـ) في آخر شهر رمضان ، الموافق لـ السابع (07) من تشرين الثاني سنة (994 م)، بالجانب الشرقي من المنية في ربض منية المغيرة المسماة حاليا (سان لورترو)، بعد صلاة الصبح وقبل طلوع الشمس آخر ليلة الأربعاء. (1)

نشأ نشأة بذخ وترف في بيت علم وجاه، بين جواري القصر، في عهد شاعت فيه الفتتة الطائفية (زوال الدولة العامرية) واستيلاء البربر على قرطبة عام (400هـ) فكان ذلك سببا لزوال ترفه، وبداية مرحلة جديدة في حياة ابن حزم، فكان فقدانه أخيه الأكبر، ومن ثم والده، وزوجته عاملا جعله يتحمل مسؤوليات جمة في سن مبكرة، ولم تفارقه المحن فما إن نزح مع بقية عائلته خارج قرطبة إلى "المرية" اتهم بالعمل على إحياء الدولة الأموية، فترك (الحرية) متجها إلى حصن القصر ومن ثم (بلنسية). (2)

عمل "ابن حزم" بالسياسة، مما جر إليه السجن والنفي والمساءلة والإغرام مرات ومرات، انعكس ذلك على شخصية "ابن حزم" فاتجه من السياسة نحو العلم راجيا منه إصلاح ما لم يستطع إصلاحه بالسياسة<sup>(3)</sup>، فألف في المنطق كتابه الموسوم بـ "التقريب لحد المنطق" ورسالته الشهيرة: "طوق الحمامة" و" الفصل في الملل والأهواء والنحل"، و"الأحكام في أصول الأحكام"، فكانت جميعها تتم عن اهتمامه بالعلوم المختلفة. (4)

(1) محمد أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية، دار الفكر العربي، القاهرة، مصر، دط، دت، ص 538-599.

<sup>(2)</sup> صاعد الأندلسي طبقات الأمم، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، لبنان ،دط ،1912 م ص 76،،

<sup>(3)</sup> أنور الزعبي، ظاهرية ابن حزم الأندلسي \_ نظرية المعرفة ومناهج البحث \_ المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الولايات المتحدة الأمريكية، ط2، 1429هـ، 2009م، ص50.

<sup>(4)</sup> ابن حزم الأندلسي، الإحكام في أصول الإحكام، تح إحسان عباس ، دار الآفاق الجديدة، بيروت، لبنان، ط2، 1408هـ، 1983م، ج1، (ص ج من مقدمة إحسان عباس ).

ابن كزم الطائدي

كانت السمة الغالبة على شخصية " ابن حزم" هي ولَعُه بالبحث عن الحقيقة، والدفاع عنها بغض النظر عن ماهيتها أو مصدرها، وكان شجاعاً غير هيّاب و لا وجل.

#### II) مصنفات ابن حزم:

1. التقريب لحد المنطق: أوّل مؤلف تأصيلي لفكر " ابن حزم"، وأشهرها على الإطلاق، وقد عوّل عليه صاحبه في بناء مذهبيته الظاهرية. (1)

يحوي الكتاب مقدمة فكرية مثلت منطلقا له ولنظريته الفلسفية، وحاول فيه رد الاعتبار إلى دور العقل والحس في تحصيل المعرفة الكلية، ورفض فكرة الجوهر في فهم الأشياء، وتبنى النزعة الاسمية بخصوص الكليات ، والتأكيد على قيمة التجربة في استنباط الأحكام. (2)

كما اعتبره "إحسان عباس" أداة تمييزية بين السفسطة والبراهين اليقينية، وورد فيه حديثه عن كيفية الاستدلال وأنواع البرهان. (3)

2. "طوق الحمامة": رسالة حافلة بضروب الشعر والنثر، وحكايات في الحب، وبعض النظرات الفلسفية، كان محور "الحب" فيها موضوعا رئيسا للكتاب، وهو ما جاء منسجما مع نظريته الظاهرية<sup>(4)</sup>، عدّ هذا الكتاب من المؤلفات النادرة "لابن حزم" التي أصيب معظمها بالحرق والإتلاف.

كان الدافع وراء تأليف هذا الكتاب بطلب من صاحب " ابن حزم" الذي طلب منه أن يكتب له رسالة في "الحب" وما يتعلق به من أغراض، وما أخذ عليه من عيوب

<sup>(1)</sup> أنور الزعبي، ظاهرية ابن حزم، ص 199.

<sup>(2)</sup> أبو العباس بن الخطيب، الوفيات، تح: عادل نويهض، دار الآفاق الجديدة، بيروت، لبنان، ط4، 1403هـ، 1983م، ص 247-248 .

<sup>(3)</sup> ابن حزم الأندلسي، الإحكام في أصول الأحكام، (ص د من المقدمة )

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> أنور الزعبي،، ظاهرية ابن حزم، ص 52.

أفسدت معانيه الحقيقية<sup>(1)</sup>، فكان بذلك "طوق الحمامة" رسالة صدق تحمل جميع معاني الحب العفيف، فساهم هذا الكتاب بذلك في إبراز الملكة الإبداعية لصاحبه.

3. " الفصل في الملل والأهواء والنحل": هو الكتاب الذي اعتمده " ابن حزم" للرد على جميع الدعاوى المدعاة، وبيان صوابها من خطئها، لذلك جاءت مقدمته تحوي خلاصة منهجية في " التقريب"(2)، واستعرض فيه صاحبه حججه في الرد على أهل الملل الشاذة عن بعض النحل الإسلامية باستعماله البراهين الواردة في "التقريب"، ومن هذه الملل نذكر: الشكّاك، والدهر يون، ومثبتو الحقائق من الفلاسفة القائلين بقدم العالم... وغيرهم. (3)

إضافة إلى طرق بعض القضايا الإسلامية الأخرى ك.: الرؤيا، وإعجاز القرآن، والقضاء والقدر... وقد عدّه الباحثون المؤسس الأول لعلم الأديان المقارن.

4. المحلى في الفقه: صنف ضمن أمهات الكتب الفقهية في الإسلام باعتباره قاموسا للفقه المقارن، وتضمنه للأحاديث الجامعة التي تستمد منها الأحكام جنبا إلى جنب مع النصوص القرآنية، لم يكتف فيه صاحبه باستخراج الأحكام وفقا للظاهر فحسب بل بين آراء المذاهب الأخرى في المسالة المعالجة نفسها.

كما جسد فيه المعالجة المعرفية الشاملة بكل مناحيها من خلال: تحكيم الحس، والعقل، والنصوص الشرعية، وما ينتج عنها بالدليل، وفقا للأصول الظاهرية في جميع المسائل<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> ابن حزم، طوق الحمامة، تح: صلاح الدين الهواري، مكتبة الهلال، ط1، 2003م، ص 12

<sup>(2)</sup> أنور الزعبي، ظاهرية ابن حزم، ص 200 \_ 202.

<sup>(3)</sup> ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، (ص د من المقدمة)

<sup>(4)</sup> أنور الزعبي، ظاهرية ابن حزم، ص 208، 209.

5. الإحكام في أصول الأحكام": من أمات الكتب في أصول الفقه، حيث أورد فيه صاحبه بيان الأحكام الشرعية من منطلق النص ( القرآن و السنة) وأشار إلى اختلاف الناس حول أصول هذه الأحكام، ووجه فيه المحاججة إلى بعض الفرق الإسلامية كما يقول " وإنما كلامنا في هذا الكتاب مع أهل ملتنا"(1)، كانت الدراسة فيه مستوفاة النواحي، فنجد: اللغوي، الفقيه، الناقد والمفكر، وغيرهم يجدون مادة وسمة تستحق الدراسة، وعنه يقول " أنور الزعبي: "فيه نستبين طبيعة المذهب الظاهري في الأصول، والذي يحافظ على المعقول على أساس الظاهر حتى نهاية الخط"(2).

• مؤلفات أخرى: " ديوان الإيصال"، و" الأخلاق والسير"، و"رسالة في مراتب العلوم"، ضمن مجموع رسائل حزمية موسومة بـ: ( رسائل ابن حزم).

#### III) روافد فكر " ابن حزم":

1. كانت أولى مراحل نشأة " ابن حزم" قاعدة مهمة في بناء شخصيته حيث تمثل حجور جواري القصر المهد الأول له، والمصدر الرئيس في تكوين ثقافته، فهن اللاتي علمنه: الشعر، والقراءة، وحفظ القرآن والحديث والأدب... حتى بلوغه سن الرابعة عشر من عمره (3).

2. حياة التنقل والترحال ساهمت كثيرا في إشباع نهمه وثقافته، فقد كان يأخذ من كل مكان ينزل فيه زبدة فكر علمائه وأهل الدين والأدباء.

3. دور مشايخه الذي أثنى عليهم في كل مصنف يؤلفه دون استثناء نذكر منهم (<sup>4)</sup>:

- "أبو على الفارسي: مثل أول مرحلة في تعليمه.

<sup>(1)</sup> ابن حزم الأندلسي، الإحكام، (ص د من المقدمة )

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> أنور الزعبي، ظاهرية ابن حزم، ص 207.

<sup>(3)</sup> نعمان بوقرة، تفسير النصوص وحدود التأويل عند ابن حزم ــ قراءة في أعراف الفهم الظاهري للخطاب القرآني ــ مطبعة الروزنا، عمان، الأردن، دط، 2007م، ص 14.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ص 14

مدى الطافي في

- " ابن الجسور ": أخذ عنه علم الحديث.
  - "ابن الكتاني": أخذ عنه علم المنطق.
- " أبو القاسم الأزدي": درس على يده الأدب.
- " عبد الله بن دحون ": درس على يده علم الفقه.
- 4. اعتناؤه بالفلسفة والدفاع عنها ساعده كثيرا في التأسيس لظاهرتيه، وجعلها مسوّغا لذلك، حيث كان هذا الاعتناء بدافعين هما:
  - الفلسفة أم العلوم في عصره، وإضافة إلى ذلك:
- أنها تسعى إلى الوصول إلى الحقيقة وهو الأساس الأول لنظريته الذي سماه "اليقين".
  - تأثره بالفكر الارسطى.
- حياة السجن والنفي ساهمت كثيرا في بناء شخصيته الذي كان جانب منها تشاؤميا ، فظهر ذلك في بعض مؤلفاته ك. الأخلاق والسير ".

#### $^{(1)}$ ا أهم ماقيل في "ابن حزم" ( $^{(1)}$ :

إن أول ما وجه لابن حزم من نقد هو وقوعه في شيء من التناقض، حيث وجد نفسه ودون قصد قد أنشا فلسفة عقلية، وجاء بآراء فلسفية صحيحة.

وذهب د/ سالم يفوت إلى القول: «إن مشروع ابن حزم الثقافي هو بلورة للمشروع الثقافي للدولة الأموية، وهو المشروع الذي تلعب فيه الاختيارات السياسية والأيديولوجية دورا أساسيا».

وقال عنه " ابن حيان "(745هـ ت): «إنه متسور على الفنون لا سيما المنطق».

- 9 -

<sup>(1)</sup> أنور الزغبي، ظاهرية ابن حزم، ص 37، 38.

ابن كرم الطافح في

وقال " أبو بكر بن العربي" (543 هـ ت) عن الظاهريين «إنهم أمة سخيفة تسورت على مرتبة ليست لها، وتكلمت بكلام لم تفهمه».

وقال عنهم ابن خلدون": (808 هـ ت) «إنهم أمة من أهل البدع بنقلهم العلم من الكتب من غير مفتاح المعلمين».

في حين نجد الإمام " الغزالي" (505 هـ ت) يقول عن " ابن حزم": «وجدت في أسماء الله تعالى كتابا ألفه أبو محمد ابن حزم يدل على عظم حفظه وسيلان ذهنه».

ويقول " عز الدين بن عبد السلام": «ما رأيت في كتب الإسلام مثل المحلى لابن حزم والمغني للشيخ الموفق».

وقد ذكره " الشوكاني" (1250هـ ت) في معرض حديثه عن " ابن تيمية (728هـ ت)" فقال: «أنا لا أعلم أحدا بعد ابن حزم غيره» أي أنه يضع ابن حزم في مقدمة العلماء ثم يليه ابن تيمية. (1)

رأى "بروكلمان" «أن لظاهرية ابن حزم آثارا مستنهضة في وسط التحجر الذي استولى على الحياة الدينية في الأندلس». (2)

أما "عبد الحليم عويس" فقال: «غير أن "ابن حزم" يهدف إلى إقلاق العقل الإسلامي من سكونه وجموده وتحريكه في اتجاه الاجتهاد والدليل». (3)

<sup>(1)</sup> أنور الزعبي، ظاهرية ابن حزم، ص 38

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 38.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص

ابن كزير الطافيرفي

وعنه يقول د. إحسان عباس في تقديمه لكتاب (الإحكام):

وقد يختلف القارئ مع ابن حزم، ولكنه لا يملك إلا أن يعجب بنفاد فكره في دقائق (1) الأمور».

#### ٧- الظاهرية الماهية والأصول:

يعرف إحسان عباس الظاهرية بقوله: « إنها فكر وليست مذهبا: بعلة أن المذهب يقتضي شيخا وإتباعا، ولا يمكن أن يكون في الظاهرية إتباع كونه يقود إلى التقليد وهو ما يرفضه الظاهريون». (2)

في حين يصطلح عليها "علي الديري" « بالنسق العقلاني الذي يقوم على عناصر الضرورات والبديهيات، والعلاقات التي تركب المعرفة غير الضرورية وغير البديهية تركيبا يستند إلى هذه الضرورات والبديهيات، وبها التركيب تنتج المعرفة اليقينية». (3)

ويضيف أن الظاهرية في بعدها الخطابي واللغوي من خلال أصول الفقه: «محاولة لفهم القوانين ( الأصول) التي من خلالها ينتج معنى الخطاب القرآني أو السني». (4) ويعلق على طبيعة المنهج الظاهري بقوله: « فقد كان لهم منهج آخر في التعامل مع النصوص أرسيت دعائمه على الإيمان بأن النص إنما هو لمواجهة الوقائع مهما تعددت[...] والنص قادر على شمولها بأحكامه دون الحاجة إلى القياس». (5)

<sup>(1)</sup> ابن حزم، الإحكام في أصول الاحكام، ج1، ص ك من المقدمة .

نفسه، ج1، ص ج من المقدمة.

<sup>(3)</sup> على الديري، طوق الخطاب - دراسة في ظاهرية ابن حزم - مركز الشيخ إبراهيم بن محمد آل خليفة للثقافة والبحوث، بيروت، لبنان، ط1، 2007، ص18.

<sup>(4)</sup> محمد عابد الجابري، تكوين العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان د ط، 2006م، ص 303.

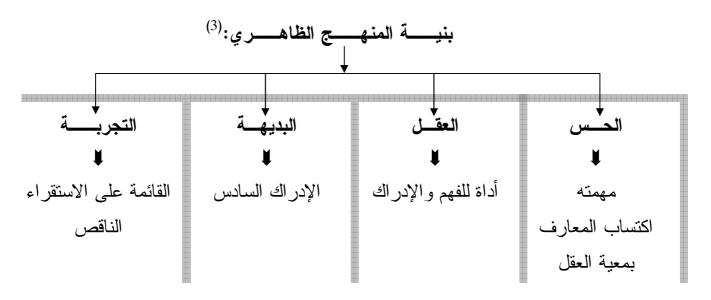
<sup>(5)</sup> علي الديري، طوق الخطاب، ص 19.

تتسب الظاهرية إلى باثها الأول "داوود بن علي الأصبهاني" المعروف بأبي داوود الظاهري (270/200هـ)، الكوفي المولد البغدادي النشأة، بدأ شافعيا متعصبا، ثم استقل بمذهبه الظاهري وتبعه كثيرون من فارس والأندلس. (1)

ومنهم ابن حزم الأندلسي، الذي بدأ بدوره شافعيا ثم انتقل إلى المذهب الظاهري مع أستاذه " أبو داوود الظاهري" واستقل فيما بعد عنه بفكره المؤسس على الظاهرية الفعلية التي (تقوم على التأسيس للبيان ككل في الشريعة والعقيدة واللغة، ومن هنا فإبطال ابن حزم للقياس الذي قننه الشافعي ورسمه أتباعه ليس مجرد موقف فقهي بله هو موقف معرفي عام يطمح إلى تأسيس البيان على قواعد جديدة غير التي أرساها الشافعي). (2)

#### الممارسة التأصيلية عند ابن حزم:

تقوم على جملة من الأسس أو الأدوات يمكن للخطاطة أن تلخصها:



<sup>(1)</sup> أحمد أمين، ضحى الإسلام، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط1، ج1، 1425هـ،2005م، ص 431.

<sup>(2)</sup> محمد عابد الجابري، تكوين العقل العربي، ص 303.

<sup>(3)</sup> نعمان بوقرة، تفسير النصوص وحدود التأويل عند ابن حزم الأندلسي، ص19، 20.

#### الإطار المفهومي لنظرية المعرفة عند ابن حزم: (1)

تتأسس نظرية المعرفة الحزمية بتظافر ثلاثة عناصر:

- 1. معرفة الأشياء: التي لا تتأتى غلا بمدركات الحواس الخمس والعلم بالبديهيات.
- 2. معايير الكفاية: الجانب الذي يمثل الاتفاق الإنساني على صدق إحساس تلك المدركات.
- 3. العلاقة المؤسسة التي يمثلها تعبير (قائم على)، وهي طريقة التركيب التي تجعل المعرفة معتقدا يقينيا، أي علمًا قائما على قواعد منطقية تربط المعرفة بأسس غير قابلة للدحض والتي تتدرج تحت ما يسميه (العقل).

#### أبعاد النظرية الظاهرية: (2)

لل معرفة الحدود في المسائل التي تستنبط منها الاحكام الشرعية

لله كيفية استنباط الاحكام

الله كيف تؤخذ الألفاظ على مقتضاها

ك كيفية التمييز بين العام /الخاص، والمجمل / المفسر

لله كيفية بناء الالفاظ بعضها على بعض

ك تقديم المقدمات وإنتاج النتائج

ك تمييز ما يصح من مقدمات وما يصح مرة ويبطل مرة ومالا يصح البتة.

لله معرفة ضروب الحدود التي ما شذ عنها كان خارجا عن أصله.

<sup>(1)</sup> على الديري، طوق الخطاب، ص 35،36.

<sup>(2)</sup> نفسه، ص 175

#### نتائج (خلاصة) الفكر الظاهري:

بذا تكون الظاهرية قد أفرزت جملة من المرفوضات نورد منها:

1/الأخذ بالرأي والقياس، وفيه دعوة صريحة تقوم على رد القياس أصوليا، ويبرر ابن حزم ذلك -:

- أ. نظرية الكمال والتمام والاستواء لجميع الأحكام الشرعية.
  - ب. كثرة النصوص المروية في إبطال الرأي .
- ج. انقسام الأحكام إلى واجب وحرام ومباح لذلك لا يمكن إحداث حكم بغير نص اعتمادا على القياس .
- د. ويكفي القول بأن العلة التي يقوم عليها القياس تفضي إلى تساوي الحكمين في كل من الأصل والفرع.

2/التأويل المجازي، الذي عده ابن حزم من مصادر التشريع الظنية البعيدة عن اليقين الذي يبثه النص، وهو منهج المعتزلة.

3/عدم حمل الألفاظ على مقتضاها.

\*وفي المقابل يقيم الإمام بدائله التي نذكر له منها:

أ- الاستقراء التام لنصوص الشريعة يبعد عنها شبهة النقصان.

ب - الاحتكام إلى الدلالة الواضحة لضبط عملية التأويل من خلال حمل الألفاظ على ما يقتضيه ظاهرها.

ج - تعميم الظاهرية على مجالات الفقه والعقيدة واللغة.

<sup>(1)</sup> نعمان بو قرة، تفسير النصوص وحدود التأويل عند ابن حزم الأندلسي ، ص23،22.

إن كزم الطَاهُرِي

#### تمظهرات ظاهرية ابن حزم الأندلسى:

#### النموذج الأول: الظاهرية في الفقه

منصوص عليه بالمعنى لا باللفظ.

ينطلق ابن حزم في سنّه للأحكام الفقهية من مبدأ قوامه الكمال الذي نعتت به نصوص الشريعة، وعليه كانت علله الفقهية على ضربين الأول منها :مدرك (منصوص)<sup>(1)</sup>، وهو ما اصطلح عليه الغزالي ب"علم العامة"<sup>(2)</sup>، وهو ما اشتركت الجماعة في فهمه، أما الثاني منها فهو غير المدرك (المستبط)<sup>(3)</sup>، وهو "علم الخاصة "(<sup>4)</sup>عند الغزالي، ضرب احتاج إلى قليل اجتهاد حدوده النص من الجهتين ؛من خلال العزالي، ضرب احتاج إلى قليل اجتهاد حدوده النص من الجهتين ؛من خلال العندل العال الواردة في سياقات غير موضوعة للتعليل أصلا.

وفي سياق حديثنا عن ظاهرية ابن حزم في الفقه نذكر بعض نماذجه التي أوردها: (5) أَلُو وَمَرِيَّهُ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ النَّلُثُ ﴿ [النساء: 11]، تبينا بالعقل أن كل معدود هو ثلث أو ثلثان، فإذا كان للأم ثلث فقط، وهي والأب وارثان فقط، فالثلثان للأب، وهو

ب/ قوله عليه الصلاة والسلام : ((كل مسكر حرام وكل خمر حرام))<sup>(\*)</sup>، فينتج عن ذلك أن كل مسكر حرام، وهذا منصوص عليه بمعناه أيضا.

(1) ينظر: محمد يعقوبي، مسالك العلة وقواعد الاستقراء عند الأصوليين وج س مل، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر العاصمة، 1994م، ص79-93.

<sup>(2)</sup> ينظر: نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب ط3، 2008م، ص 43- 45.

<sup>(3)</sup> ينظر: محمد يعقوبي، مسالك العلة وقواعد الاستقراء عند الأصوليين وجس مل، ص95-110.

<sup>(4)</sup> ينظر: نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، ص 43- 45.

<sup>(5)</sup> ابن حزم الأندلسي، الإحكام في أصول الأحكام، ج5، ص106.

<sup>(\*)</sup> أبو عبد الله البخاري، صحيح البخاري، تح: محمد علي القطب وهشام البخاري، المكتبة العصرية بيروت، لبنان، د ط، 1426هـ، 2005م، ص 59، (كتب الأشربة).

\*نخلص من هذين المثالين إلى القول: إن ابن حزم يعرض أحكامه الفقهية على العقل ليؤكد تقاطع ما ينتجه من معرفة مع ما أنتجته المعرفة الشرعية من يقين.

#### النموذج الثاني: الظاهرية في العقيدة

يؤثر ابن حزم التمسك بمنهجه الاعتدالي لجمعه بين السياسة والعقيدة، وهو بذلك يشاطر الغزالي في وسطيته، إلا أن الفرق بين الوسطيتين واضح ويكمن في:

- مصدر وسطية ابن حزم رفضه للتأويل باسم التعددية، إلا أنه لا يناهض التعددية المذهبية، بل يندد بالتأويل تحت غطائها، في حين كانت (وسطية الغزالي ناتجة عن أزمة اختيار بين البقاء أو التحرر) (1).
- أداة الغزالي هي العلم والفكر، أما ابن حزم فكانت :البداهة والحس والعقل والتجربة القائمة على أساس الاستقراء التام هي أدواته.

\*ويعزى موقف ابن حزم المتعصب للعقيدة إلى شيوع قضية القياس في التوحيد، (وهي ذات القضية التي كانت تؤرق أستاذه "الشافعي" (204هـ ت)) (2)، لذا فهو لا يرى قيمة للخوض فيها لأنها قد تضر بإيمان المرء وفي هذا الصدد يقول "الشافعي": «كل من نصر علم الأصول وقرر دلائل التوحيد على مذهب الخليل استوجب التعظيم المذكور في قوله تعالى: ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاءُ [الأنعام: 83](3).

<sup>(1)</sup> ينظر: محمد عابد الجابري، تكوين العقل العربي، ص 39.

<sup>(2)</sup> محمد إبر اهيم الفيومي، الشافعي الإمام الأديب، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة، ط1، 1998م، ص 63.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص

ابن كزير الطافيرفي

#### تقويم النموذجين الفقهى والعقدي:

إن نقد ابن حزم بالرغم من طابعه السجالي ليس نقدا للآراء والأطروحات، بقدر ماهو نقد للأسس والأصول التي قامت عليها، لذلك كانت رؤيته الشمولية للعقيدة والشريعة «رؤية تستلهم المنطق والعلوم الطبيعية والفلسفة من جهة، وتهدف إلى بيان مقاصد الشريعة من جهة أخرى، وهي التعبد وإظهار سر الامتثال»<sup>(1)</sup>، لذلك كان موقفه من قضايا الاستدلال خاصة إذا ما تعلق الأمر بالعقيدة قائما على «معرفة حدود التشريع الإلهي، وعدم تجاوزه إلى التشريع البشري الوضعي»<sup>(2)</sup>

• في حين ظهرت ثغرات الإمام في الفقه في موقفه من القياس، الذي عده الأصوليون أهم أبواب الاجتهاد عند الفقيه، والذي يسعى من خلاله إلى تبيان مقاصد الشريعة ومراميها، المتمثلة أصلا في توجيه المكلفين بالأحكام إما جلبا لنفع أو دفعا لضرر.

#### النموذج الثالث: اللغة في الفكر الظاهري

إن اللغة في العرف الظاهري «ألفاظ يعبر بها عن مسميات وعن معان يراد افهامها، فلكل أمة لغتهم لقوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ اللهُ أَر الد باللسان اللغات»(3).

• من هذا المفهوم تتبدى لنا وظائف اللغة عند ابن حزم وهي :الفهم والإفهام، ولكل منها بعده التواصلي الاجتماعي، هذا ما أكده الدرس اللساني الحديث من خلال تحديد الوظائف التواصلية والاجتماعية للغة الإنسانية.

<sup>(1)</sup> محمد عابد الجابري، الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان، دط، دت ،ص32.

<sup>(2)</sup> أحمد أمين، ظهر الإسلام، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط1، ، 1425هـ، 2005م، ج3، ص419. (3) ابن حزم الأندلسي، الإحكام في أصول الأحكام، ج1، ص46.

أما الفهم فهو: «معرفة يقينية ينتجها استعمالنا للدليل» $^{(1)}$ ، ويرادف هذا المصطلح عند ابن حزم مصطلح "العلم $^{(2)}$ 

فكان بذلك الإفهام متحققا بحمل الألفاظ على ما يقتضيه ظاهرها -على حد رأي ابن حزم-

• وعلى هذا الأساس جاءت مواقفه من القضايا اللغوية مستدة إلى توقيفية اللغة؛ فقسم ابن حزم الخطاب من حيث وضوحه إلى ظاهر ومؤول، فكان الظاهر هو (اللفظ الوارد في القرآن أو السنة المستدل به على حكم الأشياء وهو النص نفسه)(3)، في حين كان المؤول (اللفظ المنقول عن ما اقتضاه ظاهره) (4)، ولذات الاعتبار قسم الخطاب إلى محكم ومتشابه، ليكون المحكم (اللفظ الدال على معنى واضح لا يقبل التأويل)(5)، والمتشابه (ما نهينا عن اتباع تأويله وعن طلبه، وأمرنا بالإيمان به جملة، ومثاله الحروف المقطعة في أوائل السور) (6).

<sup>(1)</sup> ابن حزم الأندلسي، الإحكام في أصول الأحكام، ج1، ص36.

<sup>(2)</sup> على أحمد الديري، طوق الخطاب دراسة في ظاهرية ابن حزم، ص18.

<sup>(3)</sup> ابن حزم، الأحكام في أصول الأحكام، ج1، ص42.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص 42.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ج1، ص 48.

<sup>(6)</sup> نفسه، ج1، ص 48.



# قضایا الاستطال اللغوی ومراتب الألفانظ

توطئـــة

المبحث الأول: قضايا الاستدلال اللغوي

أو لا: القياس

1/ حد القياس وضابطه أ/ لغـــة

ب/ اصطلاحا

2/ القياس عند النحوبين

3/ القياس عند الأصوليين

4/ موقف ابن حزم من القياس

ثانيا: التعليل

1 االمفهوم اللغوي للتعليل

2/ مفهوم التعليل عند الفلاسفة (أرسطو أنموذجا)

3/ مفهوم التعليل عند النحاة

4/ التعليل عند الأصوليين

5/ موقف ابن حزم من التعليل

المبحث الثاني: مراتب الألفاظ

أولا: دلالة الألفاظ من حيث الشمول:

1/ العمــوم: ١-١- العموم لغة

1- 2- العموم عند الأصوليين

ثانيا-الخصوص: ١١- ١- الخصوص لغة

II- 2- الخصوص عند الأصوليين

11- 3- موقف ابن حزم من قضايا العموم والخصوص

ثانيا: موقف ابن حزم من باقي مراتب الألفاظ والتراكيب

خلاصة.

الفصل الأول

يتضمن هذا القسم من الدراسة أهم قضايا الاستدلال اللغوي الواردة في مصنف (الأحكام في أصول الإحكام) "لابن حزم الأندلسي" ومراتب الألفاظ لديه، في ضوء فكره الظاهري، الذي كانت اللغة أحد روافده، وهذا ما يلخصه هذا الفصل، الذي خصص لعرض أهم الجوانب اللغوية منه.

#### المبحث الأول: قضايا الاستدلال اللغوى:

اقتصرنا في هذه الدراسة على عرض أهم قضيتين من قضايا الاستدلال عند ابن حزم، كونهما من أوسع أبواب "الإحكام" وهما: القياس والتعليل لارتباطهما الوثيق في حين اكتفينا بالإشارة إلى باقي القضايا الأخرى على سبيل الحصر، وفيما يلي تفصيل كل ذلك:

#### أولا: القيساس

#### 1/ حد القياس وضابطه:

أ- لغة: مصدر لقاس ويقيس، بمعنى قدر وقارن الشيء بالشيء لمعرفة مقداره بالنسبة اليه" (1)

ب- اصطلاحا: يعرفه صاحب "التعريفات" بالقول: «إنه قول مؤلف من قضايا إذا سلمت لزم عنها لذاتها قول آخر كقولنا العالم متغير وكل متغير حادث، إذا استلزم الأمر أن يكون العالم حادث وهذا عند المنطقيين»<sup>(2)</sup>

2/ القياس عند النحويين: ورد القياس عند النحاة على ثلاثة أوجه هي:

أ/القياس كمنهج: يقوم على استقراء كلام العرب، ويعرفه ابن الأنباري(577هـ ت) بقوله: " إنه إلحاق غير المنقول بالمنقول إذا كان في معناه" (3)

<sup>(1)</sup> ابن منظور: لسان العربي، دار صادر، بيروت، لبنان، دط، دت، ج6، مادة (قاس)، ص 186.

<sup>(2)</sup> الشريف الجرجاني، التعريفات، مكتبة لبنان، بيروت، لبنان، 1985م، ص27.

<sup>(3)</sup> ابن الأنباري، اللمع في أصول النحو، تح: سعيد الأفغاني، مطبعة الجامعة السورية، دمشق، سوريا، دط، 1377هـ، 1957م.

ب/القياس كقاعدة: ومنه قول نحاة البصرة في تعريفهم للشاذ "الشاذ كل ما خرج عن القياس"(1)

**ج/القياس كدليل**: ويعرف بأنه من الأدلة العقلية التي يستدل بها النحوي لإثبات صحة القاعدة النحوية، وهو ثاني أصول النحو التفصيلية، وله أربعة أركان هي: المقيس، والمقيس عليه، والعلة، والحكم<sup>(2)</sup>.

#### 3/ القياس عند الأصوليين:

يعرفه الشافعي (204هـ ت) بقوله: « كل ما نزل بمسلم فقيه حكم لازم أو على سبيل الحق فيه دلالة موجودة وعليه إذا كان فيه بعينه حكم اتباعه، وإذا لم يكن فيه بعينه طلب الدلالة على سبيل الحق فيه بالاجتهاد، والاجتهاد هو القياس»(3)

في حين علق الآمدي (556هـ ت) على هذا الرأي بالقول: « إن تسمية الشافعي للنبيذ خمرا لم يكن في ذلك مستندا إلى القياس، بل إلى قوله (عليه الصلاة والسلام): " إن من التمر خمرا"(\*)، وهو توقيف لا قياس»(4)

وذهب الغزالي(1119هـ ت) إلى «أنه لا يجوز إثبات اللغة بالقياس، فالقياس السابق (\*\*) هو قياس شرعي في تعميم الحكم، وليس قياسا لغويا يهدف إلى تسمية النباش سارقا كما زعم أصحاب هذا المذهب». (5)

(3) ادريس الشافعي، الرسالة، أحمد شاكر، مكتبة الحلبي، مصر، ط1، 1358 المرسالة، أحمد شاكر، مكتبة الحلبي، مصر، ط1،

<sup>(1)</sup> أبو البقاء الكفوي، الكليات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق، سوريا، د.ط، 1982، ج1، ص 222.

<sup>(2)</sup> ابن الانباري، اللمع، ص 93.

<sup>(4)</sup> الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، مطبعة المعارف، مصر: دط: 1914/13328م، ج1، ص 45.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> أبو حامد الغزالي، المستصفى من علم الأصول، تح: محمد الأشقر، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط1، 1417ه، 1997م، ج1، ص 329.

<sup>(\*)</sup> أبو داوود (275هـ ت)،سنن أبي داوود ،تح :محمد الألباني ،مكتبة المعارف ،الرياض ،السعودية،ط1 ،كتاب الأشربة، ص252.

<sup>(\*\*)</sup> هو القياس الذي قال به القاضي أبي بكر الباقلاني(403هـ ت) ،وجماعة من الفقهاء ، والذي ينص على أن لفظ السارق يطلق على من يأخذ مال غيره خفية،وعليه أطلق اللفظ على النباش ،وهو من يأخذ أكفان الموتى خفية ،بطريق القياس لوجود المناسبة بينهما وهي اخذ ما للغير .

من خلال إجراء مقارنة بين القياس الأصولي والنحوي نجد أن القياس الأول قياس شكلي عقيم غير منتج للأحكام، وإنما يهدف فقط لبيان الأحكام غير المنصوص على عللها انطلاقا من أحكام منصوصة العلل، أما القياس الثاني فهو قياس منتج كونه يولد لنا نماذج جديدة (أمثلة) تحمل سمة العربية ونظامها، وذلك استنادا إلى النماذج النقلية القديمة لعلاقة المشابهة القائمة بين طرفي القياس.

#### ثانيا: موقف ابن حزم من القياس:

ينطلق ابن حزم من مبدأ ظاهري في رده القياس، فهو ينكره في أحكام الدين بنص صريح يقول فيه: « وذهب أهل الظاهر إلى إبطال القول بالقياس في الدين جملة وقالوا: لا يجوز الحكم البتة في شيء من الأشياء كلها إلا بنص كلام الله تعالى، أو نص كلام النبي (عليه الصلاة والسلام)، أو بما صح عنه (عليه الصلاة والسلام) من فعل أو إقرار أو إجماع من جميع علماء الأمة كلها متيقن أنه قاله كل واحد منهم دون مخالف من أحد منهم، أو بدليل من النص أو من الإجماع المذكور»(1)

من كل ما تقدم فإن موقف "ابن حزم" يبرر بنظريته المعرفية الظاهرية القائمة أساسا على:1) كمال نصوص الشريعة (2) ،وقيامها على استقراء تام لا ناقص من منطلق قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْأَسْلامَ دِيناً ﴾ [المائدة: 3].

2) القياس قائم على العلة المشتركة بين الأصل والفرع الموجبة لتساوي الحكمين، فإن كانت العلة منصوصة فلا قياس، وإن لم تكن منصوصة فمن أي طريق تعرف ولم يوجد من الشارع نص يبين طريق معرفتها. (3)

<sup>(1)</sup> ابن حزم، الإحكام، ج1، ص 55، 56.

<sup>(2)</sup> نعمان بو قرة، تفسير النصوص وحدود التأويل عند ابن حزم الاندلسي، قراءة في أعراف الفهم الظاهري للخطاب القرآني، ص 22.

<sup>(3)</sup> محمد ابو زهرة، أصول الفقه،، دار الفكر العربي، القاهرة، مصر، دط، دت، ص 200.

انقسام الأحكام إلى واجب، وحرام، ومباح، وعليه لا يمكن استحداث قسم رابع يفضي إلى حكم بغير نص، واعتمادا على القياس فقط. (1)

#### إضافة إلى حجج ابن حزم في رده القياس:

فإن هناك من يرد موقف ابن حزم من القياس إلى الاعتبارات الآتية: (2)

- 1-اعتبار القياس اتجاه المتأخرين، ولا علاقة للمتقدمين به.
- 2-إن الأخذ بالقياس لا تسمح به قواعد اللغة وأساليبها، وفي هذا يقول ابن حزم في "الإحكام": (أما إدخال هذا الباب في اللغة فتمويه ضعيف وإيهام ساقط)
- 3-إن وظيفة اللغة الإفهام، الذي لا يتسنى إلا بفهم ما تدل عليه الألفاظ خارج سياقها، ومثاله لفظ (أف) الذي لا يدل عل شيء سوى التأفيف.
- 4-اجتماع القياس ومفهوم المخالفة يقضي إلى وجود تتاقض كما في لفظ (أف)، فمفهوم المخالفة هنا يعني أن ماعدا التأفيف من سب وشتم، وضرب وقتل جميعه جائز وهذا هو التتاقض.
- وحيثما وجد القياس وجد معه التعليل لارتباطه به عند أهل الظاهر، وهو ما سنفصل فيه في المبحث الموالي.

#### ثانيا: التعليك:

1/ التعليل لغة :ورد في اللسان «العَلَلُ والْعَلُ، الشَّرْبَةُ الثانية، وقيل الشُّرْبُ بعد الشُّرْب والشُّرْب تِبَاعًا، واعتَّل عليه بعِلَّة، واعتَّلَه، إذا اعتاقه عن أمر»<sup>(3)</sup>

2/ مفهوم التعليل عند الفلاسفة (أرسطو أنموذجا): يعد أصلا من أصول التفكير المنطقي يقوم على تفسير الظواهر وذلك من خلال «الاتجاه إلى باطن الشيء وليس ما

<sup>(1)</sup> ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، ج8، ص3.

<sup>(2)</sup> عمر خاطر وهدان، استكشاف البنية الدلالية في الخطاب الأصولي، مؤسسة هدس الدولية الإسكندرية، مصر، ط1، 2010، ص 125- 127.

<sup>(3)</sup> ابن منظور ،لسلن العرب ،مادة (علل) ،ج2، ص3080

#### قضابا الاستلال اللغوني ومراتب الألفاظ

يلابسه في الخارج، ويبرر ذلك بوجود العلة في الشيء نفسه لا في غيره أي ملازمة العلة لمفهوم الشيء». (1)

- وفي التعريف إشارة إلى التفريق بين العلة والقرينة وإشارة إلى مبدأ السببية عند الفلاسفة.

3/ مفهوم التعليل عند النحّاة: يعد هو الآخر أصلا من أصول التفكير النحوي، يقوم على تفسير الظواهر اللغوية والنظام الذي يحكم القواعد النحوية.

4/ التعليل عند الأصوليين: هو عملية تبرير الأحكام الشرعية الواردة في النصوص والبحث وراء أسباب نزول الأحكام بهذه الصفة. وفيه انقسم الفقهاء إلى ثلاثة اتجاهات:

- اتجاه الحنفية الذين يقررون بتعليل النصوص حتى يقوم الدليل على خلافه.
  - اتجاه يرى أن النصوص غير معللة إلا إذا قام الدليل على تعليلها.
    - نفاة القياس الذين نفوا التعليل، وهو اتجاه أهل الظاهر (2)

#### 5/ موقف ابن حزم من التعليل:

يقف ابن حزم من التعليل موقف الرفض، ويورد حججه المبطلة للتعليل في نص صريح يقول فيه: «وقال أبو سليمان وجميع أصحابه (رضي الله عنهم): لا يفعل الله شيئا من الأحكام وغيرها لعلة أصلا بوجه من الوجوه، فإذا نص الله تعالى أو رسوله عليه الصلاة والسلام على أن أمرا كذا لسبب كذا، أو من أجل كذا، أو لأن كان كذا، فإن ذلك كله ندري أنه جعله الله أسبابا لتلك الأشياء في تلك المواضع التي جاء النص بها فيها، ولا توجب تلك الأسباب شيئا من تلك الأحكام في غير تلك المواضع البتة»(3)

<sup>(1)</sup> محمد يعقوبي، مسالك العلة وقواعد الاستقراء عند الأصوليين وجون ستيوارت ميل، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر العاصمة، 1994م، ص 13.

<sup>(2)</sup> محمد ابو زهرة، أصول الفقه، ص 210.

<sup>(3)</sup> ابن حزم، الأحكام في أصول الأحكام، ج8، ص 77.

يعلق "محمد أبو زهرة" على هذا الرأي بقوله: «إن أهل الظاهر وبهذا الرأي يضيقون معاني الألفاظ من خلال الوقوف على ظاهرها فحسب وعدم البحث وراء المرامي والمقاصد» (1)

ومن خلال نص ابن حزم نخلص إلى نتيجة مفادها:

العلل عند ابن حزم نوعان: علل مدركة وعلل غير مدركة؛ أما العلل المدركة فهي ما يندرج تحت ما يصطلح عليه بالمدركات الحسية المشتركة بين الناس، وهو ما يصطلح عليه "الغزالي" بعلم العامة (2)؛ وهي علل مصرح بها منصوص عليها في الكتاب أو السنة أو الإجماع المتيقن. أما العلل غير المدركة أو «علم الخاصة»(3)

-على حد تعبير "الغزالي" - فهو نوع احتاج إلى اجتهاد أهل العلم باستعمال «البرهان» أو «الدليل» الذي يبدأ من النص وينتهي إليه؛ ذلك لأن المعرفة البرهانية والشرعية تتقاطعان في درجة اليقين أو الحقيقة (4)

وما يمكن إضافته أيضا أن "ابن حزم" يسلك «مسلك العلة المنصوصة» وفق تقسيم الأصوليين للعلل إلى: علل مستنبطة وعلل منصوصة، فالمنصوصة علل مستخلصة من ألفاظ مختصة بالتعليل، أو غير التعليل، في حين أن العلل المستنبطة هي علل مستخلصة من أحد هذه الوسائط:

<sup>(1)</sup> محمد أبو زهرة، أصول الفقه، ص 196.

<sup>(2)</sup> ينظر: نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط3، 2008م، ص 43 45.

<sup>(3)</sup> نفسه، ص 43 45.

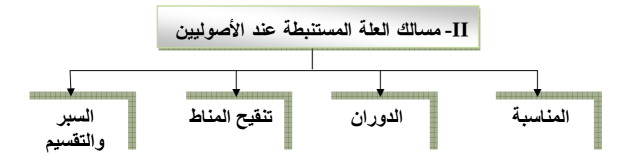
<sup>(4)</sup> ينظر: محمد عابد الجابري، تكوين العقل العربي، مركز در اسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان، ط2، 2006، ص 303.

#### قضايا الاستلال النوفي ومراتب الألفاظ

الفصل الأول

المناسبة،أو الدوران، أو تتقيح المناط، أو السبر والتقسيم (1)، ويمكن تلخيص ذلك في المخطط الآت: (2)





كما يستند "ابن حزم" في رده التعليل إلى ثلاثة منطلقات: (3)

1-التفريق بين مصطلحي العلة والسبب.

2-طبيعة العلاقة بين العلة والمعلول.

3-استناد القائلين بالقياس والتعليل إلى استقراء نصوص الشريعة استقراء ناقصا.

\_ ومدار الاجتهاد في تصور" ابن حزم "الجمع بين الأدلة النقلية والعقلية. (4)

<sup>(1)</sup> ينظر: محمد يعقوبي، مسالك العلة وقواعد الاستقراء عند الأصوليين، ص 79-93.

<sup>(2)</sup> بنظر : نفسه، ص 95–110.

 $<sup>^{(3)}</sup>$  ينظر: محمد يعقوبي، مسالك العلة وقواعد الاستقراء عند الأصوليين، ص  $^{(3)}$ 

<sup>(4)</sup> ينظر: أحمد أمين، ضحى الإسلام، ج2، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط1، 1425هـ، 2005م، ص 431.

#### المبحث الثانى: مراتب الألفاظ والتراكيب.

يضم هذا القسم من الدراسة تقسيم" ابن حزم" للألفاظ والتراكيب، ومراتبهما بحسب: الشمول، والوضوح، والظهور، ودلالة التراكيب على المعاني، وأثركل ذلك في استنباط الأحكام اللغوية والفقهية عنده.

#### أولا: دلالة الألفاظ من حيث الشمول:

#### 1/ العمــوم:

#### 1/ 1- العموم لغة

يعرف "ابن منظور" (711هـ ت) العام بقوله: ﴿عَمَّهُم الأَمْرِ يَعُمُّهُم عُمُومًا [...]  $\hat{m}_{a}$   $\hat{m}_{b}$ 

في حين انطلق "ابن فارس" (395هـ ت) في تعريفه للعام من هذا المفهوم فقال:

« إن العام الذي يأتي على الجملة لا يغادر منها شيئا (2)، وذلك كقوله جل ثناؤه: ﴿ خَلَقَ كُلُ دَالِبَةٍ مِنْ مَاءٍ ﴾ [النور: الآية 45] ».

وله تعريف من نوع آخر يقول فيه: «وقد يكون الكلامان متصلين ويكون أحدهما خاصا والآخر خاصا، ومن ذلك قولك: أعط زيدا در هما وأعط عمرا، فإن لم تفعل فما أعطيت، تريد إن لم تعط عمرا فما أعطيت أيضا"(3)، فذُكر المعمول (زيدا) من قبيل الخاص، وأما إن حذف المعمول فإنه سيكون من قبيل العام».

وإلى هذا ذهب جمهور الأصوليين في تعريفهم للعام.

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب، مادة (ع.م)، ج2، ص 426.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، تح(أحمد حسن سبع)، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط1، 1418هـ، 1997م. ص159

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup>نفسه، ص 159.

#### 1/ 2- العموم عند الأصوليين:

يعرف "الآمدي" (631هـ ت) العام بقوله: «لفظ دال على استغراق أفراد مدلوله مع كون الأفراد غير محصورين» (1). وهو رأي ذهب إليه "محمد أبو زهرة" فعرف العام بقوله: «والعام هو اللفظ الدال على كثيرين، والمستغرق في دلالته لجميع ما يصلح له بحسب وضع واحد، فالرجال لفظ عام، لأنه يدل على استغراق كل ما يصلح له اللفظ من حيث الوضع، أما معنى بحسب وضع واحد، فهو دلالة على خروج المشترك اللفظي من دائرة العموم، لأنه يدل على أكثر من معنى عن طريق التبادل مثل كلمة "عين"» (2)

وإجمالا حدد علماء الأصول صيغا للعموم يمكن تلخيصها فيما يلي:

1)- الاسم المفرد المعرف بال غير العهدية<sup>(3)</sup>: نحو قوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَةُ ﴿ المائدة: 38]

2)- الاسم الجمع المعرف بال غير العهدية (4): نحو قوله تعالى: ﴿الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النَّسَاءِ ﴾ [ النساء: 34]

3)- الاسم الجنسي المعرف بال غير العهدية (5) نحو قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاعِ كُلُّ شَيْءٍ حَيٍّ [الأنبياء: 30]

4)- أسماء الشرط<sup>(6)</sup>، نحو قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً ﴾[المائدة: 32].

<sup>(1)</sup> الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، ج1، ص 86 96.

<sup>(2)</sup> محمد أبو زهرة، أصول الفقه، ص 140.

<sup>(3)</sup> السيد عبد الغفار، التصور اللغوي عند علماء أصول الفقه، المعرفة الجامعية، الإسكندرية، مصر، د.ط، 2003، ص 99.

<sup>(4)</sup> طاهر سلميان حمودة، در اسة المعنى عند الأصوليين، دار المطبوعات الجديدة ،مصر، ط1، 2001، ص 23.

<sup>(5)</sup> نشأت عبد الرحمان، المباحث اللغوية وأثرها في أصول الفقه، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، مصر، 1426هـ 2006م، ص 156.

<sup>(6)</sup> السيد عبد الغفار، التصور اللغوي عند علماء أصول الفقه، ص 99.

#### قضايا الاستلال اللغوفي ومراتب الألفاظ

- 5)- أسماء الاستفهام<sup>(1)</sup> نحو قوله تعالى: ﴿ مَتَى نَصِرُ اللَّهِ ﴾[البقرة: 214]
- 6)- الأسماء الموصولة (2): نحو قول تعالى: ﴿وَاللَّائِي يَئِسنْ مِنَ الْمَحِيضِ مِنْ نِسَائكُمْ ﴾ [الطلاق: 4]
- 7)- النكرة في سياق النفي<sup>(3)</sup>، نحو قوله تعالى: ﴿لا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٌ النحرات:11].
- 8)- ألفاظ التوكيد العام<sup>(4)</sup>: كل، جميع،... نحو قوله تعالى: ﴿فَسَجَدَ الْمَلائِكَةُ كُلُّهُمْ الْمُعُونَ﴾[الحجر: 73].
- 9)- ما في معنى الشرط<sup>(5)</sup>: نحو قوله تعالى: ﴿أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكْكُمُ الْمَوْتُ﴾[النساء: 78].
- \* إلا أن اختلافهم لم يكن في هذه الصيغ وإنما في صيغة الجمع المنكر، هل يدخل في صيغ العموم أم لا؟ وسبب ذلك أن الجمع المنكر، إن دل على أفراد متعددين فإنه لا يقتضي استغراق أفراد ما يدل عليه لفظة، فإذا قلنا حضر رجال فإن هذا ونحوه لا يدل على أنهم جميع الرجال، بينما دل الجمع المعرف بالجنسية على الاستغراق.

لذلك صح أن يقال: حضر رجال من الرجال، ويبدو أن سبب الاختلاف في عده من صيغ العموم راجع إلى اشتراط الاستغراق أو عدمه وهو ما ذهب إليه محمد الخضري<sup>(6)</sup>.

<sup>(1)</sup> محمد أبو زهرة، أصول الفقه، ص 140.

<sup>(2)</sup> محمد سراج، أصول الفقه الإسلامي، دار الجامعة الجديدة، الإسكندرية، مصر، ط1، 14187هـ 1998، ص 270.

<sup>(3)</sup> نشأت عبد الرحمان، المباحث اللغوية وأثرها في أصول الفقه، ص 168.

<sup>(4)</sup> ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، ج3، ص125.

<sup>(5)</sup> طاهر سليمان حمودة، در اسة المعنى عند الأصوليين، ص23.

<sup>(6)</sup> محمد الخضري، أصول الفقه، المكتبة التجارية الكبرى، القاهرة، مصر، دط. دت، ص153، 154.

الفصل الأول

#### ثانيا- الخصوص (\*):

#### 1-لغـــة:

جاء في "الصحاح: (خَصنَّهُ بِالشيء خُصوصًا وخُصنُوصية، والفَتْحُ أَفْصنَحَ، وخِصيية، والفَتْحُ أَفْصنَحَ، وخِصييت، والخَّاصنة خِلاَف العَامَة) (1)

في حين يرى السيوطي (11هـ ت) أن من الخصائص في الأفعال قولهم: "ظننتتي وحسبتني، لا يقال إلا فيما أدنى شك"(2).

#### 2-الخاص عند الأصوليين:

يقر محمد أبو زهرة باتفاق الأصوليين على اختلاف مذاهبهم بأن التخصيص هو: «قصر العام على بعض أفراده بالإرادة الأولى فيكون المخصص مبينا لإرادة الخصوص وقد ذكر الغزالي أن تسمية الأدلة مخصصة تجوز، إذ التخصيص على التحقيق بيان خروج الصيغة من العموم إلى الخصوص»(3).

ولذلك كانت مقولة الأصوليين الشهيرة: "العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب".

وعلى هذا الأساس قسم الأصوليون الخاص إلى منفصل ومتصل وفيما يلي بيان ذلك:

 $<sup>^{(1)}</sup>$  الجوهري، الصحاح، ج $^{(2)}$ ، مادة (خصص)، ص

<sup>(2)</sup> جلال الدين السيوطي، المزهر في علوم اللغة، تح: محمد أحمد جاد، مطبعة صبيح، القاهرة، مصر، 1282 هـ، ج1، ص 435.

<sup>(3)</sup> محمد أبو زهرة، أصول الفقه، ص 147.

<sup>(\*)</sup> وتجدر الإشارة إلى أن لفظ الخاص لم يرد عند البلاغيين بهذا الشكل وإنما ورد بلفظ (المختص)، حيث عرفه "عبده قلقيله"بالقول: (المختص من المعاني و هو الذي جازه المبتدئ فملكه و أحياه السابق فاقتطعه). ينظر:عبده قلقيله، معجم البلاغة نقد ونقض، ص45.

في حين ورد مصطلح الخاص عند النحاة بلفظ "الاختصاص "و هو: (قصر الحكم على بعض أفراد المذكور، أو هو تخصيص حكم على بضمير بما تأخر عنه من اسم ظاهر معرفة نحو: نحن العرب أسخى من بذل ". ينظر: محمد سمير اللبدي، معجم المصطلحات النحوية والصرفية، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط1، 1405هـ، 1985م ص 74، و ينظر، محمد خليل، اثر الدراسة النحوية في دلالة التخصيص المتصل عند الاصوليين، رسالة ماجستير، اشراف محمود العامودي، كلية الاداب، قسم اللغة العربية، الجامعة الاسلامية، غزة، فلسطين، 1426،2005م، 20.

#### قضايا الاستلال الغوثي ومراتب الألفاظ

1-2 التخصيص المنفصل: وهو ما يستقل بنفسه من لفظ أو غيره، والتخصيص بغير اللفظ يكون عرفيا أو عقليا، وأما التخصيص المنفصل باللفظ فهو تخصيص الكتاب باللفظ فهو تخصيص الكتاب أو السنة بالسنة.... (1)، أو لصفة عامة تخصيص نص لنص آخر، ومثاله قوله تعالى: "﴿ وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبا ﴾ [البقرة 275] "، حيث دلت الأولى على حل البيع عموما وخصصته الثانية بما عدا الربا، لأن البيع لفظ عام يشمل الربا (2).

2-2 التخصيص المتصل: ويكون على ضربين: إما تخصيص بالاستثناء، أو الشرط أو البديل أو الغاية أو الوصف، وإما أن يكون التخصيص بغير هذه الأساليب ويفهم من السياق العام.

ومثاله: قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِ وَمَا أَهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَمَن اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغ وَلا عَادٍ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ [ البقرة: 173].

فصيغة "حرمت عليكم" عامة إلا أن سياق النص خصها حالة الاضطرار (3).

<sup>(1)</sup> السيد عبد الغفار، التصور اللغوي عند علماء أصول الفقه، ص 101.

<sup>(2)</sup> طاهر سليمان حمودة، دراسة المعنى عند الأصوليين، ص40.

<sup>(3)</sup> السيد عبد الغفار، التصور اللغوي عند علماء أصول الفقه، ص 101.

### المبحث الثالث: موقف ابن حزم من قضايا العموم والخصوص

يعرف ابن حزم العموم بقوله: «والعموم حمل اللفظ على كل ما اقتضاه في اللغة وكل عموم ظاهر، وليس كل ظاهر عموما، إذ قد يكون الظاهر خبرا عن شخص واحد ولا يكون العموم إلا على أكثر من واحد» $^{(1)}$ .

هذا عن ضبط مصطلح العموم عامة، أما إذا تعلق الأمر بالكتاب أو السنة (النص)، فيرى أهل الظاهر أن: «الألفاظ تحمل على عمومها وكل ما يقتضيه اسمها دون توقف و لا نظر حتى يرد دليل على إخراجها إلى الخصوص» (2).

ويورد جملة من النصوص التي نصت على العموم تتضمن جميع صيغ العموم التي أقرها باقي الأصوليين، نذكر منها قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ لَتَيْ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ الْأَصوليين، نذكر منها قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ لَا اللّهُ اللّه

وقوله تعالى: ﴿وَالنَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ﴾[النور: 04].

في حين يعرف ابن حزم الخصوص بقوله: "والخصوص حمل اللفظ في اللغة على بعض ما يقتضيه في اللغة دون بعض..." (3)، ويقر بعدم تخصيص اللفظ في اللغة إلا بنص أو إجماع، لذلك قال: «إذا ورد لفظ لغوي فواجب أن يحمل على عمومه وعلى كل ما يقع في اللغة تحته" وواجب ألا ندخل فيه ما لا يفيده لفظه، كقوله تعالى: ﴿ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾ [النور:33] والخير في اللغة يقع على الصلاح في الدين والمال، ولاتصاله بلفظ "فيهم" خص الخير هنا بالصلاح في الدين فقط، وهذا بلفظ النص» (4).

<sup>(1)</sup> ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، ج1، ص 42.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفســــه، ج3، ص 98

<sup>(3)</sup> نفســـه، ج1، ص 42

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفســــه، ج3، ص 159.

### قضايا الاستلال الغوفي ومراتب الألفاظ

من هذا كله نخلص إلى أن موقف ابن حزم من قضايا العموم والخصوص متعلق بالأدلة النقلية من الكتاب والسنة والإجماع، فهو يقر بوجودهما ما لم تؤولا من غير نص أو إجماع.

وفي صدد حديثا عن مراتب الألفاظ عند ابن حزم، نشير إلى أنه قسم الألفاظ المفردة بحسب وضوحها إلى: مجمل ومفسر، ويدرجهما ضمن صيغ العموم فالمجمل ما لا يفهم من ظاهره معناه فاحتاج بذلك إلى تفسير (1)، أما المفسر فهو لفظ يفهم منه المجمل المذكور، (2) أما الألفاظ من حيث الظهور فيقسمها إلى: نص وتأويل، فيعرف النص كما عرفه شيخه "الشافعي" بقوله: "والنص اللفظ الوارد في القرآن أو السنة" وهو الظاهر نفسه، وهو كل كلام يرد كما قاله المتكلم (3). وعليه يكون التأويل عنده، نقل اللفظ عما اقتضاه ظاهره إلى معنى آخر في اللغة خارج عن ما وضع له (4)، أما من حيث دلالة الألفاظ فهو يقسمها إلى محكم ومتشابه، مستندا في ذلك إلى معياري الوضوح والغموض وجميع هذه التقسيمات عممت فيما بعد على دلالة التراكيب بنفس الطريقة، كون نصوص الشريعة خطابات وليست مجرد ألفاظ منفصلة الدلالات، وفي خلال قوانين لغة النص نكشف معانيها من خلال قوانين لغة النص نفسها، و لا تحتاج إلى قرائن تفسرها (5)،" لذلك اعتبرت البلاغة عند الظاهرية مبالغة وتشويه للحقيقة، فوجب بذلك عدم تحميل الألفاظ والتراكيب أكثر عما تحتمله.

<sup>(1)</sup> ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، ج1، ص 42.

<sup>(2)</sup> نفســـه، ص 42

<sup>(3)</sup> نفســـه، ص 42

<sup>(4)</sup> نفســــه، ص 42

<sup>(5)</sup> ينظر، أنور الزعبي، ظاهرية ابن حزم الأندلسي، ص 234.

### خلاصــة

من غير الميسور توجيه فكر ابن حزم الأندلسي ورؤيته في طرحه للقضايا، ونقده لها، خاصة إذا ما تعلق الأمر بالنص القرآني إلا أننا نشير إلى أن هذا النقد لم يكن موجها للآراء والأطروحات بقدر ما كان موجها للأسس والأصول التي بنيت عليها، ولعل هذا ما يظهر جليا في نقده لقضايا الاستدلال اللغوي برمتها خاصة القياس والتعليل، اللذان خصصناهما بمبحث في هذا الفصل أما القسم الثاني من الدراسة فما يمكن قوله عنه: إن ابن حزم اعتمد في تصنيفه لمراتب الألفاظ على مصدر اللغة الإنسانية من جهة وصفات واضعها من جهة أخرى، لذلك كان تقسيمه لمراتب الألفاظ ساري المفعول بالنسبة التراكيب.

ولعل ما يؤكد هذه التوجهات هي مستندات ابن حزم من نصوص (الكتاب أو السنة) و ضرورة مشاهدة بالحواس أو العقل، و إجماع متيقن.



أضرب إلأساليب.

أضرب الأساليب

توطئة.

المبحث الأول :في البيان.

أو لا : البيان لغة .

ثانيا: البيان عند النحاة.

ثالثا :البيان عند البلاغيين.

رابعا: البيان عند الأصوليين.

خامسا موقف ابن حزم من البيان.

المبحث الثاني: في الأمر.

أو لا: الأمر: لغة .

ثانيا :الأمر عند النحاة.

ثالثا: الأمر عند البلاغيين.

رابعا: الأمر عند الأصوليين.

خامسا: موقف ابن حزم من الأمر.

المبحث الثالث :في النهي .

أو لا : النهي عند اللغويين .

ثانيا: النهي عند النحاة .

ثالثا: النهي عند البلاغيين.

رابعا: النهي عند الأصوليين.

خامسا: موقف ابن حزم من النهي .

المبحث الرابع: في الاستثناء .

أولا :الاستثناء: لغة .

ثانيا :الاستثناء عند النحاة .

ثالثًا :الاستثناء عند البلاغيين .

رابعا: الاستثناء عند الأصوليين.

خامسا: موقف ابن حزم من الاستثناء .

خلاصــة.

### توطئة:

يحوي هذا الفصل من الدراسة جملة من الأساليب الواردة في "الإحكام" المدونة المشتغل عليها وتصور ابن حزم الأندلسي لدورها في توجيه المكلفين بالأحكام الشرعية من جهة، و إبراز بعدها اللغوي المتمثل في صيغ الطلب و غير الطلب من جهة أخرى، وهذا ما جاء تحت مسمى "الأمر و النهي و متعلقاتهما" إضافة إلى "البيان و أحكامه"، و "الاستثناء".

### المبحث الأول: في البيان.

### أولا: البيان لغة:

يعرف "أبو بكر الرازي" (606هـ ت) البيان بقوله «سمي بيانا لانفصاله عما يلتبس من المعاني، وهو من الأضداد لأن من معانيه الوصل» (1). و منه اشتق "الشوكاني" تعريفا لغويا آخر له يقول فيه: « البيان مشتق من البين، و هو الفراق، لأنه يوضح الشيء و يزيل إشكاله» (2). و عليه كان المفهوم الاصطلاحي للبيان هو مجمل ما قاله التهانوي (1158هـ ت)في الكشاف: «"البيان هو المنطق الفصيح المعبر عما في الضمير» "(3).

### ثانيا: البيان عند النحويين:

يعرفه النحويون "بعطف البيان" ، في حين يصطلح عليه الصر فيون "بفك الإدغام" $^{(4)}$ .

(2) الشوكاني، إرشاد الفحول، ج1، ص722.

<sup>(1)</sup> أبو بكر الرازي ،مختار الصحاح ،تح :أحمد زهوة، دار الكتاب العربي ، بيروت ، لبنان ،دط ، 1426هـ 2005م ،مادة:

<sup>(</sup>بین )،ص45.

<sup>(3)</sup> التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون ،تج: لطفي عبد البديع، مطبعة المؤسسة العامة، القاهرة،مصر، 1963م، ج1، ص219.

<sup>(4)</sup> السيد عبد الغفار، التصور اللغوي عند علماء أصول الفقه، ص150.

### ثالثا: البيان عند البلاغيين:

يعد البيان في البيئة البلاغية فرعا من فروع علم البلاغة، شأنه في ذلك شان علمي البديع و المعاني، حيث اكتسى أهمية بالغة جعلت من "الجاحظ "يسمّ كتابه الشهير في البلاغة بـ (البيان و التتبيين)، و يعرفه بقوله: « البيان اسم جامع لكل شيء كشف لك قناع المعنى ، و هَتَكَ الحجاب دون الضمير حتى يُفْضِيَ السامع إلى حقيقته، و يَهْجُمَ على محصوله كائنا ما كان ذلك البيان، و من أي جنس كان الدليل لأن مدار الأمر و الغاية التي يجري إليها القائل و السامع إنما هو الفهم و الإفهام، فبأي شيء بلغت الإفهام وأوضحت عن المعنى فذلك هو البيان في ذلك الموضع». (1)

### رابعا: البيان عند الأصوليين:

يعرفه صاحب "الرسالة" بقوله: « إن البيان اسم جامع لأمور متّفقة الأصولِ متّسعة الفروع». (2)

في حين يصطلح عليه "الشوكاني" بالقول: « هو الدَّال على المراد بخطاب لا يستقل بنفسه في الدلالة على المراد». (3)

و يجملها نعمان بوقرة بقوله: «و اتفق الأصوليون على أن البيان هو مادة الدليل الموصل إلى الحكم الشرعي». (4)

• و خلاصة القول: إن معاني البيان في جميع فروع العربية تدور حول مفاهيم: الإظهار، و الإفصاح، و الإبانة، كون البيان يُضفِي معان زائدة على المعنى

<sup>(1)</sup> الجاحظ، البيان و التبيين، ج1، ص76.

<sup>(2)</sup> الشافعي، الرسالة، ص21.

<sup>(3)</sup> الشوكاني، إرشاد الفحول، ج1، ص723.

<sup>(4)</sup> نعمان بوقرة، النظرية اللسانية عند ابن حزم الأندلسي،منشورات موقع اتحاد الكتاب العرب، دمشق،سوريا،2004م. ( http/www.awu.dam.org)

الأصلي بهدف الكشف عن مواضع الجمال في الكلام العربي، و يرتبط بتناسق الألفاظ و براعة الأداء، أما إذا تعلق الأمر بالنص القرآني فإن بغية الأصوليين عامة و البلاغيين خاصة و على رأسهم "عبد القاهر الجرجاني" هي إبراز إعجاز القرآن الكريم من خلال التأكيد على خاصية (البيان)، و التي خصها "عبد القاهر" في نظريته المشهورة نظرية (النظم).

### خامسا: موقف ابن حزم من البيان.

### أ. تعريف البيان عند ابن حزم و أقسامه:

يعرف ابن حزم البيان بقوله: «كون الشيء في ذاته ممكنا أن تعرف حقيقته لمن أراد علمه». (1)

و لم يستطرد الإمام في شرح المصطلح بقدر ما استطرد في بيان وجوهه و أنواعه فقسم بذلك البيان إلى وجوه هي: الاستثناء، و التخصيص، و النسخ، و التأكيد.

- أما الاستثناء فهو «ورود اللفظ أو بيان بفعل بإخراج بعض ما اقتضاه لفظ آخر و كان المراد في اللفظ الأول ما بقي بعد المستثنى منه». (2)

و الاستثناء بهذا التعريف يتقاطع مع ما قاله النحويون و جمهور الأصوليين ،حيث يكون الاستثناء بأحد هذه الألفاظ: إلا، و حاشا، و سوى، و خلا، و ما لم...؛ في حين كان التخصيص «مرادفا له في المعنى إلا أنه لا يرد بتلك الأدوات، إنما يكون حكما واردا بلفظ الأمر أو بلفظ الخبر مستثنى من جملة أخرى، كتحريمه تعالى نكاح

- 63 -

<sup>(1)</sup> ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، ج1، ص40.

<sup>(2)</sup> نفسه، ج1، ص45.

المشركات جملة، ثم جاءت إباحة نكاح نساء أهل الكتاب بالزواج، فكان هذا تخصيصاً للجملة المذكورة» (1)، و هو ما ذهب إليه "ابن حزم".

- ليكون النسخ عند "ابن حزم" «رفع حكم قد كان حقا سواء عرفنا أنه سيرفع عنها أو لم نعرف بذلك، و منه ما أعلمه الله لموسى و عيسى عليهما السلام أنه سيبعث نبيا يسمى محمدا بشرائع مخالفة لشرائعهما، فهذا نسخ أعلمنا به».(2)

- و صح التأكيد بأنه نوع من أنواع البيان<sup>(3)</sup> في قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾[البقرة: 183]

و قوله تعالى أيضا: ﴿فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ [الاعراف: 142]، بعد أن ذكر تعالى ثلاثين ليلة و عشرا، و سبعة أيام في الحج، و ثلاثة بعد العودة، فكانت بذلك هذه الآيات تأكيدا لما قبلها. و هو ما أكده "الشوكاني" في صدد حديثه عن وجوه البيان و قال عنه: «بيان التأكيد نص جلي لا تأويل فيه، و سماه بعضهم بيان التقرير». (4)

و أردف نفس المثال المذكور سابقا.

ب. وجوه أخرى للبيان عند ابن حزم:

ذهب ابن حزم إلى القول إن للبيان وجوه أخرى و هي:

(2) ابن حزم الإحكام ، ج1، ص66.

<sup>(1)</sup> نفسه، ج1، ص80.

<sup>(3)</sup> نفسه، ج1، ص89،88.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الشوكاني، إرشاد الفحول، ج1، ص739.

1. بيان القران الكريم: (1)و منه قوله تعالى: ﴿إِلَّا عَلَى أَزْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَاتُهُمْ ﴾ [المؤمنون: 6] فاستثنى تعالى الأزواج، و ملك اليمين من جملة ما حظر من الطلاق الفروج.

2.بيان السنة للقرآن: (2)و منه خص الحريمة بالرضاع.

8. بيان الحديث للحديث: (3) و منه قوله عليه الصلاة و السلام: " لا صلاة إلا بفاتحة الكتاب" (\*) الذي خص بقوله عليه الصلاة و السلام،: " من كان له إمام فقراءة الإمام له قراءة" (+).

4. بيان القرآن للحديث: (4) و منه خص قول رسول الله عليه الصلاة و السلام: "ألا أيها الناس فإنما أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربي فأجيب، و أنا تارك فيكم ثقلين، أولهما كتاب الله فيه الهدى و النور فخذوا بكتاب الله عز و جل و استمسكوا به. ثم قال: و أهل بيتي أذكركم الله في أهل بيتي، أذكركم الله في أهل بيتي"، بقوله تعالى: ﴿ يَا نُسِنَاعَ النّبِيِّ لَسُتُنَ كَأَحَدٍ مِنَ النّسَاءِ ﴾، [الأحزاب 32]

5. بيان الإجماع المنقول للقرآن: (5) و منه تخصيص الذكور و البهائم و الأمة المشركة من جملة المباح من ملك اليمين.

<sup>(1)</sup> ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، ج1، ص81.

<sup>(2)</sup> نفسه، *ج*1، ص

<sup>(3)</sup> ابن حزم، الإحكام، ج1، ص 82.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج1، ص83،82.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> نفسه، ص81.

<sup>(\*)</sup> البخاري، صحيح البخاري، ص139، كتاب الآذان عباب وجوب القراءة للإمام والمأموم.

<sup>(+)</sup> الشوكاني، نيل الأوطار، ص354، باب صفة الصلاة.

2. بيان بالإشارة: (2) و مثاله ما ورد في حديث "كعب بن مالك" مع "أبي حدرد" إذ أشار إليه عليه الصلاة و السلام بيده" أن ضع النصف". و هذا النوع هو ما اصطلح عليه "الشوكاني" (بيان القياس). (3)

### ج. موقف ابن حزم من تأخير البيان:

يجمع أهل الظاهر أنه (يجوز ورود المفسر قبل المجمل أو المجمل قبل المفسر، أو ورودهما معا، أما تأخير البيان فلا يجوز لأحد ذلك وقت إيجاب العمل البتة، و إن كان النبي نفسه عليه الصلاة و السلام، و إلا استحق صفة من لم يبلغ الرسالة، لقوله تعالى:

﴿ بَلِّغُ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ [المائدة:67]، وحاشاه أن يفعل ذلك عليه الصلاة و السلام، وعليه فتأخير البيان لا يكون إلا لله عزوجل لقوله: ﴿ لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ ﴾ [الأنبياء:82]. (4)

- فموقف "ابن حزم" واضح و صريح من خلال هذا القول، فهو لا يجيز تأخير البيان وقت إيجاب العمل إلا إذا أراد الله سبحانه و تعالى ذلك.
- في حين يرى "الشوكاني" خلاف ذلك، فهو يرى جواز تأخير البيان لعدم وجود المانع لا من شرع و لا عقل، و يقول: "إن الكل بيان". (5)

<sup>(1)</sup> نفسه، *ج*1، ص81.

<sup>(2)</sup> نفسه، ج1، ص83.

<sup>(3)</sup> الشوكاني، إرشاد الفحول، ج1، ص739.

<sup>(</sup>a) ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، ج1، ص85،84.

<sup>(5)</sup> الشوكاني، إرشاد الفحول، ج1، ص749.

المبحث الثاني: في الأمر.

### أولا: الأمر لغة:

جاء في لسان العرب: (أمر، الأمر، معروف نقيض النهي، و الأمارة العلامة، و الأمر واحد الأمور، و قالوا في الأمر: مر، و نظيره كل و خذ). (1)

و ذهب "ابن فارس" في "الصاحبي" إلى القول:

" إن الأمر عند العرب ما إذا لم يفعله المأمور به سمي المأمور به عاصيا، و يكون بلفظ: افعل، و لتفعل نحو قوله تعالى: "﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ ﴾ [البقرة:110]

و قوله تعالى: ﴿ وَلْيَحْكُمْ أَهْلُ الْأَنْجِيلِ ﴾ [ المائدة:47 ].

و قد يخرج الأمر إلى معان منها: الوعيد، و التسليم، و التكوين... (2)

### ثانيا: الأمر عند النحاة:

ارتبط هذا المصطلح بالأفعال المبنية من حيث زمنها، و اصطلح عليه بفعل " الأمر" و هو " كل كلمة تدل بنفسها على أمرين مجتمعين هما: المعنى، و هذا المعنى مطلوب تحقيقه في زمن مستقبل، و لابد في فعل الأمر أن يدل بنفسه مباشرة على الطلب من غير زيادة على صيغته". (3)

(2) ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، ص139،138.

(3) عباس حسن، النحو الوافي، دار المعارف، مصر، ط3، دت، ج2 ،ص316،315.

- 67 -

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب، مج5، مادة (أمر) ، 27،26.

### ثالثًا: الأمر عند البلاغيين:

صنف هذا المصطلح ضمن الأساليب البيانية و الإنشائية تحديدا، و بالأخص الطلبية، فهذا صاحب "جواهر البلاغة" يعرف الأمر بقوله: « و اعلم أن الأمر للطلب مطلقا، و الفور و التراخي من القرائن، و لا يوجب الاستمرار و التكرار في الأصح». (1)

### رابعا: الأمر عند الأصوليين:

أورد "التلمساني (756هـ ت) حدا للأمر بقوله: «إنه القول الدال على طلب الفعل على جهة الاستعلاء». (2)

و هو ما ذهب إليه " الآمدي" في " الإحكام" ، و أضاف إليه قوله: ( فقولنا طلب الفعل احتراز عن النهي و غيره من أقسام الكلام، و قولنا على جهة الاستعلاء احتراز عن الطلب بجهة الدعاء و الالتماس). (3)

• و نخلص من هذه التعاريف (البلاغي، و النحوي، و اللغوي، و الأصولي) إلى أن الأمر لا يخرج عن معنى "الطلب" و صيغه أربع هي « فعل الأمر، اسم فعل الأمر، و المصدر النائب عن فعل الأمر، الفعل المضارع المقترن بلام الأمر و ركناه هما الآمر و المأمور» (4). و اختلف الأصوليون في كونه يقتضي: الوجوب، أو الندب أو المبادرة، أو التكرار، أو الجزاء أو الوسيلة، و علاقته بالنهي...الخ

<sup>(1)</sup> السيد احمد الهاشمي، جو اهر البلاغة، (ص81 من التهميش).

<sup>(2)</sup> أبو عبد الله التلمساني، مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، المكتبة العصرية، بيروت ،لبنان، ط1، 1420هــ،2000م، ص33.

<sup>(3)</sup> الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، ج2، ص205.

<sup>(4)</sup> عبد السلام محمد هارون، الأساليب الإنشائية في النحو العربي، مكتبة الخانجي، القاهرة،مصر، ط5،1421هــ،2001م،ص14.

خامسا: موقف ابن حزم من الأمر.

### أ. معنى الأمر عند ابن حزم و صيغته:

يعرف ابن حزم الأمر بقوله: « الذي يفهم من الأمر أن الآمر أراد أن يكون ما أمر به، و ألزم المأمور ذلك الأمر». (1)

- و يخرجه (الأمر) من دائرة المشترك اللفظي كونه مختصا بمعنى واحد، و هو الوجوب، و يبرر ذلك بقوله: " لكل مسمى من عرض أو جسم اسما يختص به يبين به مما سواه من الأشياء ليقع بها التفاهم". (2)
- و أصل الأمر عند أهل الظاهر "توقيف"، و في ذلك يقول ابن حزم: " إن أو امر القرآن و السنة و نواهيهما على الوقف حتى يقوم دليل على حملها إما على وجوب أو تحريم في العمل، و إما على ندب...". (3)
- أما صيغه فلم تخرج عن ما اتفقت عليه الجماعة اللغوية فهي: افعل للمفرد، و افعلوا للجمع، إنما أضاف ابن حزم (صيغة الأمر بلفظ الخبر) (4)، و مثال ذلك قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِيِّامُ ﴾[البقرة: 183].

### ب. متعلقاته:

1. يصنف ابن حزم الأمر ضمن عناصر الكلام و يقول في ذلك: " الأمر عنصر من عناصر الكلام التي هي خبر و دعاء و استفهام و أمر ".<sup>(5)</sup>

2. كما تدل صيغة الأمر عنده على الطلب، "فما كان منها لله فهو دعاء، و ما كان منها دونه فهو رغبة". (6)

<sup>(1)</sup> ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، ج3، ص2.

<sup>(2)</sup> نفسه، ج3، ص3.

<sup>(3)</sup> نفسه، ج3، ص3.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج3، ص33،32.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> نفسه، ، ج3، ص9.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه، ج3، ص34.

أضرب الأساليب

3. و للأمر عند "ابن حزم" صور منها ما هو على الفور، و ما هو على التراخي، و يقول في ذلك: «إن الأوامر على الفور إلا ما ورد فيها نص أو إجماع بأنها على التراخي، و هذا ما لا يجوز غيره، و ما جاء به النص بمهلة جاز تأخيره إلى آخر وقته فإذا خرج وقته و لم ينجز ثبت عن صاحبه العجز». (1)

- 4. و في ورود الأمر بلفظ خطاب الذكور يقول" ابن حزم": «خطاب النساء و الإناث لا يدخل فيه الذكور، و إن خطاب الذكور يدخل فيه النساء و الإناث إلى أن يأتى نص أو إجماع على إخراجهن من ذلك». (2)
- 5. في عطف الأوامر بعضها على بعض: يرى الإمام بأن الأصل هو: «كل أمر مفروض إلا ما خرج عن ذلك بضرورة حس أو نص أو إجماع» (3)، و لذلك يجوز عطف مفروض على مفروض، أو مفروض على غير مفروض. و يرد على القائلين بالوقف بأنهم حملوا الأوامر المعطوفة على بعضها جميعا على الوجوب، «فأوجبوا فرائض بلا أوامر، و مثاله قوله تعالى: ﴿ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِنْ يَوْم الْجُمُعَةِ فَاسَعَوْا إِلَى ذِكْر اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ [الجمعة: 9]
- و يكون الأمر عند الإمام دالا على الوجوب بنفسه، "فإن لم يدل على ذلك بنفسه فدليله أحرى ألا يدل، و عرفنا ذلك ببديهة العقل و قوة التمييز التي وضعها الباري فينا". (4)

<sup>(1)،</sup> ابن حزم الإحكام ،ج3، ص46.

<sup>(2)</sup> نفسه، ج3، ص80.

<sup>(3)</sup> نفسه، ج3، ص94.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> نفسه، ج3، ص9.

المبحث الثالث: في النهي

### أولا: النهي في اللغة:

ورد في اللسان في معنى النهي: " نَهَى أَيْ طَلبَ حَاجَةً حتّى انْتَهَى إليها، و نَهِيَ عنها بالكسر أي تركها ظَفَر بها أو لم يَظْفَر ". (1)

و اتفق اللغويون على أن النهي نقيض الأمر، أي طلب الكف عن فعل الشيء.

### ثانيا: النهي عند النحويين:

ارتبط مصطلح "النهي" عند النحاة بالأفعال المضارعة المسبوقة بلا الناهية التي تجعل المضارع مجزوما بها. و مثاله قوله تعالى: ﴿ وَلا تَنَابَرُوا بِالْأَلْقَابِ ﴾ [الحجرات:11]

### ثالثا: النهي عند البلاغيين:

قال عنه "الهاشمي" في "جواهر البلاغة": " النهي الكف عن الفعل على وجه الاستعلاء و له صيغة واحدة و هي المضارع مع لا الناهية، و منه قوله تعالى: ﴿ وَلا تُفْسِدُوا فِي النَّارُضِ ﴾ [ الأعراف:56]. و من معانيه: الدعاء و الالتماس". (2)

### رابعا: النهى عند الأصوليين:

يقول عنه "التلمساني" : «أما حده فهو القول الدال على طلب الامتتاع عن الفعل على جهة الاستعلاء (3). و فيه مسالتان:

الأولى: في كون النهي مقتضيا للتحريم أو الكراهية. و فيه خلاف بين جمهور الأصوليين.

(3) التامساني، مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، ص44.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>ابن منظور، لسان العرب، مج15،مادة(نهي)، ص347.

<sup>(2)</sup> الهاشمي، جو اهر البلاغة، ص86.

الثانية: في دلالة النهي على فساد المنهي عنه أو لا, و في ذلك خلاف»<sup>(1)</sup>.

### خامسا: موقف ابن حزم من النهى.

يرى ابن حزم أن: "النهي مطابق لمعنى الأمر، لأن النهي أمر بالترك، و ترك الشيء ضد فعله، و ليس النهي عن الشيء بخلافه الأخص، و لا بضده الأخص". (2)

- و يؤكد الإمام على العلاقة التلازمية لمعنى الأمر و النهي ، بقوله: " أما الأمر نهي عن فعل كل ما خالف الفعل المأمور، و عن كل ضد له خاص أو عام، فإذا أمرته بالقيام، فأنت تنهاه عن القعود و الاضطجاع، و الاتكاء، و الانحناء و السجود". (3)
- و يبرر هذه العلاقة بعدم قدرة الإنسان الإتيان بأفعال كثيرة في وقت واحد، الضافة إلى أن نواهي القرآن و السنة على الوقف، حتى إن جريانها أو تكرارها دون دليل قائم من نص أو إجماع غير جائز.

(1) النامساني، مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول ص46،45.

الضد الأخص: المعتاد في النوع.

• الضد الأعم: المضاد في الجنس، و لا وساطة بينهما ، ينظر أحمد الديري، طوق الخطاب، ص184.

<sup>(2)</sup> ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، ج3، ص68.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ابن حزم الإحكام، ج3، ص69.

المبحث الرابع: في الاستثناء.

### أولا: الاستثناء في اللغة:

جاء في اللسان من مادة (ثني) معنى الاستثناء هو الإخراج، و ذلك ما يؤكده قول ابن منظور: «و أَثْنَيْتُ الشَّيءَ، حَاشَيْتُه، و التَّثْنية: ما استُثنِي»(1)

- و ورد في الصحاح: «الثُّنيا بالضم: الاسم من الاستثناء، بمعنى الإخراج»(2)
- في حين يرى "ابن فارس" أن تسمية "الاستثناء" إنما: «لأنه ثني ذكره مرة في الجملة و مرة في التفصيل. و أصل الاستثناء أن تستثني شيئا من جملة اشتقت عليه في أول ما لفظ به و هو قولهم: ما خرج الناس إلا زيدًا»(3).

### ثانيا: الاستثناء عند النحاة:

يحده النحاة بالقول: «إنه الإخراج بإلا أو إحدى أخواتها لما كان داخلا أو منز لا منزلة الداخل يقسمونه إلى: تام و مفرغ، و التام إلى متصل و منقطع<sup>(4)</sup>.. و ذكره"سيبويه" في كتابه في باب سماه: "هذا باب الاستثناء». (5)

### ثالثا: الاستثناء عند البلاغيين:

اصطلح البلاغيون على "الاستثناء" بـ «إثبات الشيء بنفسه عن غير ذلك الشيء»: «و هو أن يقصد المتكلم أن يفرد إنسانا بصفة لا يشركه فيها غيره، فينفى تلك الصفة

(2) إسماعيل بن حماد الجوهري، الصحاح تاج اللغة العربية، تح أحمد عبد الغفور، دار العلم للملايين، ط3، بيروت، لبنان، 1404هـ/1984م، ص2294.

<sup>(</sup>أ) ابن منظور ، لسان العرب، ج6، (مادة ثني)، ص515.

<sup>(3)</sup> ابن فارس الصاحبي في فقه اللغة، ص94.

<sup>(4)</sup> فاضل صالح السامرائي، معاني النحو، شركة العاتك لصناعة الكتاب، القاهرة، مصر، د.ط، 2007م، ص212. (5) سبويه، الكتاب ،تح:عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط3، 1408 هـ، 1988م، ص310.

في أول كلامه عن جميع الناس، و يثبتها له خاصة، و من ذلك قول "الخنساء" » في أخبها "صخر":

و ما بلغت كف امرئ متناول من المجد إلا حيث ما نلت أطول (\*). (1)

رابعا: الاستثناء عند الأصوليين.

أورده صاحب (المستصفى) في قوله: «وحده أنه قول ذو صيغ مخصوصة محصورة، دالة على أن المذكور فيه لم يرد بالقول الأول، ففيه احتراز على أدلة التخصيص، لأنها قد لا تكون قولا و تكون فعلا، و قرينة، و دليلا للعقل، فإن كان قولا فلا تتحصر صيغه.

و احترزنا بقولنا "ذو صيغ محصورة" عن قوله "رأيت المؤمنين" و "لم أر زيدا". فإن العرب لا تسميه استثناء، و إن أفاد ما يفيده قوله "إلا زيدا"». (2)

- و قد أوردنا في مبحث البيان الفروق الجوهرية بين مصطلحات: الاستثناء، التخصيص، و النسخ، لذلك لا داعى لتكرارها في هذا الموضع.
- وقد أشار "التلمساني" في "مفتاح الوصول" إلى الخلاف الذي وقع بين الأصوليين في مفهوم الاستثناء؛ فذهب "الشافعي" و أصحابه إلى القول: إن "الاستثناء يقتضي نقيض حكم صدر الجملة في المستثنى". (3)

(\*) عبد السلام الحوفي ،شرح ديوان الخنساء ،دار الكتب العلمية ،بيروت ،لبنان ،دط،دت ،ص 46.

<sup>(1)</sup> عبده قلقيلة، معجم البلاغة العربية نقد و نقض، دار الفكر العربي، مصر، ط1، 1412هـ/1991م، ص119.

<sup>(2)</sup> الغز الي، المستصفى من علم الأصول، ج3، ص377.

<sup>(3)</sup> التلمساني، مفتاح الوصول، ص78.

و قال أبو حنيفة و أصحابه: " الاستثناء كأنه تكلم بالباقي من جنس المستثنى، و سكوت عن حكم المستثنى". (1)

• نخلص من هذه التعريفات ذات البيئات اللغوية المختلفة إلى أن مفهوم الاستثناء لا يخرج عن معاني: الإخراج و التفصيل، إلا أن ما يميز هذه المفاهيم هو اتفاقها في أن الاستثناء يكون بأحد أدوات الاستثناء كإلا. و أن التخصيص هو نوع من الإخراج.

خامسا: موقف ابن حزم من الاستثناء.

### أ. في ماهيته:

يذهب صاحب "الإحكام" إلى القول: «إن الاستثناء "هو تخصيص بعض الشيء من جملته، أو إخراج شيء ما مما دخلت فيه شيئا آخر». (2)

- و يعلق على رأي النحويين في حصر ماهية الاستثناء بأحد هده الأدوات: حاشا، و خلا، و إلا، و ما لم يكن، و ماعدا، و ما سوى، و إخراج ما كان خبرا من خبر كقولك: اقتل القوم و دع زيدا إلى التخصيص، و هذا من باب التفريق بين مصطلحي الاستثناء و التخصيص، بالقول: "و هما في الحقيقة سواء". (3)

### ب. في أوجه الاستثناء:

و يورد ابن حزم وجها من وجوه الاستثناء و هو ما اصطلح عليه النحاة الاستثناء المنقطع، و هو أن "يكون المستثنى من غير جنس المستثنى منه.

<sup>(1)</sup> ابن حزم ، الإحكام في أصول الأحكام، ج4 ، مس 78.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> نفسه، ج4، ص10

<sup>(3)</sup> نفسه ، ج4، ص10

و منه قوله تعالى: ﴿ فَسَجَدَ الْمَلائِكَةُ كُلَّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر:30] فإبليس من الجن و الجن ليست من جنس الملائكة (1). و هو ما اختلف النحاة فيه، فمنهم من ذهب إلى أنه لا يجوز أن يكون المستثنى من غير جنس المستثنى منه، و رأى آخرون جواز ذلك.

- و في هذا يرى "ابن حزم "جواز مخالفة المستثنى للمستثنى منه في الجنس، و يساوي بين مصطلحين الاستثناء المنقطع \_عند النحاة\_ و عطف الخبر على الخبر بمعنى لكن أو حتى"، و يورد أوجها أخرى للاستثناء منها:
- أ- استثناء الأكثر و بقاء الأقل، و من ذلك قوله تعالى: ﴿ قُمِ اللَّيْلُ إِلَّا قَلِيلاً ، نِصْفَهُ ﴾ [المزمل:2،3] فكان النصف بدلا من كل هو قليل، أي المبدل منه دالا على الكثرة. (2)
- ب- و من أنواع (أوجه) الاستثناء (المعطوفات بعضها على بعض)، و التي جاء الاستثناء في آخرها، " فان ثبت نص بيان على أن ذلك الاستثناء مردود على بعضها دون بعض فواجب حمله على أنه مردود على جميعها، و الدليل على ذلك أن ليس بعضها أولى من بعض "(3).
- و محصول القول في هذا الباب: إن الاستثناء عند النحاة جزء من مفهوم الاستثناء عند ابن حزم، إذ أنه لا يسوي بين مصطلحي الاستثناء و التخصيص في باب واحد، و معياره في ذلك دلالي لا شكلي يعتمد ملاحظة الأداوت و ما تتجه من حركات إعرابية حين دخولها على المستثنى منه.
- هذه النظرة إن دلت على شيء فإنما تدل على إحاطة ابن حزم بعلوم العربية جميعها، و هو ما اشترطه في الفقيه المجتهد.

<sup>(1)</sup> ابن حزم ، الإحكام في أصول الأحكام ، ج4، ص11.

<sup>(2)</sup> نفسه ، ج4، ص16.

<sup>(3)</sup> نفسه، ج4، ص21.

### خلاصة:

إن النتوع الذي شمل القضايا اللغوية داخل مصنف ابن حزم "الإحكام" طال أيضا الأساليب البلاغية الطلبية منها و غير الطلبية إلا أن ذلك كان من منظور أصولي؛ لارتباط هذه الأخيرة بالأحكام الشرعية و المكلفين بها من جهة، و ببيان القرآن عن هذه الأحكام من جهة أخرى، لذلك تعددت أضرب الأساليب عند ابن حزم ما بين الأمر و النهي المتلازمين، و الاستثناء و البيان، و ما يمكن قوله: إن هذا التنوع ينم عن تحكم ابن حزم في أساليب البلاغة و توجيهها توجيها أصوليا يخدم الفقيه أثناء استنباطه للأحكام الفقهية من نصوص الشريعة.

و لعل هذا ما يفسر تقاطع مفاهيم البلاغيين في هذه الأساليب في كثير من الأحيان مع ما أفرزته البيئة الأصولية عموما و ما انفرد به ابن حزم خصوصا.

## 

نصل ختاما إلى استخلاص عدد من النتائج تتضمن رؤية ابن حزم للغة وما تعلق بها من قضايا والتي يمكن أن تلخصها النقاط الآتية:

1/ يقف ابن حزم من قضايا الاستدلال اللغوي موقفا ثابتا وموحدا، وهو الرفض، لذلك كانت ردوده تجاهها مشتركة، ومن أبرزها رده القياس والتعليل بطريقة أصولية ميزتها التدرج في الإقناع وعرض النتائج على العقل لبيان صحتها، ولتعلق الأمر بالأصول والأسس التي بنيت عليها الأحكام المستنبطة من النصوص تجلى موقفه في مخالفة الأصوليين في تلك الأسس، وعلل دلك بانتماء هذه القضايا إلى دائرة الوسائل الظنية البعيدة عن اليقين الذي يبثه النص.

2/ إن تقسيم ابن حزم لمراتب الألفاظ ينطلق من إقراره ببيان اللغة، وان مدار الأمر ارتباطها بالدليل من الكتاب أو السنة أو الإجماع المتيقن، إضافة إلى إقراره بحقيقة التغير الدلالي إذا ما ثبت دلك من دليل، ومثل لذلك بخروج اللفظ من العام إلى الخاص الذي لا يتأتى -عند ابن حزم- إلا بنص دال عليه.

2/ تراوحت مواضيع النحو والبلاغة بين واقع اللغة من جهة واستعمالها من جهة أخرى، ومن ذلك وقوع اللغة بين الحقيقة والمجاز، وفيه عد ابن حزم من النافين للمجاز في اللغة مستدا في ذلك إلى أصلها التوقيفي، في حين كانت بقية القضايا البلاغية وطيدة الصلة بما أفرزته البيئة البلاغية من مفاهيم كالكناية والإشارة، أما قضايا النحو في الكتاب فكانت محل اتفاق هي الأخرى مع ما جاء به الدرس النحوي إلا ما تعلق بحكم الخطاب الوارد بصيغة جماعة الذكور، والذي قرنه ابن حزم بالدليل الذي يقضي بإخراج الإناث منه.

4/ يظهر تحكم ابن حزم في أساليب العربية عموما جليا من خلال توجيهها توجيهها أصوليا يفضي في الأخير إلى بيان إعجاز اللغة من جهة، وبيان دور المكلفين بالأحكام من جهة أخرى، لذلك جاءت أساليب البلاغة من أمر ونهي ذات أبعاد شرعية.

### 

5/ يمكن إجمال تصور ابن حزم للغة بالقول: إن ملامح توجهه الظاهري واضحة المعالم في كل جزئية من جزئيات اللغة، وتعود مواقفه من قضايا اللغة إلى مستندات أربعة هي: التوقيف، والعقل، والدليل، والاستقراء التام للنصوص.

راجين أن يكون بحثتا هدا قد أزال بعض الغبار عن توجه لم يكتب له البقاء طويلا.

# قائمة المصاحد كالمعالجة المراجع

- 1) ابن الأنباري، أسرار العربية، تح: محمد بهجة البيطار، مطبوعات المجمع العلمي العربية، دمشق،سوريا.
  - 2) ابن الأنباري، اللمع في أصول النحو، تح: سعيد الافغاني، مطبعة الجامعة السورية، دمشق، سوريا، دط، 1377هـ، 1957م.
- 3) ابن حزم الأندلسي، الإحكام في أصول الإحكام، تح إحسان عباس، دار الآفاق الجديدة، بيروت، لبنان، ط2، 1403هـ، 1983م، ج1، (ص ج من المقدمة).
  - 4) ابن حزم الأندلسي، الإحكام في أصول الأحكام، ج1، ص46.
    - 5) ابن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، ص :202.
  - 6) ابن منظور: لسان العربي، دار صادر، بيروت، لبنان، دط، دت، ج6، مادة (قاس)، ص 186.
  - 7) ابو البقاء الكفوي، الكليات وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق، سوريا، د.ط، 1982، ج1، ص 222.
- 8) أبو العباس بن الخطيب، الوفيات، تح: عادل نويهض، دار الآفاق الجديدة، بيروت، لبنان، ط4، 1403هـ، 1983م، ص 247-248.
- 9) أبو المعالي بن يوسف، البرهان في أصول الفقه، تح: عبد العظيم الديب، دار الكتب العلمية، قطر، ط1، 1399هـ، ج1، ص 349.
- 10) أبو بكر الرازي ،مختار الصحاح ،تح :أحمد زهوة، دار الكتاب العربي ، بيروت ، لبنان ،دط ، 1426هـ ،2005م ،مادة:
- 11) ابو بكر السرخسي، اصول السرخسي، تح: ابو الوفاء الافغاني، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1414هـ، 1993م، نقلا عن خالد حسن، معجم اصول الفقه، ص 233.
  - 12) ابو حامد الغزالي، المستصفى من علم الأصول، تح: محمد الأشقر، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، ط1، 1417ه، 1997م، ج1، ص 329.
- 13) أبو عبد الله البخاري، صحيح البخاري، تح: محمد علي القطب وهشام البخاري، المكتبة العصرية بيروت، لبنان، د ط، 1426هـ، 2005م، ص 59، (كتب الأشربة).

- 14) أبو عبد الله التلمساني، مفتاح الوصول إلى بناء الفروع على الأصول، المكتبة العصرية، بيروت ، لبنان، ط1، 1420هـ، 2000م، ص33.
- 15) أبو عبد الله المازري، إيضاح المحصول من برهان الأصول (تح عمار الطالبي)، دار العرب الإسلامي، بيروت، لبنان، ط1، 2001م، ص 170-172.
  - 16) الإحكام في أصول الأحكام، مطبعة المعارف، مصر: دط: 1914/13328م، ج1، ص 45.
    - 17) أحمد أمين، ضحى الإسلام، ج2، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط1، 1425ه/ 2005م، ص 431.
      - 18) ادريس الشافعي، الرسالة، احمد شاكر، مكتبة الحلبي، مصر، ط1، 1358ه/1940م، ص 477.
- 19) إسماعيل الجوهري، الصحاح تاج العربية وصحاحها، ج3، مادة (جوز)، ص 871 .
  - 20) إسماعيل بن حماد الجو هري، الصحاح تاج اللغة العربية، تح أحمد عبد الغفور، دار العلم للملايين، ط3، بيروت، لبنان، 1404هـ/1984م، ص2294.
- 21) أميل بديع يعقوب، موسوعة النحو والصرف والإعراب، دار العلم للملايين، بيروت، لبنان، ط1، 1988، ص 185.
- 22) أنور الزعبي، ظاهرية ابن حزم الأندلسي \_ نظرية المعرفة ومناهج البحث \_ المعهد العالمي للفكر الإسلامي، الولايات المتحدة الأمريكية، ط2، 1429هـ، 2009م، ص50.
  - 23) أنور الزغبي، ظاهرية ابن حزم الأندلسي، نظرية المعرفة ومناهج البحث، ص 234.
- 24) بدر الدين الزركشي: البحر المحيط في أصول الفقه (تح محمد تامر)، ج2، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1421هــ،2000، ص4.
  - 25) بن فارس، الصاحبي في فقه اللغة، تح(احمد حسن سبع)، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط1، 1418م/ 1997م. ص159

- 26) تقي الدين السبكي وتاج الدين السبكي، الإبهاج في شرح المنهاج، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، دط، 1416هـ، 1995م، ص 346.
  - 27) التلمساني، مفتاح الوصول، ص78.
  - 28) التهانوي، كشاف اصطلاحات الفنون ،تج: لطفي عبد البديع، مطبعة المؤسسة العامة، القاهرة،مصر، 1963م، ج1، ص219.
- 29) الجاحظ، البيان والتبيين، تح عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، ط7، 1418هـ/ 1998، ج1، ص 77.
  - 30) جلال الدين السيوطي، المزهر في علوم اللغة، تح: محمد أحمد جاد، مطبعة صبيح، القاهرة، 1282 ه، مصر، ج1، ص 435.
    - 31) الجوهري، الصحاح، ج3، مادة (خصص)، ص 1037.
- 32) الحسن المرادي، الجنى الداني في حروف المعاني، تح: فخر الدين قباوة و محمد نديم، دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، ط1، 1413هــ،1992م، ص308–316.
  - 33) حسن عباس، البلاغة فنونها وأفنانها، ص 137.
- 34) الخبازي: المغني في أصول الفقه، تح محمد مظهر بقا، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، السعودية، ط2، 1422هـ، 2001م، ص 429.
  - 35) سبويه،الكتاب ،تح:عبد السلام هارون،مكتبة الخانجي،القاهرة،مصر ،ط3،1408 هــ،1988م،ص310.
- 36) السيد احمد الهاشمي، جواهر البلاغة في المعاني والبيان والبديع، دار الآفاق العربية، القاهرة، مصر، ط1، 1422هـ/ 2002م، ص 273.
  - 37) السيد احمد الهاشمي، جو اهر البلاغة، (ص81 من التهميش).
  - 38) السيد عبد الغفار، التصور اللغوي عند علماء أصول الفقه، المعرفة الجامعية، د.ط، 2003، ص 99.
  - 39) الشريف الجرجاني، التعريفات، مكتبة لبنان، بيروت، لبنان، 1985م، ص27.
    - 40) الشوكاني، إرشاد الفحول لتحقيق الحق من علم الأصول، 106.
- 41) الشوكاني، نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار، ج1، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، ط1، 1424هـ/ 2004م،، ص144.

- 42) صاعد الأندلسي طبقات الأمم، المطبعة الكاثوليكية، بيروت، لبنان،1912 دط، م ص 76،،
  - 43) طاهر سلميان حمودة، دراسة المعنى عند الأصوليين، ص 23.
  - 44) عباس حسن، النحو الوافي، دار المعارف، مصر، ط3، دت، ج2 مصر، ط3، دت، ج2 مصر، ط3، دت، ج2 مصر، ط3، دت، ج2
- 45) عبد الرحيم مارديني، الواضح في النحو والاعراب والقواعد، دار آية،بيروت، لبنان، ط1، 1424هـ، 2003م، ص 314.
  - <sup>46)</sup> عبد السلام الحوفي ،شرح ديوان الخنساء ،دار الكتب العلمية ،بيروت ،لبنان ،دط،دت ،ص 46.
- 47) عبد العزيز عتيق،علم البيان،دار الافاق العربية،القاهرة،مصر،د ط،1424 هــ،2004م، ص162.
- 48) عبد الفتاح حسن على البجة، ظاهرة قياس الحمل في اللغة العربية بين علماء اللغة القدامي والمحدثين، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط1، 1419هـ، 1998م، ص 203.
- 49) عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، تح السيد رضا، دار المعرفة،بيروت، لبنان، دط، 1402هـ/1981م، ص53
  - 50) عبده قلقيلة، معجم البلاغة العربية نقد و نقض، دار الفكر العربي، مصر، ط1، 1412هـ/1991م، ص119.
- 51) على أحمد الديري، طوق الخطاب دراسة في ظاهرية ابن حزم، مركز الشيخ ابراهيم بن محمد آل خليفة للثقافة والبحوث، بيروت، لبنان، ط1، 2007، ص:18.
- 52) على الديري، طوق الخطاب- دراسة في ظاهرية ابن حزم- مركز الشيخ إبراهيم بن محمد آل خليفة للثقافة والبحوث، بيروت، لبنان، ط1، 2007، ص18.
- 53) عمر خاطر وهدان، استكشاف البنية الدلالية في الخطاب الأصولي، مؤسسة هدس الدولية الإسكندرية، مصر، ط1، 2010، ص 125- 127.

- 54) عوض القوزي، المصطلح النحوي نشأته وتطوره، عمادة شؤون المكتبات، الرياض، السعودية، دط، دت، ص 15 فضل حسن عباس: البلاغة فنونها و أفنانها، ص 134.
  - 55) الغزالي، المستصفى من علم الأصول، ج3، ص377.
    - 56) الغلاييني، جامع الدروس العربية، ص 681.
  - 57) فاضل صالح السامرائي، معاني النحو، شركة العاتك لصناعة الكتاب، القاهرة، مصر، د.ط، 2007م، ص212.
    - 58) المازري، ايضاح المحصول من برهان الاصول، ص 174.
- 59) محمد إبراهيم الفيومي، الشافعي الإمام الأديب، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة، ط1، 1919ه-/1998م، ص 63.
- 60) محمد أبو زهرة، تاريخ المذاهب الإسلامية، دار الفكر العربي، القاهرة، مصر، دط، دت، ص 538-599.
- 61) محمد احمد خضير، الأدوات النحوية ودلالتها في القرآن الكريم، مكتبة الانجلو المصرية، القاهرة، مصر، ص 129- 132.
  - 62) محمد الخضري، أصول الفقه، المكتبة التجارية الكبرى، القاهرة، مصر، دط. دت، ص153، 154.
  - 63) محمد سراج، أصول الفقه الإسلامي، دار الجامعة الجديدة، الإسكندرية، ط1، 1418ه/ 1998، ص 270.
- 64) محمد عابد الجابري، الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان، ص32.
  - 65) محمد عابد الجابري، تكوين العقل العربي، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، لبنان، ط2، 2006، ص 303.
- 66) محمد علي أبو العباس، الإعراب الميسر، دار الطلائع للنشر، القاهرة، دط، دت، ص 123
  - 67) محمد يعقوبي، مسالك العلة وقواعد الاستقراء عند الأصوليين وجون ستيوارت ميل، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر العاصمة، 1994م، ص 13.

### مقـــك مة

- 68) محمود حسني مغالسة: النحو الشافي الشامل، دار المسيرة للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط1، 1427هـ/2007م، ص 495.
- 69) مصطفى الغلاييني، جامع الدروس العربية، مؤسسة الرسالة ناشرون، تح علي سليمان شبارة، بيروت، لبنان، ط1، 1429هـ/ 2008م، ص 745.
- 70) مصطفى جمال الدين، البحث النحوي عند الاصوليين، ، دار الهجرة، ايران، ط2، 1405هـ، ص75.
- 71) مصطفى شلبي، المدخل في الفقه الإسلامي، تعريفه وتاريخه ومذاهبه- نظرية الملكية والعقد، الدار الجامعية، ط10، بيروت، لبنان، 1405هـ، 1985م، ص 445.
- 72) منصور السمعاني، قواطع الأدلة في الأصول، تح:محمد حسن الشافعي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 1418ه، 1999م، ج1،ص294.
- 73) ميل بديع يعقوب، موسوعة النحو والصرف والإعراب، ص 134، والمازري في إيضاح المحصول، ص184.
  - 74) نشأت عبد الرحمان، المباحث اللغوية وأثرها في أصول الفقه، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، مصر، 1426ه/ 2006م، ص 156.
  - 75) نصر حامد أبو زيد، الخطاب والتأويل، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، المغرب، ط3، 2008م، ص 45 45.
- 76) نعمان بو قرة، تفسير النصوص وحدود التأويل عند ابن حزم الأندلسي قراءة في أعراف الفهم الظاهري للخطاب القرآني، مطبعة الروزنا، عمان، الأردن، دط، 2007م، ص22-23.
- 77) نعمان بو قرة، تفسير النصوص وحدود التأويل عند ابن حزم الاندلسي، قراءة في عدراف الفهم الظاهري للخطاب القرآني، ص 22.



### 

### فهرس الآيات القرآنية:

| الصفحة | رقمها | الآية                                                                                 | السورة  |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 32     | 275   | ﴿ وَأَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبا﴾                                      | البقرة  |
| 32     | 173   | ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِ﴾            | البقرة  |
| 42     | 31    | ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الْأُسْمَاءَ كُلُّهَا ﴾                                             | البقرة  |
| 53     | 187   | ﴿ ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ ﴾                                        | البقرة  |
| 65     | 196   | ﴿ تِلْكَ عَشَرَةً كَامِلَةً ﴾                                                         | البقرة  |
| 70     | 183   | ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ ﴾                                                      | البقرة  |
| 68     | 110   | ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ ﴾                                                             | البقرة  |
| 30     | 214   | ﴿ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ ﴾                                                              | البقرة  |
| 29     | 34    | ﴿ الرِّجَالُ قُوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ﴾                                            | النساء  |
| 30     | 78    | ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكْكُمُ الْمَوْتُ﴾                                         | النساء  |
| 15     | 11    | ﴿ وَوَرِثَهُ أَبُواهُ﴾                                                                | النساء  |
| 68     | 47    | ﴿ وَلْيَحْكُمْ أَهْلُ الْأَنْجِيلِ﴾                                                   | المائدة |
| 67     | 67    | ﴿ بِلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ ﴾                                                     | المائدة |
| 23     | 03    | ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ  | المائدة |
|        |       | لَكُمُ الْأَسِنْلامَ دِيناً ﴾                                                         |         |
| 29     | 38    | ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ ﴾                                                       | المائدة |
| 29     | 32    | ﴿ وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً ﴾                          | المائدة |
| 53     | 23    | ﴿ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾                                         | الأنعام |
| 16     | 83    | ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ | الأنعام |
|        |       | نَشْاءُ﴾                                                                              |         |
| 72     | 56    | ﴿ وَلا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ﴾                                                     | الأعراف |

| 50    | 54    | ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ﴾                                               | الأعراف  |
|-------|-------|---------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 65    | 142   | ﴿ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبُعِينَ لَيْلَةً ﴾                               | الأعراف  |
| 42    | 105   | ﴿ حَقِيقٌ عَلَى أَنْ لا أَقُولَ ﴾                                               | الأعراف  |
| 17    | 04    | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ ﴾ | إبراهيم  |
| 77/30 | 30    | ﴿ فَسنَجَدَ الْمَلائِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ﴾                                | الحجر    |
| 53    | 01    | ﴿ مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى ﴾                    | الإسراء  |
| 42    | 24    | ﴿ وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾                         | الإسراء  |
| 33/29 | 30    | ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾                                | الأنبياء |
| 67    | 82    | ﴿ لَا يُسْنَأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئَأُلُونَ ﴾                         | الأنبياء |
| 66    | 06    | ﴿ إِلَّا عَلَى أَرْوَاجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ                    | المؤمنون |
| 28    | 45    | ﴿ وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِنْ مَاءٍ﴾                                   | النور    |
| 33    | 04    | ﴿ يَرْمُونَ الْمُحْصِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ﴾          | النور    |
| 33    | 33    | ﴿ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً﴾                                              | النور    |
| 66    | 32    | ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ﴾                    | الأحزاب  |
| 72    | 11    | ﴿ وَلا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ ﴾                                             | الحجرات  |
| 30    | 11    | ﴿ لَا يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ ﴾                                             | الحجرات  |
| 71    | 09    | ﴿ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسَعَوْ اللَّهِ لِللَّهِ   | الجمعة   |
|       |       | وَذَرُوا الْبَيْعَ﴾                                                             |          |
| 30    | 04    | ﴿ وَاللَّائِي يَئِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِنْ نِسَائِكُمْ ﴾                       | الطلاق   |
| 47    | 03    | ﴿ مَا تَرَى فِي خَلْق الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ ﴾                              | الملك    |
| 77    | 02،03 | ﴿ قُمِ اللَّيْلَ إِنَّا قَلِيلاً (2) نِصِفْهُ ﴾                                 | المزمل   |



### فهرس المصطلحات

| الصفحة | شــرحه                                         | المصطلح         |
|--------|------------------------------------------------|-----------------|
| 17     | اللغة                                          | اللسان          |
| 56     | البداهة                                        | الضرورة         |
| 66     | مادة الدليل                                    | البيان          |
| 76     | الإخراج                                        | الاستثناء       |
| 31     | نوع من الإخراج (الحمل على بعض الظاهر)          | التخصيص         |
| 65     | النفي والإلغاء                                 | النسخ           |
| 23     | المنقول بالتواتر عن الصحابة (رضوان الله عليهم) | الإجماع المتيقن |
| 73     | المعتاد في النوع                               | الضد الأخص      |
| 73     | المعتاد في الجنس                               | الضد الأعم      |
| 32     | الإلحاق                                        | القياس          |
| 24     | الشغب والسفسطة                                 | التمويه         |
| 24     | التضليل                                        | الإيهام         |
| 25     | أمر واقع باختيار الفاعل                        | السبب           |
| 25     | طبيعة في الشيء                                 | العلة           |
| 28     | الاستغراق                                      | العموم          |
| 33     | نص القرآن أو السنة                             | الظاهر          |
| 34     | ما لا يحتمل التأويل                            | المحكم          |
| 34     | الخفي وغير الواضح                              | المتشابه        |
| 34     | المشكل فهمه                                    | المجمل          |
| 34     | الواضح                                         | المفسر          |
| 34     | المحمول على غير ظاهره                          | المؤول          |

| 54 | خلاف الفور والتراخي   | المهلة          |
|----|-----------------------|-----------------|
| 46 | الكناية عند البلاغيين | الكناية بالضمير |
| 56 | وهو الجمع عند النحاة  | أقل الجمع       |
| 42 | الحقيقة               | اليقين          |



| الصفحة | الموضـــوع                                         |
|--------|----------------------------------------------------|
|        | شكر وعرفان                                         |
| أ- ج   | مقدمـــــة                                         |
| 18-4   | مـــدخل: ابن حزم الظاهري                           |
|        | الفصل الأول: قضايا الاستدلال اللغوي ومراتب الألفاظ |
| 21     | توطئــــــــــــــــــــــــــــــــــــ           |
| 21     | المبحث الأول: قضايا الاستدلال اللغوي               |
| 21     | أو لا: القيــــــاس                                |
| 21     | 1/ حد القياس وضابطه أ/ لغـــة                      |
| 21     | ب/ اصطلاحا                                         |
| 21     | 2/ القياس عند النحويين                             |
| 22     | 3/ القياس عند الأصوليين                            |
| 22     | 4/ موقف ابن حزم من القياس                          |
| 24     | ثانيا: التعليل                                     |
| 24     | 1 المفهوم اللغوي للتعليل                           |
| 24     | 2/ مفهوم التعليل عند الفلاسفة (أرسطو أنموذجا)      |
| 25     | 3/ مفهوم التعليل عند النحاة                        |
| 25     | 4/ التعليل عند الأصوليين                           |
| 25     | 5/ موقف ابن حزم من التعليل                         |
| 28     | المبحث الثاني: مراتب الألفاظ                       |
| 28     | أو لا: دلالة الألفاظ من حيث الشمول:                |
| 28     | 1/ العمـــوم: ١-1- العموم لغة                      |
| 29     | ا− 2− العموم عند الأصوليين                         |
| 30     | ثانيا-الخصوص: ١١- ٦- الخصوص لغة                    |
| 31     | II- 2- الخصوص عند الأصوليين                        |
| 33     | ا −3 − موقف ابن حزم من قضايا العموم و الخصوص       |

| ثانيا: موقف ابن حزم من باقي مراتب الألفاظ والتراكيب | 34 |
|-----------------------------------------------------|----|
| خلاصة                                               | 35 |
| الفصل الثاني: مباحث في البلاغة والنحو               |    |
| توطئة.                                              | 37 |
| المبحث الأول: اللغة بين الحقيقة والمجاز .           |    |
| أو لا :الحقيقة 1:/لغة .                             | 39 |
| 2/اصطلاحا .                                         | 39 |
| المجاز: 1/لغة .                                     | 40 |
| 2/اصطلاحا .                                         | 40 |
| ثانيا :الحقيقة في الدرس الأصولي .                   | 40 |
| المجاز في الدرس الأصولي .                           | 41 |
| ثالثًا: موقف ابن حزم من هذه القضايا.                |    |
| 1/ من الحقيقة                                       | 42 |
| 2/من المجاز .                                       | 42 |
| المبحث الثاني : الكناية والإشارة والتشبيه .         |    |
| أو لا : الكناية :1/لغة .                            | 43 |
| 2/ اصطلاحا .                                        | 43 |
| 3/ الكناية عند البلاغيين .                          | 43 |
| 4/ الكناية عند الأصوليين.                           | 43 |
| ثانيا : الإشارة :1/لغة .                            | 44 |
| 2/ اصطلاحا .                                        | 44 |
| 3/ الإشارة عند الأصوليين .                          | 45 |
| ثالثا :التشبيه :1/لغة .                             | 45 |
| 2/اصطلاحا .                                         | 45 |
| 3/التشبيه عند الأصوليين.                            | 45 |
| رابعا:موقف ابن حزم من الكناية و المجاز والتشبيه .   | 46 |
| المبحث الثالث :حروف المعاتي والجمع .                |    |

| أو لا : حروف المعاني .                          |    |
|-------------------------------------------------|----|
| 1. حروف المعاني عند اللغويين                    | 48 |
| 2. موقف ابن حزم من حروف المعاني .               | 54 |
| ثانيا :الجمع وأحكامه .                          |    |
| 1. الجمع: لغة .                                 | 55 |
| 2. الجمع :عند النحاة .                          | 55 |
| 3. الجمع: عند الأصوليين.                        | 55 |
| 4. موقف ابن حزم من الجمع .                      | 56 |
| خلاصة                                           | 57 |
| الفصل الثالث: أضرب الأساليب الواردة في الإحكام. |    |
| توطئة.                                          | 61 |
| المبحث الأول: في البيان.                        |    |
| أو لا :البيان لغة .                             | 61 |
| ثانيا: البيان عند النحاة.                       | 61 |
| ثالثا :البيان عند البلاغيين.                    | 62 |
| رابعا: البيان عند الأصوليين.                    | 62 |
| خامسا موقف ابن حزم من البيان.                   | 63 |
| المبحث الثاني: في الأمر.                        |    |
| أو لا: الأمر: لغة.                              | 67 |
| ثانيا :الأمر عند النحاة.                        | 67 |
| ثالثًا: الأمر عند البلاغيين.                    | 68 |
| رابعا: الأمر عند الأصوليين.                     | 68 |
| خامسا: موقف ابن حزم من الأمر.                   | 69 |
| المبحث الثالث: في النهي .                       |    |
| أو لا : النهي عند اللغويين .                    | 71 |
| ثانيا: النهي عند النحاة .                       | 71 |
| ثالثا: النهي عند البلاغيين.                     | 71 |

| 71 | رابعا: النهي عند الأصوليين.        |
|----|------------------------------------|
| 72 | خامسا: موقف ابن حزم من النهي .     |
|    | المبحث الرابع: في الاستثناء .      |
| 73 | أو لا :الاستثناء: لغة .            |
| 73 | ثانيا :الاستثناء عند النحاة .      |
| 73 | ثالثا :الاستثناء عند البلاغيين .   |
| 74 | رابعا: الاستثناء عند الأصوليين .   |
| 75 | خامسا: موقف ابن حزم من الاستثناء . |
| 77 | خلاصة                              |
| 78 | خاتمة                              |
| 82 | مكتبة البحث                        |
| 89 | فهرس الآيات القرآنية               |
| 92 | فهرس المصطلحات                     |
|    | فهرس المحتويات                     |